
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

2025 

Ahmed Amine 

www.ahmedamine.net 

20/12/2025 

MUḤAMMAD ET JÉSUS  

DANS LES INSCRIPTIONS DU DÔME DU ROCHER 

Réponse à la théorie révisionniste de Christoph Luxenberg 



1 
 

Table des matières 
 

INTRODUCTION ................................................................................................................................................................... 2 

 

LOCALISATION DU DÔME DU ROCHER ............................................................................................................... 4 

DESCRIPTION GÉNÉRALE DU DÔME DU ROCHER......................................................................................... 4 

 

I/INSCRIPTION À L’ENTRÉE EST.................................................................................................................................. 5 

II/TRADUCTION DES INSCRIPTIONS À L’INTÉRIEUR DU DÔME .......................................................... 6 

 

LES INSCRIPTIONS DE LA FACE INTÉRIEURE DE L’ARCADE OCTOGONALE ............................................. 7 

LE DÔME DU ROCHER ET LA CRITIQUE RADICALE ............................................................................................. 8 

1. Inscriptions sud-arabiques CIH 420 ( en sabéen) ..................................................................................... 8 

2. Inscriptions nord-arabiques C1237 et C3569 (en safaïtique) ........................................................... 10 

 

Le rasm de Muḥammad en arabe dans le Coran, dans les inscriptions du Dôme du Rocher et sur 
les graffiti............................................................................................................................................................................. 13 

Le système monétaire umayyade après les conquêtes ..................................................................................... 15 

Qui aurait pu frapper ‘‘Muḥammad’’ sur la monnaie avec la croix ? ............................................................ 16 

La croix était-elle le seul symbole associé au rasm de Muḥammad ? .......................................................... 18 

 

CONCLUSION ................................................................................................................................................................... 24 

 

Bibliographie sélective ................................................................................................................................................... 25 

 

 



2 
 

 
MUḤAMMAD ET JÉSUS  

DANS LES INSCRIPTIONS DU DÔME DU ROCHER 

Réponse à la théorie révisionniste de Christoph Luxenberg 

 

 

INTRODUCTION 
 

Les débats autour des débuts de l’islam s’articulent autour de plusieurs visions, difficilement 
conciliables. L’une d’elles est prônée par les apologètes du récit traditionnel, tandis qu’une autre est 
élevée par les hypercritiques. Il y a également ceux qui prônent une construction tardive de l’islam (sous 
les Umayyades avec une consolidation sous les Abbassides, comme John Wansbrough1, Patricia Crone2, 
Alfred-Louis de Prémare, qui ont préparé le terrain à des thèses plus radicales) et enfin, celle érigée par 
les membres de l’institut INĀRAH3. Ces auteurs ne se sont pas servis des plus anciens manuscrits 
coraniques pour se documenter, car leur datation ne peut être fixée de manière certaine et, par ailleurs, 
ils ont fait une surinterprétation des inscriptions du Dôme du Rocher.  

À titre d’exemple, Alfred-Louis de Prémare n’y fait pas référence dans son ouvrage majeur consacré 
Aux Origines du Coran4, alors qu’il cite le discours de ꜤAbd al-Malik b. Marwān, où le calife évoque le 
Mushaf coranique de Médine5. D’autres hypercritiques, tels que Patricia Crone6 et Michael Cook7, y voient 
une déviance par rapport au texte coranique standard, à cause de quelques rajouts placés entre les 
versets, qui ne sont rien d’autre que des formules d’eulogie – sous forme de bénédictions – adressées au 
prophète Muḥammad et à ꜤIsā (Jésus).   

 
1 Wansbrough, John, The Sectarian Milieu: Content And Composition of Islamic Salvation History (Prometheus Books, 
30 mai 2006) 
2 Crone Patricia and Cook Michael, Hagarism: The Making of the Islamic World (Cambridge : Cambridge University 
Press, 1977). 
3 https://inarah-fr.net/publications 
4 De Prémare, Alfred-Louis, Les fondations de l’islam : entre écriture et histoire  (Paris : éditions du Seuil, 2002), Aux 
origines du Coran : questions d’hier, approches d’aujourd’hui (Paris : Téraèdre, 2004),  
5 Orcel Michel, L’invention de l’islam, éd. Perrin 2012, p. 76-116 (version Kindle).  
6 Comme le précise Michel Orcel, dans L’invention de l’islam, p. 71-72, Crone est partiellement revenue sur sa 
position sur le commerce mecquois, notamment dans un article intitulé  « What do we actually know about 
Muhammad ? », publié par open democracy : https://www.opendemocracy.net/en/mohammed_3866jsp/ ; voir 
aussi ;  « Quraysh and the Roman army: Making sense of the Meccan leather trade », Bulletin of SOAS, 70, 1 (2007), p. 
63-88. 
7 Crone Patricia and Cook Michael, Hagarism: The Making of the Islamic World & Meccan Trade and the Rise of Islam. 
Cambridge University Press, 1980. 



3 
 

Ces dernières années, un pas supplémentaire a été franchi dans la déconstruction des origines de 
l’islam. En effet, l’institut allemand INĀRAH a publié un document où il fusionne Muḥammad et Jésus pour 
n’en faire qu’une seule figure, niant par la même occasion l’historicité du fondateur de l’islam8. 

L’historienne américaine Estelle Whelan9, quant à elle, n’est pas du même avis que les auteurs par 
rapport à l’interprétation des inscriptions du Dôme du Rocher. Pour elle, ce ne sont pas des « déviances » 
illustrant le flottement du texte coranique, qui ne serait pas encore fixé à l’époque de ꜤAbd al-Malik. Au 
contraire, elle pense que ces adaptations mineures sont de véritables indices et que le Coran était déjà si 
bien établi et connu de tous − comme un digest pour la prédication − qu’on pouvait se permettre ces 
petits rajouts qui sont des formules d’eulogie très répandues. L’historienne observe aussi que, dès cette 
époque (VIIe siècle), les formulations coraniques fournissent un lot de topoī rhétoriques.  

Cependant, il faut garder à l’esprit que moins de trois ans après l’érection du Dôme, ꜤAbd al-Malik 
appelait les Médinois à l’unité autour du Mushaf/codex de son ancêtre ꜤUthmān. On ne s’étonnera guère 
qu’à travers leur fonction sermonnaire, les inscriptions du Dôme du rocher témoignent parallèlement de 
l’existence d’un Coran fermement établi et diffusé dans le monde arabe, bien avant la fin du VIIe siècle10. 

 

 

Le Rocher sacré sous le Dôme © John Fulleylove11 
 

 
8 Ohlig Karl-Heinz and Gerd Puin, The Hidden Origins of Islam: New Research into Its Early History. Amherst, NY : 
Prometheus Books, 2007/2010. 
9 Estelle Wallen Les Témoins oubliés (Forgotten Witness: Evidence for the Early Codification of the Qurʾān), Journal of 
the American Oriental Society, Vol. 118, No. 1 (Jan.-Mar., 1998), p. 1-14 

10 Michel Orcel, L’Invention de l’islam op.cit., de la dignité de l’islam, éd. Bayard, 2011. 
11 https://www.meisterdrucke.fr/fine-art-prints/John-Fulleylove/1006062/Le-Rocher-sacr%C3%A9-sous-le-D%C3%B4me-
de-la-mosqu%C3%A9e-d'Omar.html 
 



4 
 

1-Bab al-Gharb = porte ouest 
2-Beb al-Jennah = porte du paradis 
3-Bab al-Silsileh= porte de David du 
jugement 
4-Bab al Qiblah = porte sud de la Qiblah 
(direction de la prière) 
5-Mihrab = Niche de prière  
6-La dalle qui couvrait la tombe de Salomon 
7-Emprunte digital de l’ange Gabriel 
8-Emprunte des pieds du Prophète 
9-Marches vers la fontaine al-Arwah 

LOCALISATION DU DÔME DU ROCHER                                                      
 

 

 

Souvent, la mosquée d’Umar est confondue avec le Dôme du Rocher. La photo ci-dessus lève la 
confusion. Reste à préciser que la mosquée al-Aqsā dont parle le Coran dans la Sourate 17 (fils d’Israël), 
n’est pas forcément la mosquée d’Umar, indiquée par la flèche sur la photo ci-dessus et qui n’a été 
construite qu’après la conquête de la Palestine, en 638 EC.  

 

DESCRIPTION GÉNÉRALE DU DÔME DU ROCHER 

 

  

Fig. 1 : structures internes du dôme 



5 
 

I/INSCRIPTION À L’ENTRÉE EST 

 

         
   Fig. 2 : a) Exemple d’inscription en écriture coufique (entrée est)     b) Photo d’une arcade de l’intérieur du dôme 
 

 
On remarquera que les deux dernières lignes sont d’une graphie différente ; c’est al-Ma’mūn qui a 

voulu rajouter son nom en effaçant celui de ꜤAbd al-Malik, comme en témoigne une autre modification 
apportée sur une inscription du mur extérieur, au sud-est de l’octogone (fig. 3). Le graveur a oublié de 
modifier la date, qui reste en 72 de l’hégire, ce qui trahit le faussaire (en plus du style de l’écriture). 
Comme il voulait indiquer qu’il avait participé à la construction (embellissement) de ce lieu sacré. 

 
 

 

 
Fig. 3 : modification apportée par al-Ma’mūn à l’inscription du mur sud-est 

 

 

 

 

 

 

 



6 
 

II/TRADUCTION DES INSCRIPTIONS À L’INTÉRIEUR DU DÔME 

 

Nous présentons ci-après uniquement la traduction des inscriptions à l’intérieur de l’octogone, compte 
tenu de leur importance sur le plan théologique, puisqu’elles répondent aux allégations chrétiennes sur 
Jésus, fils de Marie. Pour voir les autres traductions, vous pouvez consulter le site Islamic Awareness 12 

 

 

Fig. 4 : les inscriptions à l’intérieur du Dôme du Rocher 
 

 
12 Le site Islamic Awareness pour inscriptions du Dôme du Rocher : 
-The Copper Plaque Inscriptions At The Dome Of The Rock In Jerusalem, 72 AH / 692 CE 
http://www.islamic-awareness.org/History/Islam/Inscriptions/copper.html 
-The Arabic Islamic Inscriptions On The Dome Of The Rock In Jerusalem, 72 AH / 692 
http://www.islamic-awareness.org/History/Islam/Inscriptions/DoTR.html 
 

 



7 
 

LES INSCRIPTIONS DE LA FACE INTÉRIEURE DE L’ARCADE OCTOGONALE  

Côté de 
l’octogone 

Traduction des inscriptions*  المثمن  جوانب  

Sud 

Au nom de Dieu, le Clément, le Miséricordieux*  
Il n’y a de dieu que Dieu seul, indivisible et sans 
égal. 
À Lui la royauté et la louange.  
Il fait vivre et fait mourir et Il est omnipotent.* 
(Muḥammad est le Messager de Dieu) 

ده لا شريك ࠀ  * ˉسم الله الرحمن الرحيم  لا إࠀ إلا الله و˨
 *الم߶ وࠀ الحمد يحيى ويميت وهو ̊لى كل شيء قد̽ر

 )محمد رسول الله  (

Sud-est 

Dieu et Ses anges prient sur le Prophète. Vous qui 
croyez priez aussi sur lui, formulez sur lui un salut 
plénier. *(Dieu l’a béni, la paix et la grâce de Dieu 
soient sur lui).  
Ô ! Gens du Livre, ne vous portez pas à l’extrême en 
votre religion, 

إن الله وملاˁك˗ه يصلون ̊لى النبي ǫٔ Թيها ا߳̽ن ǫٔم̲وا صلوا  
صلى الله ̊ليه والسلام ̊ليه ورحمة  * (̊ليه وسلموا ˓سلًۤ  

 )الله
 ǫٔ Թهل الك˗اب لا تغلوا في دينكم ولا  

Est 

Ne dites sur Dieu que le Vrai : seulement que le 
Messie Jésus, fils de Marie, était l’envoyé de Dieu, et 
Sa Parole, projetée en Marie, et un Esprit venu de 
Lui. 
Croyez en Dieu et aux envoyés, ne dites pas : "Trois" 
; cessez de le dire : mieux cela vaudra pour vous ! 

إنما المس̑يح ̊̿سى اˊن مريم رسول  * تقولوا ̊لى الله إلا الحق  
الله وكلمته ǫٔلقاها إلى مريم وروح م̲ه فˆم̲ٓوا Դ߸ ورسࠁ ولا  

 تقولوا ثلاثة ا̯تهوا ˭يراً لكم

Nord-est 

Dieu est un dieu unique, 
À Sa transcendance ne plaise qu’Il eût un fils ! À Lui 
tout ce qui est aux cieux et sur la terre. Là-dessus 
qu’il suffise de Dieu comme répondant. Il ne 
méprisait pas, le Messie, d’être un adorateur de 
Dieu, 

إنما الله إࠀ وا˨د س̑ب˪انه ǫٔن ̽كون ࠀ و߱ ࠀ ما في السماوات 
يلاً  لن ̼س˖̲كف المس̑يح ǫٔن * وما في اҡٔرض وكفى Դ߸ و̠

 ̽كون عبداً ߸ 

Nord 

non plus que ne font les anges les plus rapprochés. 
Quiconque d’entre Ses esclaves, par superbe, 
méprise de L’adorer... Dieu les rassemblera vers Lui 
en totalité * (Allāhumma, bénis Ton Messager et 
Ton serviteur, ꜤĪsā [Jésus] fils de Mariam). 

س̑تكبر  ولا الملاˁكة المقربون ومن ̼س˖̲كف عن عبادته و̼
ا̥لهم صلى ̊لى رسوߵ وعبدك   * فس̑يحشرهم إليه جميعاً 

 ̊̿سى اˊن مريم 

Nord-ouest 

Salut sur lui le jour de sa naissance, le jour de sa 
mort, et le jour où il sera ressuscité. Ne dites que la 
vérité sur Jésus sur qui vous avez des doutes : il est 
le fils de Marie !* Une fois son décret pris 

ذߵ  * والسلام ̊ليه يوم و߱ ويوم يموت ويوم يبعث ح̀اً  
̊̿سى اˊن مريم قول الحق ا߳ي ف̀ه يمترون ما كان ߸ ǫٔن  

 يت˯ذ من و߱ س̑ب˪انه إذا قضى ǫٔمراً 

Ouest 

Il n’a qu’à dire : "Sois", et cela est. Dieu est mon 
Seigneur et le vôtre, Adorez-Le, Voici la voie de 
rectitude. Dieu témoigne qu’il n’est de dieu que Lui, 
comme en témoignent aussi les anges et les êtres de 
science, et c’est là de Sa part à accomplir l’équité. Il 
n’y a pas d’autre dieu que Lui le puissant et Sage. 

فإنما يقول ࠀ ̠ن ف̀كون وإن الله ربي ورˊكم فاعبدوه هذا  
صراط مس̑تقيم شهد الله ǫٔنه لا إࠀ إلا هو والملاˁكة وǫٔولوا  

 العلم قائماً Դلقسط لا إࠀ إلا هو العز̽ز الحكيم ǫٔن

Sud-ouest 

La religion de Dieu est l’Islam. Ceux qui avaient déjà 
reçu l’Écriture ne divergèrent qu’après avoir reçu la 
connaissance, et par mutuelle impudence. 
Quiconque dénie les signes de Dieu, Dieu est 
prompt à en demander compte. 

ا߱̽ن عند الله الإسلام وما اخ˗لف ا߳̽ن ǫٔوتوا الك˗اب إلا من  
بعد ما ˡاءهم العلم بغياً ب̿نهم ومن ̽كفر بˆԹٓت الله فإن الله  

  سريع الحساب 

*Traduction des versets selon Jacques Berque, Le Coran, éditions Albin Michel 

 
NB : les phrases entre parenthèses en rouge ne sont pas des versets coraniques, il s’agit plutôt de 
formules d’eulogie sur le prophète Muḥammad et sur ‘Isā-Jésus. 
 



8 
 

LE DÔME DU ROCHER ET LA CRITIQUE RADICALE 

Muḥammad = Le Loué = Jésus ! 

 

Suivant les hypothèses de Mingana et de Lüling, concernant les tenants du soubassement syro-
araméen du Coran, Christoph Luxenberg13 ou Volker Popp14 exploitent la rareté des sources historiques 
sur Muḥammad. En effet, la ressemblance entre son nom et la graphie (le rasm) de YasshūꜤa (Jésus) en 
syro-araméen leur fait formuler l’hypothèse que les scribes d’Abd al-Malik ont dû fabriquer le personnage 
de Muḥammad de toutes pièces, comme un calque de Jésus. Ils auraient ainsi tenté de créer une 
biographie factice et un livre sacré (le Qur’ān), le tout à partir d’éléments épars d’un hypothétique 
lectionnaire judéo-chrétien qui n’évoquait que Jésus.  

Selon cette théorie, la meilleure preuve est que même le Coran ne cite Muḥammad que quatre fois, ce 
qui pourrait s’expliquer aisément par une interpolation de ces quatre occurrences. En gros, il n’y a jamais 
eu d’islam ; il n’y avait que des sectes hérétiques chrétiennes qui se disputaient encore sur la nature de 
Jésus (dans la continuité des différents conciles). Dans cette vision révisionniste de l’histoire, l’islam 
serait né d’une nécessité politique de trouver un facteur stabilisateur et fédérateur pour le nouvel empire 
arabe. Il suffisait donc de créer un prophète sur papier pour faire pièce à Moïse et à Jésus et un livre, à 
l’instar de la Torah juive et de la Bible chrétienne. 

Présenté de la sorte, c’est un scénario assez séduisant, mais nous avons de sérieuses objections, tout 
comme d’autres historiens chevronnés, qui ont formulé de vives critiques en qualifiant ces thèses de 
« complotistes ». Nous pouvons citer l’historien Jonathan Brockopp, qui a publié deux articles bien 
fournis : « Islamic Origins and Incidental Normativity15 » et « Interpreting Material Evidence : Religion at 
the Origins of Islam16 ».  

Le premier élément qui va à l’encontre d’une fabrication sous ꜤAbd al-Malik b. Marwān est 
l’existence d’inscriptions antéislamiques (nord et sud-arabiques) avec l’anthroponyme 
Muḥammad. 

1. Inscriptions sud-arabiques  

Il en existe plusieurs, dont l’une est conservée au musée du Louvre17. Il s’agit d’une stèle funéraire 
renfermant un texte qui parle d’une personne nafs Muḥammad (fig. 5, 6). Les autres inscriptions sont 
consultables en ligne sur le site : Corpus of Central Middle Sabaic Inscriptions18. L’inscription sud-
arabique CIH 420 a été expertisée par Christian Robin. Elle daterait de 574 EC.  

 
13 Luxenberg, Christoph, “A New Interpretation of the Arabic Inscription in Jerusalem’s Dome of the Rock.” In The Hidden Origins 
of Islam, op. cit., p. 125 sq 
14 Volker Popp, “The Early History of Islam, Following Inscriptional and Numismatic Testimonies”, In The Hidden Origins of Islam, 
opi. cit., p.52-124 
15 Brockopp, J. E.(2016) “Islamic Origins and Incidental Normativity”,  Journal of the American Academy of Religion, 84(1), p. 28-
43.  
https://pennstate.pure.elsevier.com/en/publications/islamic-origins-and-incidental-normativity 
16 Brockopp J. E.(2015), "Interpreting Material Evidence: Religion at the “Origins of Islam”,  
History of Religions 55, no. 2, p. 121-147. 
https://www.academia.edu/33716578/_Interpreting_Material_Evidence_Religion_at_the_Origins_of_Islam.2015 
17 URL de la page du musée du Louvre, consulté le 08/12/2025: https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010124697 
18 URL de la page du site du Corpus of Central Middle Sabaic Inscriptions (CSAI), consulté le 08/12/2025 :  
https://dasi.cnr.it/index.php?id=79&prjId=1&corId=10&navId=920058318&recId=3977 



9 
 

Elle peut être lue, soit “Muḥammad”, soit “Maḥmūd”, mais selon Christian Robin, Nebes Norbert et 
Stein Peter, le schème « mafʿūl » n'est pas attesté en sud-arabique, ce qui tend à orienter la lecture vers 
Muḥammad19.  

 

Fig. 5 : mention de Muḥammad datant de 574 EC © Musée du Louvre, Paris, AO 4089. Référence: CIH 420 

 

Fig. 6 : agrandissement et traduction de l’inscription sud-arabique 

En examinant l’ensemble des publications de Christian Robin, il ressort que Mḥmd peut être utilisé 
soit comme anthroponyme, soit comme un attribut divin, surtout dans le contexte d’inscriptions 
himyarites juives, comme c’est le cas pour la Ja 1028. Robin dit qu’à la fin, il s’agit d’une double 
exclamation : Rb-hd b-Mḥmd, « Seigneur des Juifs, avec Mḥmd ». Il explique ensuite que Mḥmd, 
probablement prononcé Mahmūd ou Muḥammad, signifiant « digne de louanges », est assurément un 
nom divin. Pour qu’il soit considéré comme un nom humain, il faudrait un nom de famille et une 
indication du rang de Mḥmd dans la hiérarchie sociale20 ».  

Ces remarques ont conduit Frédéric Imbert et Mathieu Tillier à reprendre cette explication en la 
généralisant à toutes les inscriptions antéislamiques21. En réalité, l’interprétation de Christian Robin 
ne peut être extrapolée à toutes les inscriptions. Il en existe quelques-unes, au sud comme au nord de 

 
19 Nebes Norbert, Stein Peter, « Ancient South Arabian », dans The Ancient Languages of Syria-Palestine and Arabia, 
Cambridge (Cambridge University Press), 2008, p. 145-178. 
20 Christian Julien Robin, Himyar et Israël, In: Comptes rendus des séances de l’Académie des Inscriptions et Belles-
Lettres, 148e année, N. 2, 2004. pp. 831-908. Notion développée dans « South Arabia, Religions in Pre-Islamic », in 
Encyclopedia of the Qur’ān, 2006, vol. 5, p. 567  
21 Mathieu Tillier, Frédéric Imbert. « Les sources documentaires des premiers siècles de l’islam. Inscriptions, 
monnaies, papyrus », in Le Mahomet des Historiens, (dir) Ali Amir-Moezzi; John Tolan. Éd. du Cerf 2025, Tome I, 
p. 233-289. 

   1  nfs¹ Mḥmd bn ḏ = 1 stèle de Mḥmd, fils de ḏ 
   2  t Ws¹ʿt w-l-yqmʿn = 2 Ws¹ʿt ; que  
   3  ʿṯtr ḏ-ys²trn-hw = 3 renverser celui qui la détruira 
Apparatus 

1, 2    À propos de Mḥmd bn ḏt Ws¹ʿt voir Ry 574 
(Robin). 



10 
 

l’Arabie, qui mentionnent Muḥammad en tant qu’anthroponyme, comme la CIH 420 ou encore dans 
l’inscription CIH 35322, où il est question d’un fils nommé Mḥmdm, ne laissant aucune place à 
l’hypothèse d’un nom divin. 

2. Inscriptions nord-arabiques C123723 et C356924 (en safaïtique) 

 

Fig. 7 : inscriptions en safaïtique avec la mention de l’anthroponyme Muḥammad 

Le deuxième contre-argument concernant la thèse de Luxenberg est la mention du nom de 
Muḥammad sur la page de couverture d’un manuscrit biblique, conservé à la British Library à Londres, 
sous la référence BL Add 14.461 (fig. 8), écrit plus de 50 ans avant l’érection du Dôme du Rocher. 

À cette occasion, nous rappelons que la Doctrina Jacobi n’est pas la seule source à évoquer le prophète 
arabe dans la décennie qui suit son décès. En réalité, le plus ancien document existant qui mentionne 
Muḥammad est un témoignage figurant sur la page de garde d’un manuscrit syriaque du VIe siècle des 
Évangiles de Marc et Matthieu. Le manuscrit lui-même est antérieur à la période islamique, mais la note 
manuscrite du témoin est datée de 637 EC, seulement cinq ans après la mort présumée du Prophète de 
l’islam, en 632 EC.  

Dans Le Mahomet des Historiens, publié cette année, Julien Decharneux en a fait la traduction dans le 
deuxième tome25. Il rapporte également le doute formulé par Sebastian Brock sur la lecture de mḥmd, et 
fait une rectification à juste titre, car l’expression les tayyayé d-mḥmd est attestée dans d’autres 
témoignages syriaques (cf. R. Hoyland, Seeing Islam), sans parler de l’analyse multispectrométrique 
réalisée en 2015 par Michael Philip Penn (cf. fig. 826). 

 

 
22 URL de la page du site du CSAI, consultée le 08/12/2025. 
https://dasi.cnr.it/index.php?id=79&prjId=1&corId=10&navId=274940068&recId=3949 
23 URL de la page OCIANA : https://ociana.osu.edu/inscriptions/17699 
24 URL de la page OCIANA : https://ociana.osu.edu/inscriptions/2294 
25 Julien Decharneux, « Les sources syriaques anciennes », in Le Mahomet des Historiens, (dir) Ali Amir-Moezzi; John 
Tolan. Éd. du Cerf 2025, tome 2, p. 1439. 
26 Michael Philipp Penn, When Christians First Met Muslims, University of California Press (juin 2015), p. 22-24, voir 
également la conférence : Early Syriac Christian Reactions to the Rise of Islam, donnée au Baylor ISR-Syriac Christian 
Churches en avril 2016. URL de la vidéo (minutage de 10:06 à 11 :12) :  
https://www.youtube.com/watch?v=DxS7N1yKQQQ 
 



11 
 

             

Fig. 8 : BL Add. 14 461, fol. 1r, la plus ancienne mention du nom « Muḥammad ». 

© The British Library Board 

 

Le troisième contre-argument est la non-ressemblance du ductus consonantique de Muḥammad 
et de Jésus (Yashū‘a). 

Il est vrai que quand on regarde les deux rasm en arabe et en écriture syriaque, le nom de Yashū‘a/Jésus 
ressemble à celui de Muḥammad, mais ce n’est qu’une apparence. Quand on y regarde de plus près, on 
s’aperçoit que les deux ductus n’ont rien avoir l’un avec l’autre. 

D’abord revenons à l’alphabet pour écrire le ductus de Jésus en araméen :       

 

 

 

Fig. 9 : Jésus (Yashū‘a )en araméen dans Matthieu 1: 21 



12 
 

Maintenant comparons ce ductus Yashū‘a  avec celui de Muḥammad en arabe, tel qu’il apparaît sur les 
pièces de monnaie, dans le Coran, dans les inscriptions du Dôme du Rocher et sur les graffiti (fig. 9 à 13).               

  

 

Fig. 10 : comparatif des ductus consonantiques de Muḥammad, Jésus (Yashū‘a) et ‘Issā 

 

On voit clairement, à l'examen du ductus (le tracé des lettres), que la confusion est impossible. Si l'on 
compare le nom de Muḥammad en arabe et celui de Yashū‘a en syriaque (écriture estrangelo ou serto),  

les différences sont structurelles : 

1. L'attaque du mot : Le Mīm (ܡ) de Muḥammad est une boucle fermée, alors que le Yod (ܝ) de 
Jésus est une simple petite encoche en haut. 

2. Le centre du mot : Le Ḥā (ܚ) de Muḥammad est une lettre compacte et horizontale, tandis que le 

Shīn (ܫ) de Jésus possède trois branches distinctes (en forme de "v" ou de dent de scie). 

3. La finale : Le Dāl ( ܕ) de Muḥammad se distingue nettement du ʿAyn ( ܥ) final de Jésus. De plus, 
en syriaque, le Dāl possède un point diacritique obligatoire sous la lettre pour le différencier du 
Rīsh (r), ce qui rend toute confusion visuelle avec un ʿAyn techniquement exclue pour un scribe de 
l'époque 

 

 

 

 

 

 

 

 



13 
 

Le rasm de Muḥammad en arabe dans le Coran, dans les 
inscriptions du Dôme du Rocher et sur les graffiti 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 11 : Q.47 :2, mention de Muḥammad dans le MS de la BNF arabe 331 (date : 650-70027) 

 

 

Fig. 12 : inscription sud à l’intérieur du Dôme du Rocher 

 

  

Fig. 13 : Inscriptions à Hisma au nord de l’Arabie Saoudite avec la mention de Muḥammad28 

 
27 Michael Marx (avec l’assistance de Salome Beridze, Tobias J. Jocham et Jens Sauer), "Bibliothèque nationale de 
France: Arabe 331", URL : https://corpuscoranicum.de/fr/manuscripts/32/page/38r?sura=47&verse=2 



14 
 

À noter que sur les pièces de monnaie, Muḥammad s’écrit toujours de la même façon, avec un Hā qui 
traverse la ligne horizontale, comme sur les photos ci-dessous (fig.14) 

       

Fig. 14 : pièces de monnaies frappées avec le nom de Muḥammad à l’effigie de ‘Abd al-Malik 

 
28 Ce n’est pas la seule inscription à Hisma, l’équipe Fariq al-Sahraa, a fait un excellent travail qui peut être consulté 
sur leur site internet : https://alsahra.org/2025/02/%d8%b0%d9%83%d8%b1-
%d8%a7%d9%84%d9%86%d8%a8%d9%8a-%ef%b7%ba-%d9%81%d9%8a-
%d9%86%d9%82%d9%88%d8%b4-%d8%ad%d8%b3%d9%85%d9%89/ 



15 
 

Le système monétaire umayyade après les conquêtes 
Le lendemain des conquêtes arabes de la Syrie et la Palestine, il n’y avait pas de système économique 

ni de monnaie distincte pour les nouveaux conquérants. Faute d’avoir une industrie propre à la frappe de 
monnaie, et surtout pour ne pas déstabiliser un système commercial installé depuis des décennies, voire 
plus, le nouveau pouvoir califal a été contraint d’adopter le système existant et à l’appliquer à ses 
provinces conquises, à la fois dans la Syrie byzantine chrétienne et dans les zones qui étaient sous 
domination perse-sassanide. À cet égard, la tentative de MuꜤāwiya de supprimer les croix sur les pièces de 
monnaie avait été abandonné. Ceci est attesté par la numismatique (fig. 15), par les sources externes, 
comme la chronique maronite (voir extrait ci-dessous) et par les sources arabes29. Après cette 
contestation populaire, l’administration califale a procédé à une transition plus discrète pour arabiser 
progressivement (fig. 16). 

 
Extrait de la chronique maronite : 971[660 AD] 30 
[…] “In July of the same year, the emirs and many Arabs gathered and gave their allegiance to MuꜤāwiya. 

Then an order went out that he should be proclaimed king in all the villages and cities of his dominion and 
that they should make acclamations and invocations to him. He also minted gold and silver, but it was not 
accepted because it had no cross on it. Furthermore, MuꜤāwiya did not wear a crown like other kings in the 
world. He placed his throne in Damascus and refused to go to the seat of Muḥammad.” […] 
 

Traduction : 

 [...] "En juillet de la même année, les émirs et de nombreux Arabes se rassemblèrent et prêtèrent 
allégeance à MuꜤāwiya. Puis un ordre fut donné pour qu’il soit proclamé roi dans tous les villages et villes 
de sa domination et qu’on lui adresse des acclamations et des invocations. Il frappa également de l’or et 
de l’argent, mais ceux-ci ne furent pas acceptés car ils ne portaient pas de croix. De plus, MuꜤāwiya ne 
portait pas de couronne comme les autres rois du monde. Il plaça son trône à Damas et refusa de se 
rendre au siège de Muḥammad." [...]. 

 

 

Fig. 15 : essai de suppression des croix par le califat umayyade © islamic-awarness 

 
29 La chronique d’Ibn al-Athīr, al-Kamel fī al-Tārīkh, vol. 3, p. 453. 
30 Robert G. Hoyland, Seeing Islam As Others Saw It, 1997, p. 136. 



16 
 

 

Fig. 16 : transition progressive des monnaies selon le modèle byzantin, suppression des croix et rajout du 
credo islamique sous ‘Abd al-Malik ©islamic-awarness 

Qui aurait pu frapper ‘‘Muḥammad’’ sur la monnaie avec la croix ? 

 

Plusieurs sources arabes relatent les échanges qui ont eu lieu entre ‘Abd al-Malik et l’empereur 
Justinien, suite à la tentative du calife Umayyade d’introduire des formules d’eulogie sur les en-têtes des 
papyrus de correspondance. L’empereur byzantin a catégoriquement refusé cette pratique et a même 
menacé de frapper des pièces de monnaies portant atteinte à l’image du Prophète des Umayyades. Les 
textes arabes en question sont très nombreux, concordants et ne renferment pas d’éléments légendaires 
ni aucun indice permettant de les rejeter a priori, comme le font les sceptiques sur un fond idéologique. 



17 
 

Prenons l’exemple d’Ibn al-Athīr (630/1233), dans son al-Kāmil fī-l-tārīkh/intégrale en histoire, ou bien 
al-Balādhurī (279/892), dans Futūh al-Buldān31, qui citent le même texte : 

في الإسلام، فانتفع الناس بذلك.   وهو أول من أحدث ضربها"وفي هذه السنة ضرب عبد الملك بن مروان الدنانير والدراهم،   :الكامل ابن الأثير في  
، مع التاريخ، فكتب إليه ملك الروم:  )ص (وكان سبب ضربها أنه كتب في صدور الكتب إلى الروم: " قل هو الله أحد " الإخلاص: ، وذكر النبي  

 .". فعظم ذلك عليهذكرنا نبيكم ما تكرهون وإلا أتاكم في دنانيرنا من إنكم قد أحدثتم كذا وكذا فاتركوه 
 

Traduction : « Et durant cette année, ‘Abd al-Malik a frappé les dinars et les dirhams, et c’est lui qui était 
le premier à le faire en islam, ce qui a été bénéfique pour les gens. La cause de cette frappe est qu’il a 
demandé aux Byzantins de rajouter la formule d’unicité « Qul Huwa Allah Ahad » et la mention du 
Prophète avec la date, mais la réponse de l’empereur des rums (byzantins) fut sans appel : “Vous avez osé 
changer le modèle byzantin, laissez tomber cette nouvelle monnaie ou bien je vais graver sur nos dinars 
ce qui va porter atteinte à votre Prophète”. 
 

 

Nous avons également un autre texte, plus explicite, cité par al-Bayhaqī (320/932) d’après une al-Kassā’ī : 

في كتابه المحاسن و المساوي نقلا عن الكسائي أن جستينيان الثاني قام بضرب تلك    هجري   320ذكر إبراهيم بن محمد البيهقي المتوفى سنة    
عبارته ونص  البيزنطية،  بالنقود  التعامل  بأبطال  فاجأه  مروان  بن  الملك  عبد  لأن  بدأه  ما  اتمام  عن  لاحقا  عدل  لكنه   :العملات، 

فترجم له ذلك الطراز فأنكره وغلظ  فلما أثُبتت القراطيس بالطراز المحدث بالتوحيد وحمل إلى بلاد الروم منها انتشر خبرها ووصل إلى ملكهم  "
،  بطراز الروم إلى أن أبطلتهوسائر ما يطرز هناك للروم ولم يزل يطرز  : إن عمل القراطيس بمصر  عليه فاستشاط غضباً وكتب إلى عبد الملك

 فإن كان من تقدمك من الخلفاء قد أصاب فقد أخطأت، وإن كنت قد أصبت فقد أخطأوا، فاختر من هاتين الخلتين أيتهما شئت وأحببت، وقد بعثت 
في جميع ما كان يطرز من أصناف الأعلاق حاجة أشكرك عليها وتأمر   رد ذلك الطراز إلى ما كان عليهإليك بهدية تشبه محلك وأحببت أن تجعل 

. فانصرف بها إلى صاحبه، فلما ولم يقبل الهديةفلما قرأ عبد الملك كتابه رد الرسول وأعلمه أن لا جواب له   .بقبض الهدية. وكانت عظيمة القدر 
أرغب    وافاه أضعف الهدية ورد الرسول إلى عبد الملك وقال: إني ظننتك استقللت الهدية فلم تقبلها ولم تجبني عن كتابي فأضعفت لك الهدية وأنا

أولاً. فقرأ عبد الملك الكتاب ولم يجبه ورد الهدية. فكتب إليه ملك الروم يقتضي  رد هذا الطراز إلى ما كان عليه  إليك في مثل ما رغبت فيه من  
وقد   الأول  سبيلك  على  فجريت  فأضعفتها  الهدية  استقللت  فتوهّمتك  بحاجتي  تسعفني  ولم  وهديتي  بجوابي  استخففت  قد  إنك  ويقول:  كتبه  أجوبة 

وأنا أحلف بالمسيح لتأمرن برد الطراز إلى ما كان عليه أو لآمرن بنقش الدنانير والدراهم، فإنك تعلم أنه لا ينقش شيء منها إلا ما  أضعفتها ثالثة،  
نبيك  فينقش عليها مِنينقش في بلادي. ولم تكن الدراهم والدنانير نقشت في الإسلام.   ً   شتم  ، فأحُب أن تقبل  ما إذا قرأته ارفض جبينك له عرقا

  هديتي وترد الطراز إلى ما كان عليه وتجعل ذلك هدية بررتني بها ونبقى على الحال بيني وبينك". انته 

Traduction : pour ne pas alourdir le texte, nous traduisons en substance uniquement la partie qui stipule 
que Justinien a menacé ‘Abd al-Malik en jurant par le Christ que  si le calife n’abandonnait pas sa nouvelle 
frappe de monnaie et s’il ne revenait pas au modèle byzantin (solidus), il allait frapper des monnaies 
insultantes à l’égard de son Prophète(Muḥammad) au point de faire suer le calife. 

  

 

Quelles pourraient être ces pièces de monnaies insultantes à l’égard du Prophète de l’islam si ce n’est de 
frapper le nom de Muḥammad à côté d’une croix ou d’une ménorah ?  C’est une piste à garder. 

Nous ne sommes pas les premiers à envisager cette piste. James Douglas Breckenridge l’a évoquée 
dans son livre : Numismatic Iconography of Justinian II, accessible en ligne32.  

Voici ci-dessous l’extrait qui nous intéresse : 

[…] “There are one or two passages in the Arab historians, as a matter of fact, which might, freely 
interpreted, give credence to this view. One is in al-Balādhurī, describing how the Byzantines bought papyrus 
from Egypt with their gold money. According to this oft-repeated story, ꜤAbd al-Malik introduced the practice 

 
31 Al-Balādhurī, Futūh al-Buldān, vol. 1, p. 283. 
32 http://numismatics.org/digitallibrary/ark:/53695/nnan99732 
 



18 
 

of using pious Moslem phrases in the protocols which were inscribed on these papyri to guarantee their 
authenticity; the king of the Romans objected to this, and demanded that it be stopped, or else he would 
place insulting mention of the Muslems' prophet on the coins. And so ꜤAbd al-Malik made his own coins 
instead. In some ways, this sounds more like a post facto rationalization of the course of events, than an 
accurate description of the way things happened at the time; but the idea that ꜤAbd el-Malik initiated his 
new coins as a result of the appearance of Byzantine gold bearing an image unacceptable to the faithful 
Moslem, is a persuasive one” […] 

Traduction : […] En fait, il existe un ou deux passages d'historiens arabes qui, librement interprétés, 
pourraient donner du crédit à cette opinion. L'un d'entre eux est celui d’al-Balādhurī, qui décrit comment 
les Byzantins ont acheté du papyrus à l'Égypte avec leur argent en or. Selon cette histoire maintes fois 
répétée, ꜤAbd al-Malik a introduit la pratique consistant à utiliser des phrases musulmanes pieuses dans 
les protocoles inscrits sur ces papyrus afin de garantir leur authenticité ; le roi des Romains s’y est opposé 
et a exigé que cette pratique soit arrêtée, faute de quoi, il placerait des mentions insultantes du prophète 
des musulmans sur les pièces. ꜤAbd al-Malik a donc fabriqué ses propres pièces à la place. À certains 
égards, cela ressemble plus à une rationalisation post facto du cours des événements qu’à une description 
précise de la façon dont les choses se sont passées à l’époque, mais l’idée qu’Abd al-Malik ait créé ses 
nouvelles pièces à la suite de l’apparition d’or byzantin portant une image inacceptable pour le fidèle 
musulman est convaincante […] 

 

La croix était-elle le seul symbole associé au rasm de Muḥammad ? 
 
La plupart des polémistes font un focal sur l’existence de pièces de monnaie frappées sur le modèle 

byzantin (solidus) avec le nom de Muḥammad en arabe, pour en déduire que les Umayyades étaient des 
chrétiens et affirmant par la même occasion que sur ces pièces de monnaie, Muḥammad n’a rien à voir 
avec le prophète de l’islam (qui serait une fiction littéraire abbasside). Dans cette thèse, Muḥammad n’est 
que le qualificatif de Jésus « le Loué ». Jusque-là, pourquoi pas, d’autant plus que Jésus est décrit comme 
« le Loué » dans les écritures chrétiennes et que les photos des monnaies en question sont très 
suggestives (fig. 17). 
 

 
Fig. 17 : pièce de monnaie avec la mention de Muḥammad avec des croix chrétiennes   

 
Une objection majeure fait aussitôt surface dès que l’on fait une recherche sur l’histoire du système 

monétaire sous le califat umayyade. Les croix ne sont pas les seuls signes que l’on retrouve sur les 
monnaies arabes avant la réforme de ‘Abd al-Malik b. Marwān. Nous avons également des pièces arabo-
sassanides portant la mention MHMD, représentant un autel du feu, comme sur la photo ci-après : 
 



19 
 

 
 

Fig.18 : pièce arabo-sassanide 
 
- Sur l’avers (côté face), une figure persane avec une longue inscription en arabe : « Bismillah-Muḥammad 
Rassoul-Allah » qui signifie : « Au nom d’Allah-Muḥammad est le Messager d’Allah ». 
- Et sur le revers (côté pile) : l’autel de feu mazdéen. 
 

Dans beaucoup de pièces arabo-sassanides, on trouve l’inscription en pahlavi MHMT PGTAMI Y 
DAT, traduction de “Muḥammad est le messager de Dieu”. 
 

 
Or, si MHMD (ou MHMT selon la prononciation) avait été une épithète, elle aurait logiquement été 
traduite. Sinon, faudrait-il déduire que Muḥammad (MHMD) représentait le feu mazdéen du côté 
sassanide ? 
 
 
 
Notons que nous avons aussi des pièces de monnaie avec MHMD d’un côté et une menorah à 5 branches33 
de l’autre. 

    

Fig. 19 : pièce de monnaie avec la mention de Muḥammad avec une menorah juive à 5 branches 
 

 
Peut-on alors en déduire que les Umayyades étaient Juifs ?  Cela souligne plutôt l’éclectisme des symboles 
au début de l’islam. 
 

 

 
33 https://menorah-bible.jimdofree.com/english/ancient-menorahs/6th-10th-century/ 



20 
 

En fait, la mention de Muḥammad sur des pièces de monnaie avec une menorah à 5 branches ne cadre 
pas avec la thèse d’un calife umayyade chrétien. C’est ce qui a poussé Volker Popp à essayer de trouver 
une explication concordante avec sa thèse. Il a donc avancé des explications sans la moindre preuve, si ce 
n’est des conjectures sur la nouvelle Jérusalem « zion », conçue par une chrétienté umayyade, qui s’est 
accommodée de la menorah à 7 branches, en la dégradant à une menorah à 5 branches34. Or, l’archéologie 
fragilise ses opinions, car des fouilles récentes ont montré l’existence de pièces de monnaie umayyades 
(post-réforme) avec la mention de Muḥammad associé à la menorah à 7 branches35(fig. 19). 

 

Fig. 20 : pièce de monnaie avec la mention de Muḥammad associée à une menorah à 7 branches 

Enfin, nous avons des pièces de monnaies plus neutres, avec des dessins d’oiseaux ou d’animaux comme 
celles-ci :  

            

Fig. 21 : pièces de monnaie avec la mention de Muḥammad et des figures d’animaux, oiseaux. 
 

34 Volker Popp, The Early History of Islam, Following Inscriptional and Numismatic Testimonies, op. cit., p. 72-74. 
35https://www.timesofisrael.com/archaeologists-expose-muslim-jewish-dialogue-in-jerusalem-from-1300-years-
ago/ 
 



21 
 

 
Ces monnaies sont rarement mentionnées par les hypercritiques, ce qui illustre le caractère partiel de 

certaines analyses, souvent focalisées sur les éléments les plus atypiques au détriment de la production 
monétaire courante. 
 

Nous avons exposé un échantillon de pièces de monnaie avec la mention de « Muḥammad Rassūl 
Allāh » associé à différents motifs préexistants (sassanides, chrétiens, juifs) ou neutres avec des animaux, 
dans le but de nuancer les travaux des auteurs du courant hypercritique. De même, Volker Popp et 
Christoph Luxenberg essaient d’exploiter la numismatique pour échafauder des théories sur les origines 
de l'islam. Bien entendu, il convient trouver une explication qui puisse concilier toutes ces 
représentations. Dans ce cadre, la thèse de Fred Donner36 nous paraît la plus appropriée. Elle explique 
que c’est un monothéisme primitif non déterminé ou, selon notre interprétation, un mouvement 
monothéiste volontairement pluriel sur le plan confessionnel, mais unifié par un projet territorial, qui 
permet la stabilisation de l'Empire naissant (nous préparons un article qui reprend la chronologie de 
l'arabisation des pièces perses et byzantines). 

 
Dans une publication récente37, Paul Neuenkirchen nous rejoins dans cette hypothèse. À cet égard, il 

mentionne Stephen Album, l'un des plus éminents spécialistes de la numismatique islamique, qui écrit : 
« À l'envers, ce motif ressemble au dôme d’une mosquée, ce qui pourrait bien avoir été l’intention du 
graveur » (Album, 44)38. Il ajoute :  

« Les descriptions de cette pièce dans les maisons de vente aux enchères, par exemple, considèrent souvent 
le “dôme” comme une interprétation “plus probable” que la représentation qui semblerait pourtant la plus 
évidente : une menorah. Comme nous le verrons, il ne fait aucun doute que l’intention première était de 
représenter le symbole juif par excellence sur une pièce, par ailleurs indubitablement musulmane ; ce qui en 
fait un cas fascinant de coproduction de symboles religieux entre le judaïsme et l’islam primitif ».  

 
Revenons à présent à l’ambiguïté sur le rasm mḥmd en arabe, du fait de sa ressemblance avec YashūꜤa 

en araméen : s’agit-il d’une épithète, désignant "le plus digne de louanges", pouvant éventuellement 
s’appliquer à Jésus, ou alors d’un nom propre ?  Pour trancher le débat, nous avons des papyrus bilingues 
arabo-grecs qui mentionnent Muḥammad b. ‘Abd Allāh NON TRADUIT, ce qui prouve qu’il s’agit bien d’un 
nom propre (fig. 20). La phrase arabe “Muḥammad Rasūl Allāh” est traduite en grec par “maamet 
apostolos theo”. Ici, MHMD a été translittéré en MAAMET et n’a pas été traduit, ce qui sous-entend que ce 
mot était bien un nom propre et non pas un adjectif qualificatif (voir les fac-similés des papyrus ci-
dessous). 

 
 

 
36 Fred Donner, Muhammad and the Believers: At the Origins of Islam. Cambridge, MA: The Belknap Press of 
Harvard University Press. 2010. 
37 Paul Neuenkirchen, 2024, « The Early Islamic Menorah Copper Coin as a Material Case of Co-Production », site 
consulté le 10/12/2025 : https://coproduced-religions.org/resources/sources/the-early-islamic-menorah-copper-
coin-as-a-material-case-of-co-production 
38 Stephen Album, Checklist of Islamic Coins. Third Edition (California: Stephen Album Rare Coins, 2011), URL :                            
https://db.stevealbum.com/php/albumcat.php 
 



22 
 

 
Fig. 22 : fac-similés de papyrus gréco-arabes découverts par Grohrmann et conservés à Vienne et au Caire  

 
 

 
 

 



23 
 

 
 

Fig. 23 : papyrus gréco-arabes découverts par Grohmann et conservés à Vienne et au Caire dont 
références39 

 

 

 

 

 

 

  

 
39 1) A. Grohmann, Corpus Papyrorum Raineri Archiducis Austriae III, Series Arabica I, Part 2 : Protokolle, 1924, 
Burguerlag Ferdinand Zöllner : Wein, No. 38, p. 35, Plate II. // 2) Arabic Papyri, In The Egyptian Library, Volume I, 
1934, Egyptian Library Press: Cairo, No. 13, pp. 23-25. //  3) Corpus Papyrorum Raineri Archiducis Austriae III, 
Series Arabica I, Part 2 : Protokolle, 1924, Burguerlag Ferdinand Zöllner : Wein, No. 65, pp. 55-60, Plate I. 



24 
 

CONCLUSION 
 

Les inscriptions coraniques sur la face intérieure des arcades du Dôme du Rocher, tout comme les plus 
anciens manuscrits du Coran, notamment ceux de Birmingham et de SanꜤā’ (dont son script inferior plus 
ancien), représentent les plus anciens témoins matériels connus – en script arabe – du Coran. Les 
inscriptions du Dôme du Rocher sont datées de 60 ans seulement après le décès du dernier prophète de 
l’islam.  Ces documents – et bien d’autres, comme les graffiti, les papyrus et les pièces de monnaie – ont 
fait l’objet d’études impartiales par des spécialistes40 . Elles permettent de récuser, les thèses 
hypercritiques qui postulent que Muḥammad ne serait qu’une épithète-qualificative de Jésus. En filigrane, 
transparaît l’idée que le prophète arabe ne serait qu’une construction littéraire tardive sous les 
Umayyades, avec une biographie canonisée sous les Abbassides. 

 
En effet, les allégations qui consistent à faire des premiers Umayyades des Chrétiens – sur la base de 

quelques artefacts, comme l’existence de croix sur les pièces de monnaie ou sur une plaque 
commémorative – s’avèrent insuffisantes devant le faisceau d’indices allant à l’encontre de cette théorie. 
L’adoption parallèle du système monétaire perso-sassanide, avec l’autel de feu mazdéen et, dans certains 
cas, des menorah juives ou toute autre représentation, en est un bon contre-exemple.  

 
En conséquence, il apparaît clairement que les théories impliquant une conspiration sous les califes ne 

résistent pas à l’examen critique, d’autant plus que le déroulé de cette conspiration n’est jamais explicité 
en détail ; ce qui suppose un projet qui se transmet d’une génération de gouverneurs à la suivante. Jusqu’à 
la fixation de l’orthodoxie sous les Abbassides, nul n’a prétendu que ‘Abd al-Malik serait le seul 
instigateur de ce projet, sachant qu’il avait des ennemis, comme ꜤAbd Allāh b.al-Zubayr et son clan à la 
Mecque. Sans perdre de vue que ce sont les Abbassides qui ont renversé les Umayyades, comment 
auraient-ils pu se concerter ensemble pour réaliser une telle fabrication sans laisser aucune trace ? 

 
Pour conclure, nous pouvons dire que les textes gravés sur les arcades octogonales du Dôme du 

Rocher, tout comme les manuscrits de SanꜤā’, plaident pour une grande stabilité du « rasm », qui est quasi-
identique au texte standard reçu. Les variantes et les erreurs liées aux copistes sont répertoriées et 
reconnues par la tradition savante elle-même. Ces textes mentionnent Jésus et Muḥammad de manière 
distincte, avec le nom arabe de Jésus – ‘Issā – et qui se transcrit de manière complètement différente de 
YeshūꜤa, établissant ainsi qu’il ne peut y avoir de confusion entre les deux. Muḥammad est attesté sur des 
papyrus bilingues gréco-arabes, où le nom du Prophète est translitéré tel quel et non traduit 
(contrairement au cas où il serait une épithète/qualificatif). Ces éléments mettent donc fin à la 
controverse, d’autant plus que nous avons une mention de Muḥammad de la main d’un témoin syriaque 
sur la première couverture d’un Évangile et datant de 637 EC (BL Add 14461), seulement cinq ans après 
sa mort présumée, en 632 EC, plus de 50 ans avant l’érection du Dôme du Rocher. 

 

 

 
40 Comme Mathieu Tillier qui a réalisé une étude intitulée :  « ‘Abd al-Malik, Muhammad et le Jugement dernier : le 
Dôme du Rocher comme expression d’une orthodoxie islamique » , disponibles sur académia.edu.  

 

 
 



25 
 

Bibliographie sélective 
 
― Brockopp Jonathan Eugene, "Interpreting Material Evidence: Religion at the “Origins of Islam”, History 
of Religions 55, no. 2, 2015. 
https://www.academia.edu/33716578/_Interpreting_Material_Evidence_Religion_at_the_Origins_of_Isla
m_._2015 

──────── , Islamic Origins and Incidental Normativity,  Journal of the American Academy of 
Religion, 84(1), 2016. 
 
https://pennstate.pure.elsevier.com/en/publications/islamic-origins-and-incidental-normativity 
 

― Crone Patricia et Cook Michael, Hagarism: The Making of the Islamic World & Meccan Trade and the Rise 
of Islam, Cambridge University Press, 1980. 

────────, «Quraysh and the Roman army: Making sense of the Meccan leather trade », Bulletin of 
SOAS, 70, 1 (2007). 

──────── « What do we actually know about Muḥammad? »: 
https://www.opendemocracy.net/en/mohammed_3866jsp/ 
 
―De Prémare Alfred-Louis, Les fondations de l'islam: Entre écriture et histoire  (Paris: Éditions du 
Seuil, 2002). 

 
────────,Aux origines du Coran: questions d'hier, approches d'aujourd'hui  (Paris: Téraèdre, 2004);  

 
────────, « ʿAbd al-Malik b. Marwān et le processus de constitution du Coran », in Ohlig, Karl-
Heinz and Puin, Gerd-R. (eds), Die dunklen Anfänge: NeueFishbane, Michael, Biblical Interpretation in 
Ancient Israel (Oxford: Oxford University Press, 1988). 

 
― Decharneux Julien, « Les sources syriaques anciennes », in Le Mahomet des Historiens, (dir) Ali Amir-
Moezzi; John Tolan. Editions du Cerf, 2025. 

 
― Donner Fred, Muhammad and the Believers: At the Origins of Islam. Cambridge, MA: The Belknap Press 
of Harvard University Press. 2010. 
 
― Hoyland Robert, Seeing Islam as Others Saw it : a Survey and Evaluations of Christian, Jewish and 
Zoroastrian Writings on Early Islam, éd. Darwin Press, 1997 (Une somme extrêmement détaillée sur 
l’ensemble des sources non-musulmanes des deux premiers siècles de l’islam mais qui mérite d’être 
complitée par les deux publications de Michael Philipp Penn ci-dessous). 
 
― Luxenberg Christoph , “A New Interpretation of the Arabic Inscription in Jerusalem’s Dome of the 
Rock.” In The Hidden Origins of Islam, ed. Karl-Heinz Ohlig and Gerd Puin, Amherst, NY: Prometheus 
Books, 2010, p.125-151 
 
― Nebes Norbert, Stein Peter, « Ancient South Arabian », dans The Ancient Languages of Syria-Palestine 
and Arabia, Cambridge (Cambrigde University Press), 2008. 
 
― Neuenkirchen Paul, 2024, « The Early Islamic Menorah Copper Coin as a Material Case of Co-
Production »,     Site consulté le 10/12/2025 : https://coproduced-religions.org/resources/sources/the-
early-islamic-menorah-copper-coin-as-a-material-case-of-co-production 
 
― Orcel Michel, de la dignité de l’islam, éd. Bayard, 2011. 



26 
 

────────, L’invention de l’islam, éd. Perrin 2012. 

― Penn Michael Philipp, When Christians First Met Muslims: A Sourcebook of the Earliest Syriac Writings on 
Islam, University California Press (juin 2015)  
────────, Envisioning Islam: Syriac Christians and the Early Muslim World, University Pennsylvania 
Press (juillet 2015). 
 

― Robin Julien christian, Himyar et Israël, In: Comptes-rendus des séances de l'Académie des Inscriptions 
et Belles-Lettres, 148e année, N. 2, 2004 ; voir aussi « South Arabia, Religions in Pre-Islamic », in 
Encyclopedia of the Qur'ān, 2006. 
 
― Stephen Album, Checklist of Islamic Coins. Third Edition (California: Stephen Album Rare Coins, 2011),                             
URL : https://db.stevealbum.com/php/albumcat.php 
 
― Tillier Mathieu,  « ‘Abd al-Malik, Muḥammad et le Jugement dernier : le dôme du Rocher comme 
expression d’une orthodoxie islamique », disponibles en ligne sur académia.edu : 
https://www.academia.edu/37821835/_Abd_al_Malik_Mu%E1%B8%A5ammad_et_le_Jugement_dernier_
le_d%C3%B4me_du_Rocher_comme_expression_d_une_orthodoxie_islamique 
 
― Tillier Mathieu et Imbert Frédéric, « Les sources documentaires des premiers siècles de l'Islam. 
Inscriptions, monnaies, papyrus », in Le Mahomet des Historiens, (dir) Ali Amir-Moezzi; John Tolan. Ed. Le 
Cerf, 2025. 
 
― Volker Popp, «The Early History of islam, Following Inscriptionnal and Numismatic Testemonies », In 
The Hidden Origins of Islam: ed. Karl-Heinz Ohlig and Gerd Puin. Amherst, NY: Prometheus Books, 2010. 
 
― Wallen Estelle, « Forgotten Witness: Evidence for the Early Codification of the Qurʾān », Journal of the 
American Oriental Society, Vol. 118, No. 1 (Jan. - Mar., 1998), p.1-14. 
 
 

 

 

 

 

 

©Ahmed Amine 

Octobre 2013, MAJ – décembre 2025 

www.ahmedamine.net 

 


