20/12/2025

L’Histoire du Coran

L’héritage orientaliste, de I'islamologie a 1'islamophobie savante.

www.ahmedamine.net



L'HISTOIRE DU CORAN

L’héritage orientaliste, de 'islamologie a I'islamophobie savante.

I-Introduction

Depuis I'émergence des actes de violence et des attentats terroristes commis au nom de l'islam,
nous avons constaté la multiplication d’écrits et de documents audio-visuels a caractere
islamophobe sous couvert de recherches scientifiques, véhiculant des theses diffusées souvent
par des auteurs de I'extréme droite?, de militants athées?, et tout particulierement par des groupes
d’ex-musulmans®. Comme nous n'avons pas trouvé de réponse adéquate au détournement de
certains travaux académiques a des fins polémiques, nous tentons ici d’apporter une vision
globale sur les travaux en question sans prétendre d’étre expert en la matiere.

A ce propos, nous avons consulté des travaux d’auteurs ayant déja travaillé sur le sujet aux
comme Michel Orcel* qui a pris le temps faire une critique documentée des productions relevant
de l'islamophobie savanteS. Ses livres et ses interventions a la radio®, permettent de rétablir un
certain équilibre, d’autant plus que ses publications, renvoient vers d’autres travaux
d’islamologie occultés par les polémistes en question.

Nous allons tenter d’ouvrir ce dossier complexe, de maniére la plus impartiale possible,
sachant qu’il est difficile de rester totalement neutre dans ce domaine. Nous nous forcons de
prendre le recul nécessaire, sachant que I’objectivité totale n’est qu'un veeu pieux. En dernier lieu,
c'est au lecteur d'en juger.

Pour commencer, il nous a paru utile d’effectuer une recherche bibliographique, de maniere a
vérifier de facon documentée, le bien fondé de certaines allégations largement mises en avant
dans les médias et sur les réseaux sociaux, qui jouent un role prépondérant dans la diffusion de
ces polémiques. Nous aborderons dans ce qui suit, les principaux sujets polémiques sous la forme
d’une synthese avec des références vérifiables pour la plupart directement en ligne.

! Anne-Marie Delcambre [ Enquéte sur l'islam (2004) ; La schizophrénie de I'islam (2026) ; Mahomet (2028) ; L’islam
des interdits (2008)...] ; L’ Abbé Pages [Interroger ['islam (2018), La preuve du Coran ou la fin de ['islam (2021)]
....et la liste de s’arréte pas a ces deux auteurs mentionnés a titre d’exemple car il ne s’agit pas de dresser une liste
exhaustive des auteurs francophones.

2 Michel Onfray, Penser ’islam, éd. Grasset, 2016

3 Majid Oukacha, I/ était une foi, l'islam (2017), Nul n’est censé ignorer la loi de la jungle (2020), 100 erreurs et
contradictions scientifiques dans le Coran (2023)...

4 Michel Orcel : aprés des études classiques chez les jésuites, il passe le diplome de I’institut d’études politiques de
Paris, mais abandonne trés vite la préparation a I'ENA pour se diriger vers les Sciences humaines a La Sorbonne. Il
passe une maitrise de philosophie, obtient un DEA d’islamologie et soutient enfin un doctorat &s Lettres et Sciences
humaines, qui sera couronné par une Habilitation a Diriger des Recherches doctorales (HDR, Université de Tours).
Source: https://www.babelio.com/auteur/Michel-Orcel/99555

SMichel Orcel a publié deux livres sur ce théme, en 2011 De la dignité de l'islam : Examen et réfutation de quelques
theses de la nouvelle islamophobie) aux éditions Bayard. Et ['invention de [’islam aux éditions Perrin en 2012.

6 Par exemple, son passage sur Radio France : https://www.radiofrance. fi/franceculture/podcasts/questions-d-
islam/enquete-historique-sur-les-origines-de-I-islam-7975918




II- L’histoire du Coran selon la tradition islamique

Pour les musulmans, le Coran n'est pas un livre au sens ot1 les occidentaux entendent ce terme.
Sa dénomination arabe est al-Qur’'an qui signifie la récitation, qui fait référence a des paroles et
non pas a un texte écrit.

«Et meéme si Npus avions falt'. descend.re sur toi J.-'\S\ Ju el gl wuo} ‘} th dde Wy
(Muhammad) un Livre en papier qu'ils pouvaient toucher

de leurs propres mains, ceux qui ne croient pas auraient O A V) s o \j){
certainement dit:«Ce n'est 1a qu’une magie évidente ! »
Coron 6 : 7.

Dans la perspective confessionnelle, le dessein de Dieu n'était pas, de faire descendre un livre
en papier, mais d'éduquer les destinataires du Coran ; par un message oral, délivré de maniere
graduelle avec une éloquence qui défie leur domaine d'excellence. Il s’agit de l'art de la parole
qui est la poésie arabe. Selon cette conception, le Coran est une récitation destinée a étre comprise,
apprise par cceur et diffusée par la parole. C’est une pratique fondamentalement différente de ce
qui se fait dans les synagogues, ou les rabbins lisent le livre intitulé « Tanakh » ou « Torah ».
Différente aussi de la lecture liturgique du « Nouveau Testament » dans les Eglises. Le livre
intitulé « Mushaf/Codex coranique » n'est qu'un simple outil de révision destiné a 'étude et a la
priere, autrement dit un support écrit de "liturgie islamique".

D’apres la Tradition islamique, le Coran a été récité par le Prophete Muhammad, par
fragments, sur une période de vingt-trois ans, a partir de I'dge d'environ quarante ans jusqu'a sa
mort, a I'dge de soixante-trois ans en I'an 632 de notre ere (EC). Il est rapporté du Prophéte un
hadith qui stipule que les récitations lui ont étaient dictées par 1'Archange Jibril (Gabriel),
directement en langue arabe. Ainsi, le Coran n'est pas seulement le fondement de 1'islam, c'est
aussi, la parole révélée de Dieu aux Arabes en premier lieu, et au reste de 1’humanité par
'intermédiaire de cette communauté (selon Q. 2 : 143).

Un Coran écrit dans une langue qui differe de 'arabe n'est pas al-Qur'an, ce n'est que le sens
rapproché et relatif de ces différents versets. La Tradition affirme que les révélations ont été
transmises oralement par les primo-auditeurs, qui sont les Compagnons du Prophete, ils les
retenaient par cceur, en partie ou en totalité, et en paralléle une transcription de groupes de
versets ou de sourates a été faite sur des supports rudimentaires, comme les omoplates de
chameau ou la peau d’animaux, les tessons de poterie, les pierres plates, mais aussi mais de
maniére plus parcimonieuse sur des parchemins ou des feuilles de papyrus.

Une tradition (hadith) nous relate que Muhammad convoqua son secrétaire Zayd Ibn Thabit,
lui disant de venir avec I’omoplate, I'encre et la planchette, pour qu’il lui dicte un verset. Ce
méme Zayd, sera chargé plus tard par le premier calife Aba-Bakr et son successeur ‘Umar de
collecter le Coran. Le hadith attribué a Zayd relate : « Je me suis mis a suivre les traces du Coran, en
recopiant (ce qui en était écrit sur) des feuillets, des pierres plates et dans la mémoire des hommes »7.

Cette méme tradition affirme que les deux premiers califes Aba-Bakr et ‘Umar eurent le projet
d’établir une version officielle du texte Coranique. Ce projet fut réalisé plus tard par le troisieme
calife ‘Uthman Ibn ‘Affan, qui s’'inquiéta en constatant la diminution des récitateurs,
mémorisateurs du Coran, dans les suites de différents combats en Arménie et en Azerbaidjan.

" Le fameux hadith de la collecte du Coran est rapporté dans Sahth al-Bukhari, n° 4986 que 1’on peut consulter en
ligne en anglais et en arabe en suivant ce lien : https://sunnah.com/bukhari:4986

2




Pour 1'établissement de cette version canonique, ‘Uthman fit réunir les divers textes ou
fragments en circulation(suhuf-s), le principal étant celui que détenait Hafsa, la fille du calife
‘Umarn qui avait réalisé ce premier mushaf par Ubay b. Ka‘ab et Zayd b. Thabit. Le troisiéme
calife ordonna alors, de détruire tous les autres codex ou masahif-s a 1'exception de celui de Hafsa,
qui lui fut rendue. A noter que selon un récit traditionnel, méme le codex de Hafsa aurait été
détruit apres sa mort en 665 EC par al-Hajjaj b.Yassuf, le gouverneur et chef des armées du calife
‘Abd al-Malik b. Marwan. C’est durant ce Califat que furent établies les marques diacritiques
selon la tradition, dans le cadre du mouvement d’arabisation de I’administration et du systeme
monétaire

Les exégetes musulmans sont unanimes sur le fait que 1’ordre des versets a été supervisé par
le Prophete lui-méme en se basant sur plusieurs hadiths, en revanche 1'ordonnancement des
sourates dans la vulgate dite de ‘Uthman ne vient pas du Prophete mais a été réalisé par les
Compagnons, selon un ordre qui ne respecte pas forcément la chronologie des révélations mais
en regle générale suivant la longueur des sourates?. L'ordonnancement de la vulgate n'est pas
chronologique, elle ne suit aucune logique autre que de présenter les sourates (chapitres) dans
un ordre censé en faciliter I'apprentissage par coeur, par ordre de longueur (a quelques exceptions
pres). Pour tenter de redonner un sens plus ou moins historique au Coran. L’idéal serait de
rétablir les sourates selon un ordre a peu preés chronologique mais la tache n’est pas aisée. En
effet, il est quasi-impossible de retrouver un ordre dont on puisse s’assurer pleinement la
conformité au déroulement des évenements historiques, d'autant plus qu'il semblerait que
certains versets Médinois aient été incorporés dans des sourates Mecquoises et vice-versa.

La compréhension du Coran n’est pas un exercice difficile en soi mais exige une bonne maitrise
de la langue arabe, et une de rigueur dans la méthodologie d’approche méme dans le cadre de
I'exégese traditionnelle®. Par exemple il indispensable de situer les versets dans leur bloc
sémantique et les recouper avec toutes les occurrences traitant du méme sujet. A ce propos, la
question de la chronologie coranique est fondamentale mais pose un véritable casse-téte pour les
coranologues!?, nous travaillons sur un ordre chrono-thématique qui permettra une meilleure
méditation sans la prétendre a une chronologie originelle, qui semble perdue a jamais, en
attendant la publication de ce travail, nous orientons le lecteur vers les travaux de Nicolai Sinai

en la matiére, notamment sa publication: Inner-Quranic chronology'!.

La traduction du Coran en francais demeure un texte tres « difficile » voire « indigeste » pour
un occidental non habitué aux schémes de pensée sémitique. D’abord, en raison de I'absence
d’une structure narrative chronologique comme mentionné plus haut et ensuite a cause du
découpage des phrases en versets, qui perturbe la lecture et fatigue rapidement le lecteur.
Néanmoins, c’est un exercice indispensable, si I'on veut mettre en évidence les notions et
thématiques énoncées dans les 114 sourates du Coran.

8 Comme le hadith attribué & Ibn ‘Abbas qui explique comment le calife ‘Uthman a indiqué que c’était le Prophéte lui-
méme qui leur indique les emplacements des versets dans telle ou telle sourate d’une part et I’effort personnel de
‘Uthman de placer la sourate Bara’a juste aprés sourate al-Anfal du fait de leur ressemblance au point qu’il a pensé
qu’elles ne formaient qu’une seule et unique sourate d’ou 1’absence de la Basmallah entre les deux, comme il a été
attesté dans le manuscrit de Sana’ (DAM-1). Ce hadith est rapporté dans Mishkat al-Masabih, n° 2222 :
https://sunnah.com/mishkat:2222

° Voir notre page consacrée a I’approche traditionnelle du Coran: https://ahmedamine.net/approche-
traditionnelle

10 Gabriel Said Reynolds, « le probléme de la chronologie coranique », Arabica, 2011 :
https://archive.org/details/le-probleme-de-la-chronologie-du-coran

' Nicolai Sinai, Inner-Quranic chronology, in :
https://www.degruyterbrill.com/document/doi/10.1515/9780748695782-008/html

3




Quelques remarques sur la réception traditionnelle de I'histoire du Coran

Le récit de la transmission du Coran repose sur un hadith dans les variantes remontent
quasiment toutes a Ibn Shihab al-Zuhri (m.124/742), donc méme dans le cadre de I'approche
traditionnelle cette histoire ne manque pas de questionner les chercheurs musulmans qui
prennent un peu de recul dans le cadre d"un travail universitaire. En effet, tout le récit repose sur
des traditions hadithiques et exégétiques du IXe voire Xe siécle avec un lot de contradictions
parfois insolubles, la prise en compte de ces contradictions et variations a été résolue par le hadith
des sab‘at ahruf-s (sept variantes)'2. Les traditionnalistes sunnites, invoquent systématiquement le
fameux hadith (mashiir) des sept variantes pour résoudre les problématiques liées a cette
question, il également question de convoquer le principe de I’abrogation pour faire face aux
problémes des hadiths qui stipulent la perte de parties parfois conséquentes du texte coranique.

Le traditionnaliste Egyptien Metwali Salih Ibrahim?® a démontré les faiblesses des chaines de
transmission (asanid) du hadith des sab‘at ahruf-s, mais sa méthodologie ne fait pas consensus
pour ne pas dire qu’elle est rejetée par les traditionnalistes contemporains. De son coté le
chercheur Shady Nasser a démontré via une autre méthodologie les problémes posés par le
fameux hadith des sab‘at ahruf-s dans un ouvrage intitulé : Transmission des Récitations et le
probleme du Tawatur, publié aux éditions Brill%. L’auteur qui a le mieux étudié la question des
quia‘at et leur relation avec les variantes ou sab‘at ahruf-s est Hassan Chahdi dans sa thése de
doctorat, sous la direction de Frangois Déroche, soutenue a I'EPHE en 2016. Nous pouvons
également citer I'ouvrage issu de la thése de Shehzhad Saleem, History of the Qur a, a critical study,
ou il analysé dans le détail toutes les traditions relatives a la transmission orale et écrite du
Coran?®. Il également consacré un chapitre sur le statut de I'imam al-Zuhri en mettant en avance
les critiques des traditionnalistes.

“Umar ibn al-Khattab

al-Miswar ibn Makhramah *Abd al-Rahman ibn "Abd al-Qari \

‘Urwah ibn al-Zubayr
vVYy

al-Zuhrt
1

v v
Malikibn Anas  Ma'mar ibn Rashid “Uqayl ibn Khalid Yiinus ibn Yazid Ton Akhi *Abd al-Rahim
al-Zuhd al-Ansart
v
Abd al-Razzaq ‘Abdal-A‘laibn  Sa‘idibn  Yahyaibn ‘Abdullih | LaythibnSa'd Ibn Wahb l

‘Abd al-A‘la ‘Ugayr  Bukayr ibn Salih v v

v v v v Fulayh ibn Sulayméin
Shu'ayb illm Abi Hamzah

Yinusibn  Aba Da'ud
v v v v v Muhammad  al-Tayalist
Abii ‘Ubayd AbiiZur'ah  al-Bukhari Ahmad ibnHanbal — Ibrahim ibn al-Husayn v

v M v v v v v v
‘Abdullah ibn Ytsuf ~ YahyaibnYahya  al-Qa'mabi  Ahmad ibn AbTBakr ‘Abd al-Rahmanibn Mahdi  ‘Abdal-Razzaq  ‘Abd al-Rahman al-Shafi't
L v v v v ibn al-Qasim v

¥ Vi ¥ ¥ Y v
‘Abdullzh ibn Wahb  ‘Uthménibn‘'Umar ~ AbuMus'sb  Rawhibn'Ubadah  Jawayriyah bint Asma’  Ma‘anibn ‘Isa
v L/ v v v

Isnad-s du hadith des sept modes de révélation (sab‘at ahruf-s)'

12 Pour analyse conforme a la tradition, voir ’article de Yasin Dutton, « Orality, literacy and the

‘Seven ahruf” hadith », Journal of Islamic studies, 23(1), 2012, https://archive.org/details/orality-literacy-and-the-
seven-ahruf-hadith-yasin-dutton

13 Un résumé de sa méthodologie est publié sur son blog : http://al7k.forumegypt.net/t65-topic

14 Lien de ’ouvrage de Shady Nasser :

https://brill.com/display/title/22618?srsltid=AfmBOopl 1hJrbB3 Ay4gbsfWUOrMJzVFFuOAZD8TgESWR56WLD
Z0b4aWs

15 Shehzhad Saleem, History of the Qur’an, a critical study, ed. Almawrid, 2021, I’auteur a également une série de
conférence accessibles sur youtube : https://www.youtube.com/watch?v=4sNWx-SSvc8§

16 Ibid., p.767.




ITI- L’islamophobie savante ou I’'approche des missionnaires chrétiens

Nul besoin de rappeler que les missionnaires chrétiens admettent le principe de la révélation,
donc les Ecritures antérieures au christianisme sont généralement prises en considération, mais
ils adoptent une posture dogmatique selon laquelle: « toute révélation postérieure au passage du
Christ est de facto caduque ». Par conséquent, la révélation coranique n’a aucun sens dans la
mesure ou la messe a été déja dite « le salut ne passe que par le Christ », ce qui est tout a fait
normal dans le cadre de la foi chrétienne. En revanche, ce qui I'est moins, c'est 'entreprise qui
vise a discréditer par tous les moyens possibles, toute autre conception du salut en dehors du
Christ en usant de toutes les méthodes dont le détournement d'une partie de la recherche
scientifique a des fins apologétiques en passant par la polémique. L'essentiel de 'approche des
missionnaires chrétiens se résume dans la sélection et la focalisation sur les éléments de
similitude entre des passages du Coran et les textes chrétiens pour conclure que le Coran n'est
autre qu'un vulgaire plagiat biblique, de surcroit mal confectionné et complété par des emprunts
tirés des évangiles apocryphes. A cet égard, 1'islam est vu comme une hérésie ayant réussie.

L’histoire des polémiques chrétiennes a 1’encontre I'islam remonte au VIIe siécle; son chef de
tile était Jean Damascene [676-749], de son vrai nom Manstr Ibn Sarjin al-Taghlubi, théologien
chrétien, pere de 1'Eglise ; il fut I'auteur « De fide orthodoxa »7, important traité doctrinal. Il se
langa dans une controverse acharnée contre la religion des fils d'Ismaél (les hagarénes ou
ismaélites), qu'il classa parmi les hérésies chrétiennes. Il était parmi les premiers a comparer le
Coran avec les récits bibliques. Il est aussi I'un des principaux hymnographes byzantins et la
liturgie lui doit les textes des matines pascales.

Nous pouvons également citer le philosophe chrétien al-Kindi, qui sélectionnait déja dans la
tradition (hadiths) des contres arguments a l'encontre du Coran, lors de son dialogue avec al-
Hashimi, chez le calife al-Ma’'mtn. Dans le méme état d’esprit, les auteurs chrétiens
contemporains de la nouvelle islamologie savante, visent a déstabiliser la foi des jeunes
musulmans souvent tres mal informés, dans I’objectif de ramener ces brebis égarées au bercail
du christianisme comme en témoigne la mission ISMERIE!S, qui annonce clairement que son but
est de: « Dialoguer avec les musulmans, leur annoncer le Christ, les accueillir et les accompagner
dans leur cheminement. Sensibiliser les acteurs ecclésiaux, se former et former les catholiques
aux spécificités de cette évangélisation ».1

Pour mieux convaincre le lecteur de l'arriere-fond missionnaire de certains travaux
académiques, nous l'invitons a écouter les conférences d’Edouard-Marie Gallez présentées dans
le cadre de la session de Pentecote 2016 de l'association EEChO, qui avait pour théme "REFUSER
L'HISTOIRE, REFUSER LE CHRIST"), lors de la premiere session, intitulée "Islam et histoire
réelle : pourquoi les blocages ?", il a clairement déclaré: « Si j’étais en meilleure santé je serais
engagé ou présent dans des quartiers ot il y a des musulmans mais j' essaie de fournir des outils
pour que d’autres soient sur le terrain [d’évangélisation] ».20

17 http://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0675-0749,_Ioannes_Damascenus, De_Fide Orthodoxa, EN.pdf

18 https://www.youtube.com/watch?v=ul._PmtC5a6E

19 https://mission-ismerie.com/#mission-ismerie

20 https://www.youtube.com/watch?v=YwoV7TOrPUM




Dans ce qui suit, nous présentons les grandes lignes des travaux pionnier issus d’auteurs
chrétiens, il serait laborieux de passer en revue toutes les théses écrites par ces missionnaires , nous
mentionnons que les principaux auteurs chrétiens du XX et XXIe siecle avec la conclusion de leurs

travaux .

Auteur

Titre

Conclusions des travaux

Le Pere Henri Lammens

Coran et Tradition,
Comment fut composée la
vie de Mahomet, Revue
des Recherches de Science
Religieuse, 1910.

L’islam croyances et
institutions

Les textes ayant servi a composer le Coran sont
d’origine Biblique

Henri Lammens met en relief le cercle vicieux
entre Coran et Tradition, la tradition étant
construite a partir de l'exégese de bribes de
versets coraniques alors que l'interprétation de

ceux-ci dépend de cette méme tradition !

Le Pére dominicain Gabriel
Théry , pseudo

(Hanna Zakarias)

De Moise a Muhammad

L'Islam, Entreprise Juive

Le Coran ne pouvait étre I’ceuvre de Muhammad
mais d'un converti au judaisme par son
instructeur juif.

Ce que l'on nomme Coran, nous dit Hanna
Zakarias, ne serait que le cahier de route du
Rabbin.

Le Pére Bruno Bonnet- Eymard
Sous la direction de son

Le Pére Georges de Nantes

Le Coran traduction et
commentaire systématique

Les textes ayant servi a composer le Coran
étaient d’origine et d’inspiration hébro-syro-
araméenne.

Trois tomes sont déja parus, mais
malheureusement cette exégese qui se veut
scientifique a été interrompue depuis le déces
du collaborateur du frére Bruno qui était un ex-
Rabbin Kurt HRUBY converti au
christianisme (Prof. a I'institut catholique et
expert en hébreu biblique).

Le Peére Joseph Bertuel

L’islam, ses véritables
origines

Muhammad n'est qu'un rabbin chassé d’Edesse
par Héraclius, en 628 EC. Les paroles du Coran
n‘ont pu étre prononcées que par un Juif
authentique.

Le Pére Antoine Moussali

La croix et le croissant,

Editions de Paris, 1998

Interrogations d’un ami
des musulmans

Le Coran n’était que le lectionnaire, en
araméen, d’une secte judéo-nazaréenne, au
début du VlIle siecle.

Ignacio Olagué

Les Arabes n'ont jamais
envahi I'Espagne
(Flammarion)

Muhammad donne encore des ordres en 855. Ce
qui plaide pour la these stipulant que
"Mahomet" était devenu le surnom de tous les
chefs de tribu.

John. Wansbrough

Quranic Studies, Oxford,
1977, et The Sectarian
Milieu, Oxford, 1978.

Le Coran trouve ses origines dans les
prédications orales transcrites sur des supports
par des scribes religieux appartenant a des
milieux sectaires en Mésopotamie, c’est sous les
Califes Omeyyades et Abbassides que ces
fragments de prédications ont été collectés en




Auteur

Titre

Conclusions des travaux

un seul corpus coranique qui a été canonisé par
la suite.

Le texte définitif du Coran n’était toujours pas
achevé au IXe siecle.

Patricia Crone
& Michaél Cook
(disciples de Wansbrough)

Hagarism: The Making of
the Islamic World

Meccan Trade and the Rise
of Islam

Le berceau de l'islam n’aurait pas pu étre La
Mecque mais quelque part au nord de I"Arabie.
L’existence méme de La Mecque est tres
incertaine, avant que les Califes n’en fassent un
centre de peélerinage.

Christoph Luxenberg
(pseudonym)

The Syro-Aramaic Reading
Of The Koran : a
contribution to the
decoding of the language

of the Qur’an

L’origine de la langue du Coran est un mélange
de syriaque et d’araméen. Le Coran n’était qu'un
simple lectionnaire syriaque traduit a des fins
liturgiques.

Grégoire Félix, qui n’est autre
que

Le Pere Edouard-Marie
Gallez qui publiera plus tard
« Le Messie et son prophéte »

A la recherche de
Muhammad

Un manuscrit syrien de 874, ot1 I'émir des
Hagarénes (descendants de Hagar, meére
d'Ismaél) se réfere a la Thora en hébreu, et non
au Coran.

Pére Edouard-Marie Gallez
Vulgarisation par

Michel Benoit (la naissance du

Coran)

Leila Qadar (les trois visages de
Uislam)

Odon Lafontaine (le grande
secret de l'islam)

Consulter notre réponse a EM
Gallez et al :

https:/ /ahmedamine.net/liste-
des-articles-en-francais/

Le Messie et son prophéte

Cette these fait la
synthése des travaux
précédents.

Le titre de louvrage de
Gallez fait écho au travail
du Pere Joseph Azzi dans
son livre « Le prétre et le
prophete ».Qui traite de
l'instruction de
Muhammad par le prétre
Nazaréen Waraqa Ibn
Nawfel

Le lectionnaire des judéo-nazaréens aurait été
traduit en arabe pour servir d’outil de
prédication afin de recruter les Arabes dans une
armée qui aurait pour but la conquéte de
Jérusalem afin de hater le retour du Messie.
Comme le Messie tant attendu n’est pas revenu,
la secte judéo-nazaréenne a fait scission avec les
Arabes.

Ce n’est que vers la fin du VIIe siecle que
Muhammad se transforma en Prophete pour
faire piece a Moise et Jésus, les fondateurs du
judaisme et du christianisme.

II faut noter également qu'un certain Jean
Habib Allah a publié 4 ans avant la these de
Gallez un article* qui présente cette théorie des
judéo-nazaréens ou d’ébionites immigrés en
Arabie pour trouver refuge et fonder le pro-
islam.

* http: / /www.culture-
arabe.irisnet.be/dissidence.htm




Quelques remarques sur I’approche des polémistes chrétiens

Il convient de préciser que le tableau précédent n’est pas exhaustif et n’a pas pour vocation de
citer tous les travaux d’auteurs chrétiens surtout que bon nombre d’entre eux peuvent publier des
travaux qui respectent les normes académiques contrastant avec leur déclaration dans des
conférences destinées a un public chrétien, je cite a titre d’exemple le Pere Claude Gilliot ou le
contraste entre ses publications universitaires et ses conférences orales est saisissants, comme sa
conférence intitulé « Forces et faiblesses de 1'islam face a I'annonce chrétienne »?!.

L’idée n’est pas de mettre tous les chercheurs chrétiens dans le méme panier, car 1'on peut étre
chrétien et effectuer un travail historique sérieux et impartial. Le résultat se jugera au vu de la
prise de distance que prendra le chercheur en question par rapport a son dogme et surtout
I’absence de projet d’évangélisation en arriere-fond, comme c’est le cas des travaux de Gallez et
son équipe (ISMERIE).

On peut ajouter a la liste citée dans le tableau, un livre dont on parle peu, probablement parce
qu’il peut donner une certaine crédibilité aux sources musulmanes. Il s’agit de I'ouvrage du Pasteur
Georges Tartar, intitulé: « Dialogue Islamo Chrétien", sous le Calife al-Ma 'mun » vers I’an 820 (813-
834), paru en 1985 chez NEL. Apres avoir montré I'importance et 1'authenticité du manuscrit,
'auteur traduit et commente 1'échange épistolaire entre les deux protagonistes : I'un musulman,
al-Hashimi et I’autre chrétien nommé al-Kindi. Ce dialogue sous le Calife al- Ma'mtin, deux cents
ans apres le déces du prophete de I'islam. Ce texte constitue un remarquable modele du genre, car
il s’agit d'un mélange de courtoisie et d’'intransigeance, il devrait servir d'exemple de dialogue
interconfessionnel de nos jours.

Nous avons volontairement inclus les travaux universitaires de Particia Crone et John
Wansbrough dans ce tableau sans vouloir les mettre dans la méme catégorie des missionnaires. Ils
sont mentionnés en raison que leurs travaux servent de base de travail pour les polémistes pour
échafauder leurs theses déconstructivistes. Le tableau montre qu’il s’agit d'une entreprise
organisée, qui se transmet de maitre a disciple et n’a rien avoir avec une recherche neutre et
impartiale. Les conclusions, varient d'un chercheur a un autre en fonction de la méthodologie
suivie et d ses aprioris:

—Parmi les auteurs, ceux qui écartent d'un revers de la main toutes les sources musulmanes, a
comme le Pére Bruno Bonnet, qui explore le texte du Coran sans prendre en compte les marques
diacritiques afin de lui trouver une nouvelle interprétation. Avec cette méthode douteuse qui
repose sur le changement de I'emplacement de signes diacritiques, toutes les combinaisons sont
possibles pour faire dire au texte tout ce qu’il désire. Il a prédéterminé a 1'avance le sens qu’il
attendait en utilisant les conclusions de Lammens et de Gabriel Théry, qui pensaient que le Coran
est I'ceuvre d'un rabbin. Une réponse détaillée ces théories nécessitent des articles dédiés (voir
quelques réponses ici : https://ahmedamine.net/liste-des-articles-en-francais ).

—D'autres auteurs ne se génent pas de sélectionner dans les sources islamiques ce qui pourrait
appuyer leurs théories, tout en critiquant par ailleurs le caractere non historique de la tradition
islamique. A cet égard, I'on peut mentionner le Péere Joseph Azzi et le Pere Edouard-Marie Gallez.
IIs sélectionnent par exemple, les hadiths qui relatent la vie de Waraga b. Nawfal, ou ceux qui
évoquent I'attente de la venue du Messie a la fin des temps. Ils réinterpretent également la conquéte
de Jérusalem par les Arabes, la construction d’'une mosquée comme le témoin d'un projet
messianiste visant la reconstruction du troisieme temple pour hater le retour du Messie Jésus.

21 Conférence du Pére Gilliot : https://www.youtube.com/watch?v=GZH7zRvTFZA




IV-Les approches du Coran selon l'islamologie

La recherche universitaire se base sur un présupposé méthodologique qui consiste a exclure
d’emblée le surnaturel comme explication de I'objet étudié. Ce préalable méthodologique est
valable quel que soit le domaine de la recherche. Donc I'analyse de I'histoire du Coran ne va pas
déroger a cette régle. Pour les chercheurs, il serait inconcevable qu'un texte religieux puisse étre
révélé par un principe métaphysique, ni qu'une religion puisse émerger ex-nihilo, uniquement
par la puissance d’'un homme inspiré.

En islamologie en tant que discipline académique consacrée a I'étude scientifique de l'islam,
la prémisse axiologique est que le Coran est un texte composé par un ou plusieurs auteurs, la
recherche consistera simplement a le(s) mettre en évidence. Ce préalable méthodologique peut
étre discuté d’un point de vue philosophique mais ce n’est pas 1'objet de cet article. Donc nous
admettons cette reégle qui a I’avantage de ne pas mélanger la science factuelle avec les croyances
diverses et variées (principe suspension de jugement et de neutralité axiologique).

Il serait fastidieux dans cet article de vulgarisation de présenter dans le détail, chaque
approche séparément, car chacune d’entre elles, nécessiterait un ouvrage a part. Nous renvoyons
le lecteur intéressé vers les ouvrages de référence traitant de I’histoire du Coran dans les notes et
dans la bibliographie. Nous nous contenterons ici, que de présenter les grandes lignes des
tendances actuelles de I'islamologie.

A - Les difficultés de la recherche islamologique

L’islamologie est une discipline relativement récente, elle se cherche encore au sein des
différentes sous-disciplines qui la composent (philologie, codicologie, numismatique,
archéologie, histoire, anthropologie historique. etc.), le ballotement méthodologique qui
caractérise les études islamologiques est li¢ au cloisonnement des différentes disciplines et
I'absence d'un référentiel théorique qui permet de mettre en lien les résultats des différentes
approches.

En effet, nous avons I'impression qu’il existe autant d’islamologies que d’islamologues. Pour
donner un exemple illustratif, nous pouvons citer 'ouvrage collectif intitulé : Le Coran des
Historiens?, publiés en 2019 sous la direction de Guillaume Dye et Ali-Amir Moezzi, il s’agit d'un
corpus d’articles de synthese des travaux de plusieurs spécialistes ot1 chacun explore une facette
des recherches récentes sur le Coran, c’est une compilation d’articles sans mise en perspective, ni
méta-synthése a la fin de I'ouvrage. Le propos n’est pas de critiquer le contenu hétérogene d'un
ouvrage collectif, car la critique doit porter sur chaque contribution a part.

Nous constatons 1'absence d'une ligne directrice, si ce n’est la contextualisation du corpus
coranique au sein de I’ Antiquité tardive. Nous souhaitons simplement souligner le cloisonnement
des disciplines. Cela étant dit, la somme « Le coran des Historiens » est incontestablement un
formidable outil de travail pour tout chercheur en islamologie?.

22 Pour un apergu des questions traitées dans le Coran des historiens, voir la recension de Christian Locon de
I’académie des sciences d’outre-mer : https://academieoutremer.fr/presentation-bibliotheque-les-recensions-du-
carasom/?ald=2625

23 Une autre recension de ’ouvrage par Adreien de Jarmy de 1’université de Strasbourg :
http://journals.openedition.org/mideo/7240




La difficulté d"appliquer la méthode historique?* au texte fondateur de I'islam, est en rapport
avec la rareté des sources contemporaines a son émergence. Pour contourner cette difficulté, les
chercheurs ont essayé de trouver d’autres moyens d’investigation, reposant sur une méthode
pluridisciplinaire qui fait appel a plusieurs champs de compétences (philologie, sémantique,
numismatique, codicologie, épigraphie, etc.).

Le probleme posé par cette démarche universitaire, c’est la multiplicité des hypothéses et
I’absence d'un consensus sur une piste sérieuse qui aboutirait a une piste plausible sur I'origine
du Coran?. Or, les chercheurs ne se préoccupent pas de cet aspect a partir du moment qu’ils
partagent I'idée que le Coran, comme toute texte historique, a été composé par un ou des auteurs
dans le cadre d"un processus rédactionnel, qui s’inscrit dans le contexte de I'antiquité tardive.
L’essentiel pour la plupart d’entre eux est de définir les étapes et/ou les acteurs de ce processus
afin de publier pour satisfaire des exigences académiques.

B - Les approches académiques de I'histoire du texte coranique

Les études coraniques développées depuis le XIXesiecle sont multiples, nous ne citons que les
méthodes bien reconnues. Pour aller plus loin le lecteur pourrait, consulter les ouvrages
mentionnés en bibliographie ou se référer au site internet géré par Mehdi Azaiez?, islamologue
qui a dirigé la publication d'un livre intitulé Le Coran, nouvelles approches, CNRS édition - 2013.

1 - La méthode historico-critique : elle se base sur différentes analyses dont :

— La critique textuelle (Bergstrésser, Gilliot, Kropp, Noldeke, Pretzl, Jeffery, Mingana)
—La critique des sources (Mingana, Liiling, Luxenberg)

— L’histoire des formes (Prémare, Wansbrough)

—L’approche comparative (Geiger, Masson, Tisdall)

— L’approche d’anthropologie historique (Chabbi, Djait, Rubin, Prevost, Benzine)
—L’approche codicologique (Chahdi, Déroche, Fedeli, Helali, Puin, Sadeghi)
—L’approche épigraphique (Frédéric Imbert, M.C.A. MacDonald)

2 - La méthode littéraire : elle porte sur I'étude du texte coranique tel qu’il nous est
parvenu, elle se base sur différentes analyses telles que :

—L’analyse de I'énonciation (Bennani, Bentaibi, Chagh, Larcher)

—L’analyse de la narrativité structurale (Laroussi, Neuwirth)

—L’analyse sémantique (Abdel Haleem, Badawi, Izutsu, Lassoued, Madigan...)
—L’analyse sémiotique (EI Yagoubi Bouderrao, Toelle...)

—L’analyse rhétorique (Cuypers, Boisliveau)

—L’analyse psychanalytique

24 La méthode historique & sa propre épistémologie, elle obéit & des régles strictes, elle n’est pas a confondre avec les
rapprochements philologico-historiques résumés dans le pléonasme « historico-critique » comme si la méthode
historique n’est pas critique par nature

25 Pour se faire une idée de la crise des études sur le Coran voir, Gabriel Said Reynolds, « The Crisis of the Quranic
Studies », in, The Qur’an and Its Biblical Subtext, Routeldge (2010), p.3-19. Voir également, Alex Vasconcelos
Caeiro, Emmanuelle Stefanidis. « Religion, History, Ethics: Rethinking the Crisis of Western Qur’anic Studies.
Identity, Politics and the Study of Islam-Current Dilemmas in the Study of Religions ». In Identity, Politics and the
Study of Islam, p. 69-97.

26 www.mehdi-azaiez.org/

10



3 - Les métanalyses

Une mention toute particuliere a trois analyses citées dans la liste établie par I'islamologue, Mehdi
Azaeiz, ces analyses aboutissant a des résultats surprenants :

a)-L’analyse de la structure rythmique des sourates selon Pierre Crapon de CAPRONA dans sa
thése Le Coran: aux sources des paroles oraculaires. Etude rythmique des sourates mecquoises?’. Cet
auteur est décédé avant d’achever I'analyse des sourates médinoises. Pierre Crapan de Caprona
affirme que « la complexité des structures exclut une composition consciente de Mahomet. C’est pourquoi
nous sommes en faveur de ranger cette hymnologie dans une catégorie que nous définirions comme
transpersonnelle »28.

b)-L’analyse de la métatextualité, de la rhétorique, de la binarité et de I'auto-canonisation du
Coran a été défendue par l'islamologue Anne-Sylvie Boisliveau dans Le Coran par lui-méme??. Ce
théme de l'auto référentialité est également traité par Stefan Wild dans son ouvrage Self-
referentiality in the Qur'an3.

c)-L'analyse rhétorique faite par Michel Cuypers permet d’entrevoir la cohérence interne du
Coran en dépit de ses apparentes contradictions et ruptures thématiques. Michel Cuypers s'est
basé sur les regles de la rhétorique sémitique, mise en évidence par Robert Lowth au XVIIIe siécle
et théorisées plus tard par Nils Wilhelm Lund sous forme de régles connues sous le nom « Lois
de Lund »3%. Pour lire une synthése sur cette approche, nous invitons le lecteur a visiter notre site
internet, rubrique articles ot je fais le résumé des nouvelles approches du Coran?

Contrairement a ce qu’affirment les tenants de la méthode hypercritique, qui tentent de
démontrer que le Coran n'est qu'un corpus composé de textes hétérogenes, donc ayant de
multiples auteurs ; les analyses littéraires synchroniques convergent pour plaider la cohérence
interne du texte coranique avec des schémas rhétoriques bien structurés, une autoréférentialité
trés élaborée visant son auto-canonisation.

27 Pierre Crapon de Carpona, Le Coran: aux sources des paroles oraculaires. Etude rythmique des sourates
mecquoises, ed. Publications Orientalistes de France, 1981.

28 Voir a ce propos Darticle de Nicolai Sinai, quand le rasm coranique a atteint sa forme finale, que nous avons
publié en francais ici:
https://www.academia.edu/105969854/Quand le rasm_du Coran a atteint sa forme finale

2 Anne-Sylvie Boisliveau, Le Coran par lui-méme. Vocabulaire et argumentation du discours coranique
autoréferentiel, Leiden, Brill, 2014, 432 p.

30 Stefan Wild, Self-referentiality in the Qur‘an, Harrassowitz, 2007.

3! https://www.ideo-cairo.org/fr/members-fr/michel-cuypers-p-f-j/

32 URL : https://ahmedamine.net/liste-des-articles-en-francais/

11




C - L'histoire de la fixation du texte Coranique

La question de la préservation du Coran est intrinsequement liée au processus de sa
transcription, sa collecte et transmission. Cela dépend également des moyens dont nous
disposons pour affiner la datation de sa standardisation définitive. La question de la datation fait
I’objet de débats passionnants jusqu’a nos jours®. Par conséquent, il devient évident que plus la
date de la fixation définitive est proche du temps présumé de la prédication de Muhammad, plus
la filiation & son auteur sera plausible. Naturellement, la position traditionnelle va dans ce sens
comme nous l'avons déja vue plus haut. La décision d’écrire et de collecter le Coran, s’est faite
du vivant du Prophete, mais la fixation de son squelette consonantique n’a été effective qu’au
régne du 3e calife ‘Uthman. Notons cependant que d'un point de vue historique, nous ne
disposons actuellement d’aucune trace matérielle émanant du Prophéte ou de ses scribes.

En effet, la plus ancienne version complete du Coran ne date que de la deuxieme moitié du
Vllle siécle. Les manuscrits de I'époque pré-abbasside sont tres rares et fragmentaires, ce qui rend
leur datation difficile et fait 1'objet de controverse aupres des experts comme indiqué plus haut.
Quelques fragments de parchemins ont été datés par certains experts entre la moitié et la fin du
Vlle siécle. Cette datation reste controversée, d’autant plus qu’il n’existe a ce jour aucune
certitude a ce sujet, les résultats divergent d"un expert a autre (cf. Tableau n°1).

Selon I'approche historique positiviste, il n'y a pas de traces matérielles, ni arguments factuels
et non discutables appuyant I'existence des codex des Compagnons ( massahif al-sahaba), ni méme
du mushafimam dit de ‘Uthman. Toutefois, Marjin Van Putten a démontré par une analyse codico-
philologique, qu'il est possible d’identifier une sorte de filiation (généalogie) de manuscrits qui
impliquerait I'existence d'un archétype originel, que I'on pourrait rapprocher avec le codex de
‘Uthman34. Notamment en l'absence d’autres alternatives pouvant expliquer cette présumée
filiation. Dés le XIXe siecle de notre ere, Alois Sprenger opte pour une fixation tardive dans sa vie
de Mahomet3, il distingue les « aides mémoires primitives » a usage personnel des codex entiers
officiels qui eux ne dateraient que du VIII-IXe siecle. Par la suite c’est Ignaz Goldziher qui va
s’atteler au probleme du développement de la transmission du hadith. Il a publié en 1890 une
ceuvre magistrale intitulée Muhammadanische Studien® ou il a critiqué la valeur historique de la
tradition prophétique. La these de Goldziher a retenu l'approbation de la majorité des
islamologues jusqu’a la deuxieme moitié du XXe siécle. Toutefois, dans les années 1960, Goldziher
a requ une critique sérieuse par Nabia Abbot in « Studies in Arabic Literary papyri »¥ suivie par
Fuat Sezgin dans Geschichte des arabischen Schrifttums 38. Tous les deux affirment qu'une écriture
systématique existait déja en Arabie pré-islamique et a plus forte raison durant le premier siecle
de I'hégire.

33 Voir a ce propos Darticle de Nicolai Sinai, [’éléphant chrétien dans la piéce mecquois, publié sur Academia :
https://www.academia.edu/129181020/L%C3%A91%C3%A9phant chr%C3%A9tien_dans la_pi%C3%A8ce _mecq
uoise_Dye_ Tesei Shoemaker et la datation_du_Coran

3% Van Putten Marjin, « The Grace of God as evidence for a written Uthmanic archetype: the importance of shared
orthographic idiosyncrasies », publié¢ en ligne en 2019 : https://www.cambridge.org/core/journals/bulletin-of-the-
school-of-oriental-and-african-studies/article/grace-of-god-as-evidence-for-a-written-uthmanic-archetype-the-
importance-of-shared-orthographicidiosyncrasies/23C45AC7TBC649A5228EODA6F6BA15C06

35 Aloirs Sprenger, The Life of Mohammad: From Original Sources, ed. Presbyterian Mission Press, 1851.
https://archive.org/details/lifemohammadfro0Oaloygoog

36 Goldziher. I, Muhammedanische Studien, vol. 2. Halle, 1890.
https://archive.org/details/muhammedanisches00gold

37 Nabia Abbot, Studies in Arabic Literary Papyri II: Qur'anic Commentary and Tradition, OIP, 1967.
https://archive.org/details/oip76

38 Faut Sezgin, Geschichte des arabischen Schrifttums, Brill, 1967.
https://archive.org/details/geschichtedesara0003sezg

12



En effet, Nabia Abbot fait état d'écrits systématiques pendant la période Omeyyade 40-132
H/660-750. A noter que la recherche en Coranologie a fait une avancée majeure avec I'ceuvre
monumentale de Theodor Noldeke intitulée Geschichte des Qurans3 qui a été poursuivie et
enrichie par ses disciples : Friedrich Schwally, Gotthelf Bergstrasser et Otto Pretzl.

Et dans les années 1990, la recherche sur le Coran a connu un nouvel essor avec les travaux de
Gregor Scholer dans Charakter und Authentie der muslimischen Uberlieferung iiber das Leben
Muhammads, Berlin-New York 1996%. Scholer et Andreas Goerke ont repris et analysé les travaux
antérieurs notamment ceux d’Harald Mostki, pour affiner considérablement I’'examen de la
question de la transcription-fixation du texte Coranique. Il distinguait les écrits a visée
personnelle de ceux qui sont officiels et destinés a la publication*!.

D - Les deux tendances de I'islamologie

On peut schématiquement classer les chercheurs qui travaillent sur les débuts de l'islam en
deux grandes tendances, bien qu’en réalité les choses ne sont pas si simples. Certains chercheurs
peuvent parfois adopter des positions différentes selon la question traitée, on peut distinguer :

1) L’école maximaliste (historico-critique modérée)

Selon cette école « toute information historique ne peut étre déclarée fausse que s'il y a de
bonnes raisons pour le faire » : ici les chercheurs recoupent les sources et sélectionnent ce qui
parait plausible et écartent tout ce qui est invraisemblable ou légendaire. Les hypercritiques
attaquent les auteurs de cette école, remettant en cause leurs criteres de sélection parmi les
sources musulmanes. Ils pensent qu’il n’existe aucune méthode infaillible pour décerner ce qui
reléve de I'invention et ce qui pourrait remonter a un noyau historique . Certains ont proposé des
criteres d’historicité en s’inspirant des études bibliques, mais I"extrapolation reste questionnable,
je cite 'exemple de Maxime Rodinson et d”Alfred Louis de Prémare, deux éminents islamologues
arabisants qui proposent trois criteres de plausibilité historique , comme :

—Le critére de convergence ou d’attestions multiples : la convergence des sources différentes
sur le méme événement lui donne une plus grande chance d’historicité.

—Le critére des détails peu reluisants ou critére d’embarras: ces islamologues pensent que
quand un hadith renferme des détails peu reluisants sur le prophete, il peut étre considéré comme
ayant un fond de vérité! A cet égard, il est tout a fait possible d’envisager que le hadith en
question, puisse étre inventé par des individus malintentionnés, comme des convertis a l'islam
sous contrainte. Cette hypothése peut étre attestée par de nombreux exemples. Comme le cas de
Kab al-Ahbar, un grand rabbin converti a l'islam, qui a inondé la tradition prophétique de
légendes d'origine talmudique, via le Compagnon d’origine yéménite connu par la sobriqué "Abu
Hurayra".

39 Theodor Noldeke, Geschichte des Qurans, Dieterich, 1909-1938.
https://archive.org/details/geschichtedesqor0Onluoft

40 Gregor Scholer, Charakter und Authentie der muslimischen Uberlieferung iiber das Leben Muhammads, Berlin—
New York 1996

4 Goerke. A, Motzki. H, Schoeler. G, « First-Century Sources for the Life of Muhammad ? A Debate ». In : Der
Islam. 2012 ; Vol. 89 (2), De Greyter, 2012, p. 2-59.

13



Pour plus de détails, je renvoie le lecteur, vers I’excellent livre de Mohamed LOUIZI ayant pour
titre: un inféodé sur le chemin de Damas 2.

—Le critére portant sur les détails insignifiants et les confidences d’alcdve : selon ce critére, les
récits les plus crédibles seraient ceux qui rapportent, les confidences intimes du Prophete, comme
ceux de Muhammad confiées a son épouse ‘Ai’sha.

L’approche critique classique a quelques défenseurs en Grande Bretagne ; a titre d’exemple, on
peut mentionner en particulier John Burton qui a publié son ouvrage majeur : « The Collection of
the Qur’an »%, paru la méme année que les Quranic Studies de Wansbrough#4.

Bien que ces deux savants se fondent sur les méthodes de Goldziher et de Schacht pour la
critique de la tradition islamique. IIs divergent sérieusement en ce qui concerne I'histoire de la
transmission du Coran et sa datation. Burton arrive a des conclusions radicalement différentes
de celles de Wansbrough?> (cf. Tableau n° 1, ci-dessous).

Date de la fixation du rasm Auteurs

Epoque du Prophete John Burton,
Friedrich Schwally Angelika Neuwirth

Epoque du Calife ‘Uthman Theodor Noldeke, Gotthelf Bergstrasser,
Otto Pretzl

660-750 EC Nabia Abbott, Fuat Sezgin, Frangois
Déroche

657-690 EC Gregor Schoeler

VII-IXe siecles Ignaz Goldziher, John Wansbourgh

Jacqueline Chabbi

Sous ‘Abd al-Malik (685-705) Alphonse Mingana, Paul Casanova
Patricia Crone & Michael Cook
Alfred Louis de Prémare
Stephen Shoemaker, Guillaume Dye
Tomaso Teisi

Tableau n°1

42 http://mlouizi.unblog.fr/files/2009/07/iltaitunefoisuninfodsurlechemindedamas.pdf

43 John Burton, The Collection of the Qur’an, Oxford University Press, 1977.
https://archive.org/details/thecollectionofthequranbyjohnburton 201912/mode/2up

4 John Wansbrough, Quranic Studies. Sources and methods of scriptural Interpretation, Foreword, Translations,
and Expanded Notes by Andrew Rippin, New-Y ork, Prometheus Books, 1977/2004.

45 John Wansbrough The Sectarian Milieu. Content and Composition of Islamic Salvation History, Foreword,
Translations, and Expanded notes by Gerald Hawting, Prometheus Books, Amherst, 1978/2006.

14




2) L’école minimaliste (hypercritique)

Selon cette tendance « I’absence de preuves matérielles équivaut a 'absence de faits supposés».
Compte tenu de 'absence de traces écrites attestant de 1'historicité de la Tradition islamique et
devant son caractere tres tardif au regard des faits rapportés, 1"école hypercritique rejette presque
toutes les sources musulmanes pour les raisons suivantes :

— Le grand écart entre la tradition orale est sa mise par écrit

— La présence d’énormes contradictions et invraisemblances
— La présence de fautes historiques avérées et d’anachronismes

— L’abondance de récits légendaires

La méthode historico-critique initiée par Ignaz Goldziher et ceux qui ont suivi la méme
approche, comme Joseph schacht et Juynboll ont été critiqué sur le plan méthodologique par
Harald Motzki, un expert du Hadith, qui a démontré les failles de cette approche septique.

La divergence des chercheurs occidentaux sur la datation de la version finale du Coran en
rapportant les conclusions contradictoires dont nous avons donné un apercu au tableau n°1. Les
théories postulant une fixation tardive du Coran tombe en désuétude depuis la découverte de
nombreux manuscrit coraniques datant du premier siécle et I'édition d’'un nombre considérable
d’ouvrages anciens comme dans le tableau ci-dessous:

Le livre d’apostasie et des conquétes de Sayef Ibn ‘Umar (m.180/796) ae O gl 83l QIS

Le Musnaf/Recueil de ‘Abd al-Razzaq al-San‘ani (m.211/827) SN e Chiias

Le Musnaf/Recueil d’ibn Abi Shayba (m.235/849) Ll ol O s

Les chroniques de Khalifa Ibn Khayyat (m.240/854) Lla o) 4l & )5

Les chroniques de Médine de ‘Umar Ibn Chubba (m.262/877) Al O Dend Aaall g )G
Tableau n° 2

L’existence d’ouvrages de cette envergure au II¢ siecle de I'hégire témoigne d'une
tradition scripturaire bien établie, dans le sens que ces ouvrages ne sont pas apparus ex-
nihilo ; la rédaction de ces livres s’inscrit dans une tradition d’écriture qui devait remonter au
minimum a une génération auparavant.

46 Voir ce papier, liste concise des manuscrits coraniques attribuables au premier siécle de I’hégire.
https://www.academia.edu/86601862/Liste_concise_des manuscrits_arabes du_Coran_attribuables au_premier_si
%C3%A8cle_de_1h%C3%A9gire

15



E) - Exemples d’approches hypercritiques

1) La these d’alphonse Mingana (1878-1937)

L’auteur reprend et développe la théorie de Paul Casanova(1861-1926) sur le role fondamental
du Calife Omeyyade ‘Abd al-Malik b. Marwan par le biais de son gouverneur al-Hajjaj b. Yassuf
dans la fixation finale du texte Coranique. Mingana?” se sert aussi des travaux de Goldziher sur
l'intervalle qui sépare I'époque du Prophete des plus anciennes sources comme Tabaqgat Ibn Sa‘ad
(m.229/844) et Sahih al-Bukhari (m.256/870). Mais il est a souligné ici le fait qu’a 1'époque de
Mingana, les ouvrages de grande envergure que nous avons mentionnés plus haut n’étaient pas
encore édités, donc Mingana n’avait pas acceés a 'ensemble des données. En résumé, Mingana
conclut a une origine syriaque du Coran, qui serait issu des milieux chrétiens orientaux. Il disait
que le Coran ne pouvait exister avant la fin du VIIe siecle de notre ére et que le Codex dit de
‘Uthman n’a vu le jour qu’a I'époque ‘Abd al-Malik b. Marwan (r.65-86/685-705). Cette these a
été reprise a son tour par un certain Christoph Luxenberg. Pour de plus amples informations au
sujet de I'origine syro-araméenne, je conseille de lire I'article publié sur le site Islamic Awareness
«la présumeée origine Aramo-Syriaque du Coran »%.

2)La Theése de John Wansbrough (1928-2002)

Les travaux John Wansbrough sont difficiles a résumer sans en déformer le contenu, ce que
I’on peut retenir est que Wansbrough conteste aussi le caractere historique du narratif musulman.
Il se rallie aux chercheurs qui datent la fixation du canon qu’a la fin du II/ VIIIe voire au III/IXe
siecle. D’aprés la théorie de Wansbrough, les Arabes n’avaient pas établi une nouvelle religion
propre au moment ou ils sortaient de I’ Arabie pour conquérir d’autres pays. C’'est en dehors de
I"’Arabie qu’ils trouvérent, apres les conquétes, des « milieux sectaires » au Moyen-Orient, plus
particulierement en Iraq. Ils commencerent donc, de maniere progressive a adopter la culture
religieuse de ces « milieux » et a les adapter a leur mode de vie, en réécrivant leur propre histoire
par l'arabisation des écrits existants.

Le Coran émergea que par la suite, d'une multiplicité de sources, via les Sermonnaires
populaires (al-Qussas) qui jouerent un role fondamental dans son élaboration. Bien qu’elle fat
séduisante avec des arguments bien construits et cohérents, cette théorie a été totalement délaissé
au vu des avancées en papyrologie et épigraphie (découvertes de manuscrits coraniques datables
de la 2¢ moitié du Ier/VIIe siecle) mais également pour des raisons méthodologiques par les
propres disciples de Wansbrough que sont Patricia Crone et Michael Cook. Ces derniers ont
rejoint les résultats obtenus par Mingana sur la base d’écrits non islamiques et par I'interprétation
des inscriptions du Dome du Rocher a Jérusalem.

Estelle Whalen a publié une étude sur ce qu’elle qualifie «les sources oubliées » par les
islamologues : « Forgotten Witness: Evidence For The Early Codification Of The Qur'an »%. Ces
inscriptions du Dome du Rocher, finement analysées par Christel Kessler et Oleg Grabar, ont été
exécutées sur 1'ordre du Calife ‘Abd al-Malik b. Marwan.

47 Mingana, Alphonse, “The transmission of the Kur’an”, Muslim World 7, 1917

4 https://www.ahmedamine.net/liste-des-articles

49 Publication disponible ici : https:/www.jstor.org/stable/606294
16




Les inscriptions du Dome du Rocher paraissent étre la premiére réelle illustration datée d"une
définition dogmatique de 1'unicité théologique selon l'islam : « Dis : Dieu est I’"Unique, Il est le
Seigneur a implorer, Il n’a pas engendré et n’a pas été engendré et n'a pas d’égale ».

Par ailleurs, les inscriptions en question mentionnent des réponses aux chrétiens affirmant la
négation du dogme trinitaire, précisant que Isa-Jésus Fils de Marie n’est qu'un prophéte parmi
d’autres. Pour plus de précisions sur ces inscriptions sur le Dome du Rocher vous pouvez lire
notre article sur la question et ma traduction des inscriptions®. Ainsi que notre article sur les
inscriptions du Déme du Rocher5!

3) La Thése de Crone et Cook (Hagarism)

Dans la suite des travaux de Wansbrough, Patricia Crone (1945-2015) et Michael Cook (1940-)
ont provoqué un séisme académique en 1977 avec la publication de Hagarism: The Making of the
Islamic World. Ce travail a marqué la naissance de ce qu'on appelle 1'école minimaliste ou
hypercritique des études islamiques. Plutot que de voir I'islam comme une prédication soudaine
dans le désert d'Arabie, Crone et Cook ont proposé une genése beaucoup plus complexe,
impliquant des racines judéo-chrétiennes profondes et des influences syro-mésopotamiennes,
tout en remettant en question la fiabilité des sources islamiques traditionnelles.

Selon le chercheur Michel Orcel dans son livre l'invention de l'islam52, Patricia Crone serait
revenue partiellement sur sa thése concernant I'historicité du commerce mecquois, notamment
dans deux articles. Le premier article a été publié en 2007 « Qurays and the Roman army: Making
sense of the Meccan leather trade»%. Et le deuxieme en 2008 : « What do we actually know about
Mohammed? »%.

Depuis ces publications, Patricia Crone> admet la possibilité d’'un commerce qorayshite, sans
toutefois préciser dans ses travaux ultérieurs la localisation des qorayshites en question.

Il en est de méme pour Michael Cook qui a révisé ses positions sceptique par rapport a la
Tradition dans son dernier ouvrage intitulé : A History of the Muslim World: From Its Origins to the
Dawn of Modernity>¢. Ce qui témoigne de l'intégrité scientifique de ces auteurs, ils révisent leur
position en fonction des découvertes archéologiques et des avancées de la recherche dans le
domaine. Fred M. Donner (1998) dit en substance dans son livre : « les approches sceptiques
envers les sources arabo-islamiques défendues par Crone et Cook dans Hagarism invitent & une

lecture critique des traditions, mais ne suffisent pas a invalider entiérement la tradition
musulmane »%7

59 https://ahmedamine.net/liste-des-articles-en-francais/
Sthttps://www.academia.edu/145501194/MU%E1%B8%A4AMMAD ET J%C3%89SUS DANS LES_INSCRIPT
ION_DU_D%C3%94ME_DU_ROCHER

52 Michel Orcel, I’invention de l'islam, éd. Perrin, p.71-72.

53 Patricia Crone, « Qurays and the Roman army: Making sense of the Meccan leather trade», in : Bulletin of the
School of Oriental and African Studies 70, n°1, 2007, p 63-88

34 Voir I’article en ligne : https://www.opendemocracy.net/en/mohammed_3866jsp/

35 Pour consulter la bibliographie de Crone : https://www.ias.edu/hs/crone/publications

56 Michael Cook, A History of the Muslim World: From Its Origins to the Dawn of Modernity, ed.Princeton
University Presse, 2024.

57 Fred M. Donner, Narratives of Islamic Origins: The Beginnings of Islamic Historical Writing, Darwin Press,
1998, p.25-31.

17



4) La these de Gerd-Riidiger Puin (né en 1940)

D’apres les travaux de Gerd-Riidiger Puin sur les manuscrits de San‘a’(cf. fig.1). Le texte
coranique présente de nombreuses variantes textuelles. Mais également un ordre inhabituel des
sourates, ainsi que des styles de graffiti arabes tres rares. Sur la base de ces observations, Gerd-
Riidiger Puin avance I'hypothese que le texte coranique a probablement connu une évolution.

La preuve en est que ces manuscrits sont des palimpsestes, ot un texte ancien a été effacé pour
étre remplacé par un autre. Le lecteur intéressé par les manuscrits de San‘a’, pourra consulter les
variantes textuelles®™ évoquées par Gerd Puin; elles sont résumées de maniére ludique dans
I"article wikipédia est tres instructif avec des tableaux comparatifs entre le texte recu (canonique)
et le texte inférieur du palimpseste de San‘a’. Le lecteur qui connait un minimum la langue arabe
constatera que ces variantes n’ont pas un impact significatif sur le sens des versets.

Fig.1 : Le palimpseste de San‘a’ 01-27.1, Dar al-Makhtiitat al-Yamaniyya, San‘a’>

Dans un article d'Atlantic Monthly en 1999, Gerd-Riidiger Puin résumé sa thése en ces termes:

« Mon idée est que le Coran est une sorte de cocktail de textes qui n'étaient déja pas entiérement
compris méme a I'époque de Mahomet. Beaucoup d'entre eux peuvent méme étre plus vieux que
I'lslam lui-méme d'une centaine d'années. Méme dans les traditions islamiques, il existe une énorme
guantité d'informations contradictoires, y compris un important substrat chrétien ; on peut, si l'on
veut, en tirer toute une histoire alternative de l'islam. Le Coran lui-méme proclame qu'il est
« Mubin », c'est-a-dire clair, mais si vous le regardez de prés, vous remarquerez qu'une phrase sur
cing, ou a peu pres, n'a tout simplement pas de sens. Beaucoup de musulmans vous diront le
contraire, bien slr, mais c'est un fait qu'un cinquiéeme du texte Coranique est absolument
incompréhensible. C'est ce qui est a I'origine de la géne traditionnelle concernant la traduction. Si le
Coran n'est pas compréhensible, si méme en arabe on ne peut pas le comprendre, alors il n'est
traduisible dans aucune langue. Voila pourquoi les musulmans ont peur. Puisque le Coran répéte a
plusieurs reprises qu'il est clair alors qu'il ne l'est pas, il y a la une contradiction évidente et tres
grave. Il faut passer a autre chose. »0 . Fin de citation.

38 https:/fr.wikipedia.org/wiki/Manuscrits_de_Sanaa

59 L'un des fragments du Coran du palimpseste de San‘a’, découvert en 1972 dans le grenier de la Grande Mosquée de
San‘@’, au Yémen, et photographié par le docteur Gerd R. Puin, responsable du projet entre 1981 et 1985. Les écrits
sont tirés des versets 3 a 10 de la sourate 20 (Taha)

60 “What is the Koran?”, Atlantic Monthly (January 1999) ;
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1999/01/what-is-the-koran/304024/,

18




A contrario, d’autres chercheurs ne sont pas de I’avis de Gerd Puin, comme Michel Cuypers,
qui postule I'existence d"un ordre caché qui existerait en arriere-plan des sourates. Ce spécialiste
en rhétorique sémitique voit une symétrie cachée dans le style coranique, sourate par sourate,
qu'il dit étonnante et il a publié plusieurs articles pour démontrer cet état de fait. D’apres Michel
Cuypers, I'aspect décousu du Coran ne serait qu'une impression trompeuse, due au fait que la
rhétorique 'cachée" en arriere-plan, aurait été perdue depuis l'époque de sa rédactionel.
La cohérence interne du Coran, son caractére auto-référentiel et son auto-canonisation sont
actuellement mis en évidence de maniére rigoureuse par la thése d’Anne-Sylvie Boisliveau dans
son livre LE CORAN PAR LUI-MEME @2,

Par ailleurs, en 2000, The Guardian a interrogé un certain nombre d'érudits musulmans sur
leur opinion au sujet des affirmations de Puin. Par exemple le docteur Tarif Khalidi, qui est maitre
de conférences en études islamiques a I'Université de Cambridge, et le professeur Allen Jones,
maitre de conférences en études Coraniques a l'université d'Oxford. En ce qui concerne
l'affirmation de Puin selon laquelle certains mots et certaines prononciations dans le Coran n'ont
pas été normalisés qu’en fin du IXe siecle, 1'article note : « Jones reconnait que des changements
« mineurs » ont été apportés a la recension dite Uthmanienne. Khalidi affirme pour sa part que la
compréhension musulmane traditionnelle de la transmission du Coran est globalement vraie et il affirme :
" Je n'ai rien vu qui fiit susceptible de changer radicalement mon point de vue ". Fin de citation.

Selon Allen Jones, le Coran de San‘a’ pourrait étre qu'une mauvaise copie qu'utilisaient des
personnes auxquelles le texte Uthmanien n'était pas encore parvenu : « Il n'est pas exclu qu'apres
la promulgation du texte Uthmanien, il lui ait fallu beaucoup de temps pour se propager. ». Fin de
citation.

L’islamologue Asma Helali a également travaillé sur les manuscrits de San‘a’ et elle a formulé
I'hypothese selon laquelle le palimpseste de San‘a’ refléte une activité scribale d’initiation a I’écriture
par un étudiant en apprentissage et non une ceuvre visant a la composition d’un codex officiel. Dans son
article intitulé « Was the San‘a’ Qur’an Palimpsest a Work in Progress? »%, elle affirme que :

« En décembre 2012, j’ai visité le Dar al-MahtUtat a San‘a’ et jai vérifié que les images en question
sont bien basées sur les fragments de la bibliothéque Garbiyya de la Grande Mosquée. Lors de
I'étude des sources anciennes, nous nous concentrions strictement sur les caractéristiques
paléographiques et philologiques du manuscrit et que nous évitions de les superposer a des
considérations théologiques ultérieures. Dans |'étude des fragments du Coran ancien, cela implique
de résister a la tentation de relier systématiquement les sources aux théories médiévales des
variantes coraniques (qgira’at), produites bien plus tard et qui ne doivent pas étre considérées
comme un reflet fidele du matériel ancien. Deuxiemement, nous devrions considérer le réle initial
de la source in situ : en 'occurrence, la maniére dont le texte coranique du manuscrit a été utilisé et
le contexte institutionnel de sa transmission. Nous devons examiner comment le parchemin a
d'abord été Iu, récité et copié au sein d'un cercle spécifique d'érudits ou d'étudiants, puis, plus tard,
lavé et réutilisé ; et pourquoi il a été placé dans un faux plafond de la Grande Mosquée de San‘a’ ».
Fin de citation.

61 Michel Cuyper, The Composition of the Qur’an: Rhetorical Analysis, ed. Bloomsbury Publishing.
https://www.academia.edu/41574410/The_Composition_of the Qur_an_Rhetorical Analysis

62 Anne-Sylvie Boisliveau dans son livre, Le Coran par lui-méme », ed.Brill 2014
https://iismm.ehess.{r/bibliotheque-de-lislam-le-coran-par-lui-meme-par-anne-sylvie-boisliveau

6 Asma Helali, Was the San‘a’ Qur’an Palimpsest a Work in Progress? In : The Yemeni Manuscript Tradition, David
Hollenberg, Christoph Rauch & Sabine Schmidtke (éds), Islamic Manuscripts and Books 7, Leyde, Brill, p. 12-27.,
2015

19



Il n’est nullement question ici d’exposer les travaux d’A. Helali que I'on peut maladroitement
résumer dans ce paragraphe : le texte inférieur du palimpseste de San‘a’ pourrait témoigner de
I’existence d"un atelier d’enseignement de I’écriture du Coran, oil un enseignant corrige son éléve
en se basant sur le début de la sourate 9 ou elle a lu « la taktub/ne pas écrire bismillah », ce qui
correspond a I'absence connue de la basmala dans cette sourate®.

A propos, la these de Helali a été séverement critiqué par Francois Déroche qui trouve son
Hypothese intenable, alors méme qu’elle a visité la bibliotheque qui conserve ce manuscrit, avec
ses 36 feuillets, a Dar al-Mahtatat a San‘a’ au Yémen. Les arguments exposés par Déroche tout
comme ceux présentés par Razzan Hamdan dans sa these, sont sans appel contre I’hypothese
d’Asma Helali®.

Notons enfin le travail fondamental effectué Behnam Sadeghi et Mohsen Goudarzi sur la
datation et l’analyse des variantes du palimpsestet¢ mais également le travail effectué par Sadeghi
et Bergmann sur les codex attribués aux compagnons®’.

g . N

il pyola ke o) y o
o) Ul 4,:71' o

Fig.2 : Le palimpseste de San‘a’, sous lumiére du jour versus ultra-violet®®

En plus de ces notes, nous attirons l'attention sur une réponse d"un tradionniste, il s’agit de la
« Lettre ouverte au Docteur G. Puin »* publiée par I'imam Ahmed Anas , l'auteur du site de la
maison de islam qui mérite d'étre consultée.

%4 Voir par exemple son article, « Le palimpseste de San‘a’ et la canonisation du Coran : nouveaux éléments ». In
Cahiers du Centre Gustave Glotz, 21, 2010. pp. 443-448., et surtout son ouvrage : Asma Helali, The San ‘a’
Palimpsest. The transmission of the Qur’an in the first centuries AH., Oxford University Press, 2017, dont la
recension de Hassan Bouali : https://journals.openedition.org/beo/6736

85 Emilio G. Platti, “Déroche, Frangois, Le Coran, une histoire plurielle. Essai sur la formation du texte
coranique”, MIDEO [Online], 35 | 2020, Online since 29 October 2020, connection on 04 May 2025. URL:
http://journals.openedition.org/mideo/6137

% Behnam Sadeghi and Mohsen Goudarzi, « San‘a’ 1 and the Origins of the Quran », Der Islam 87 (2012): 1-129.
7 Behnam Sadeghi and Uwe Bergmann, « The Codex of a Companion of the Prophet and the Quran of the
Prophet », Arabica 57 (2010): 343-436, at 344.

68 Eléonore Cellard, The Sana’ Palimpsest: A truly fascinating Quranic manuscript,

https://www.newarab.com/features/sanaa-palimpsest-truly-fascinating-quranic-manuscript
 http://www.maison-islam.com/articles/?p=184

20



« Gerd Puin affirme que I'on peut apercevoir une trace de I'ancien texte effacé, méme si, précise-
t-il, “il est malheureusement impossible de le déchiffrer”. Il y a |3, selon lui, un indice montrant
gue le Coran a connu une évolution textuelle. Selon Ahmed Anas, ce raisonnement est pour le
moins étrange | En effet, tout le monde sait qu’a I'époque, le papier étant rare surtout en Arabie.
[l arrivait souvent gu’on écrive un texte sur du parchemin déja utilisé, dont on avait au préalable
effacé le texte d’origine. Le Dr. Puin reconnalit lui-méme que s’il est possible de s’apercevoir qu’il
y avait un texte initial en dessous et que celui-ci a été effacé, il est “impossible de le déchiffrer”.
Comment peut-il donc affirmer qu’il s’agit d’'un passage du Coran ? Et pourquoi s’empresse-t-il
d’émettre comme hypothese qu’il s’agit “sans doute d’une ancienne version du texte coranique,
lavée parce que son contenu n’était plus admissible” ? 1l y a semble-t-il dans certains milieux un
certain empressement a dire ce dont on a bien envie ». Fin de citation.

5) La (syn)thése de Stephen J. Shoemaker

Nous résumons au maximum— au risque de déformer — les grandes lignes de 1'histoire du
Coran selon I'ancien-nouveau paradigme non Noldekien proposé par S.] Shoemaker en quatre
étapes dans son ouvrage intitulé: « Creating the Qur’an : A Historical-Critical Study », publié en
acces libre”0. On est clairement dans le cadre d’une synthése de travaux hyper-critiques partant
de Mingana, Liiling et passant de Wansbrough, Crone et Alfred-Louis de Prémare, bien
entendu avec des adaptations au contexte actuel des études coraniques, on note également une
exploitation des recherches sur la fiabilité de la mémoire comme véhicule d’informations
historiques a I'instar des travaux de Bart Ehrman pour le nouveau testament.

Ftape 1 : I'existence de textes arabes chrétiens pré-muhammadiens

Shoemaker postule la circulation de textes proto-coraniquesrédigés ou traduits en arabe a partir
de textes chrétiens datant d’avant I'époque de Muhammad [cf. que I'on peut rapprocher a I'Ur-
Qur’an, de la thése de Giinter Liiling, Alphonse Mingana et al].

Ftape 2 : la prédication orale a I'époque de Muhammad et de ses disciples

Muhammad préche a La Mecque, et ensuite a Médine, dans un milieu isolé et illettré ou presque
ou prédominait la transmission orale. Apres la mort de Muhammad, survient immédiatement la
période des conquétes et I’extension du territoire ot vont se disperser les disciples de Muhammad
emportant avec eux ses enseignements oraux de Muhammad (logia), qu’ils transmettent
oralement dans un premier temps et par écrit dans un second temps; ce faisant, ils modifient et
adaptent le message prophétique en vertu des modes de transmission inhérents a I’oralité, cette
derniére implique I'adaptation du contenu selon les circonstances et en fonction des différents
auditoires dont les convertis imprégnés de la culture juive et chrétienne, ce qui va contribuer au
transfert des idées durant cette époque d’oralité prédominante.

Etape 3 : le passage de l'oralité a I’écriture

Ici on passe a la mise par écrit sur des supports (aide-mémoires) destinés a la mémorisation et
I'enseignement [cf. thése de Gregor Schoeler]. Au fil du temps, cette mise par écrit des logia
attribués a Muhammad, va aboutir a des textes plus formels, qui vont progressivement recevoir
un caractere sacré. En paralléle, les Compagnons de Muhammad auraient introduit des textes
arabes issus de I'époque précédent la prédication mohammadienne (ceux indiqués a I'étape 1).
Tous ces matériaux vont étre transmis tout au long du premier siecle hégirien, jusqu’a la fin du
Vlle siécle de notre ere et vont constituer les différents masahif-s ou codex coraniques que la
tradition islamique attribue aux Compagnons , qui sont, selon Shoemaker, des codex régionaux,
produits en différents lieux de I'empire naissant.

70 Lien pour télécharger le livre de S.J Shoemaker : https://library.oapen.org/handle/20.500.12657/54672
21




Etape 4 : 1a collecte, 'unification et la canonisation sous ‘Abd al-Malik b.Marwan

Tous les textes susmentionnés vont étre rassemblés et unifiés en un seul mushaf/codex sous le calife
‘Abd al-Malik (r. 685-705 EC.), qui a confié cette tdche a son gouverneur al-Hajjaj, cette étape
supplante I'histoire traditionnelle de la collecte sous le 3e calife ‘Uthman.

Pour une recension plus détaillée de I'ouvrage de Stephen Shoemaker, je renvoie a l'article
d’Anne-Sylvie Boisliveau” qui m’a servi pour rédiger le présent résumé. Et pour une critique
sur le fond de la these de Shoemaker, ses erreurs, ses approximations nous renvoyons le lecteur
vers trois articles importants.

—L’article de Nicola Sinai intitulé : « The Christian Elephant in the Meccan Room: Dye, Tesei,
and Shoemaker on the Date of the Qur’an » dont nous présetons la version francaise en cliquant
sur le lien indiqué en bas de page”2.

—Une mentionne toute particuliere pour l'article de Nicolai Sinai sur la fixation du ductus
consonantique qui fait la synthese de ce débat avec les éléments pour et contre chacune des deux
positions (fixation précoce sous ‘Uthman versus fixation tardive sous ‘Abd al-Malik) 7.

— Little Joshua: Little : "On the Historicity of ‘Uthman’s Canonization of the Qur’an, Part 1: The
State of the Field" Journal of the International Qur’anic Studies Association, vol. 10, no. 1, 2025, p. 102-
17274,

—L’article de Bruce Fudge, « Scepticism as method in the study of Quranic origins: A review
article of Stephen ]. Shoemaker, Creating the Qur’an: A Historical-Critical Study (Berkeley:
University of California Press, 2022) ».In academia.edu” .

Résumé des revues critiques : Les travaux susmentionnés présentent une analyse critique du
dernier livre de de Shoemaker, « Creating the Qur’an : A Historical-Critical Study », démontrant ses
lacunes méthodologiques, son penchant vers 'hypercritique systématique pour ne pas dire
obsessionnelle, sa méconnaissance des sources arabes primaires, sa mésinterprétation des sources
secondaires basées en grande partie sur Alfred-Louis de Prémare (1930-2006)76. Shoemaker
déforme parfois les propos de de Prémare, et lorsqu'il propose sa propre interprétation des
passages arabes traités par le chercheur frangais, ses résultats sont, au mieux, peu fiables. De
Prémare lui-méme n'était pas toujours convaincant, mais il différait de Shoemaker sur deux
points essentiels : il s’est intéressé de pres aux textes eux-mémes et s’est montré plus modéré dans
ses affirmations sceptiques?”.

! Anne Sylvie Boisliveau, recension de « Creating the Quran : A Historical-Critical Study » :
https://journals.openedition.org/bcai/4975

2 Nicolai, Sinai, « L’éléphant chrétien dans la piéce mecquoise » :
https://www.academia.edu/129181020/L%C3%A91%C3%A9phant chr%C3%A9tien dans_la_pi%C3%A8ce_mecq
uoise_Dye Tesei Shoemaker et la_datation_du_Coran

3 Nicolai Sinai, « When did the consonantal skeleton of the Qur’an reach closure ? » :
https://www.academia.edu/105969854/Quand_le_rasm_du_Coran_a_atteint_sa_forme_finale

74 Joshua Little : « On the Historicity of ‘Uthman’s Canonization of the Qur’an » :
https://www.degruyterbrill.com/document/doi/10.1515/jigsa-2025-0016/html

75 Bruce Fudge, « Scepticism as method in the study of Quranic origins:
https://www.academia.edu/128755419/Scepticism _as method in the study of Quranic origins A review_article

of Stephen J Shoemaker Creating_the Quran_A_Historical Critical Study Berkeley University of California
Press 2022?nav_from=b9bf83bd-4fb4-47f1-b1fc-92a331a01207
76 A-L de Prémare, Les fondations de l'islam. Entre écriture et histoire (Paris : Seuil, 2002) ; Aux origines du Coran.
Questions d'hier, approches d'aujourd'hui (Paris : Téraedre, 2004).
77 Pour plus de détails consulter, B. Fudge, « Scepticism as method in the study of Quranic origins, op.cit., p.5-10

22




Par ailleurs des preuves historiques et manuscrites concernant le roéle d'al-Hajjaj, qui est
largement reconnu pour avoir introduit desréformes orthographiques (ajout de points
diacritiques ou i'jam) pour standardiser la lecture du squelette consonantique existant, mais est
aussi accusé d'avoir opéré des altérations textuelles substantielles. Il est également question de la
fiabilité des récits islamiques et chrétiens citant des changements spécifiques (comme les « onze
changements » d'Ibn Abi Dawiid), soulignant souvent que les récits alléguant une refonte majeure
sont faibles en termes de chaine de transmission (isnad) ou réconciliables avec des variations de
lecture (Qira’at) déja acceptées. Une partie significative du débat repose sur la datation par
radiocarbone et I'analyse paléographique des manuscrits, qui, pour de nombreux chercheurs,
indiquent I'existence et la large diffusion d'un texte archétype’® unifié de type ‘Uthmanien bien
avant la période d'al-Hajjaj.

Conclusion

Cet article présente une analyse I'histoire du Coran a travers trois prismes : la tradition
islamique, 1'islamologie universitaire et la polémique chrétienne. Nous avons commencé par la
narration traditionnelle de la compilation du texte, tout en soulignant les tensions internes
relevées par certains savants. Dans la deuxiéme partie, il était question de dénoncer une
«islamophobie savante » ou des auteurs, souvent motivés par un agenda missionnaire,
instrumentalisent la recherche pour discréditer l'islam. Et en troisiéme lieu, nous avons exposé
une vue panoramique des débats de l'islamologie contemporaine, opposant les approches
maximalistes aux theses hypercritiques sur la datation du texte. C’est une synthése qui pour a but
d’offrir une vision équilibrée face aux controverses médiatiques actuelles. L'objectif est de
distinguer la rigueur scientifique des détournements apologétiques afin de mieux comprendre la
complexité du processus de canonisation coranique. La recherche doit se limiter a 1'étude
multidisciplinaire au moyen des progrés accomplis dans le domaine de la linguistique, de la
philologie et de I'archéologie et de bien d’autres disciplines.

A noter que la recherche se trouve parfois exploitée a des fins polémiques, en se focalisant sur
les articles hypercritiques comme ceux: John Wansbrough, Patricia Crone, A.L De Prémare,
Luxenberg, Delcambre, Claude Gillot, Urvoy...tout en occultant leurs contradicteurs et/ou
d’autres chercheurs qui ne sont pas du méme avis comme: John Burton, Nabia Abbot, Fuat
Sezgin, Gregor Shoeler, Harald Motzki, Angelika Neuwirth, Francois Déroche, Friedrich
Schwally, Frédéric Imbert, Fred Donner, Pierre Crapon de Caprona, Michel Cuypers, Anne Sylvie
Boisliveau, Nicolai Sinai, ...etc.

Nous avons vu que le sujet est trés complexe et la recherche n’a pas encore donné son dernier
mot. Dong, la recherche doit se poursuivre dans ce domaine. C’est aux croyants d’étre réceptifs
tout en restant vigilants quant aux dérives liées au détournement de certains travaux
académiques dans 'unique but d’alimenter la polémique a des fins missionnaires.

Et pour conclure cette vision panoramique des travaux sur 1'histoire du Coran, nous laissons
au lecteur, qui souhaite en savoir plus, de consulter les références indiquées, elles sont
indispensables a une compréhension plus fine des recherches contemporaines sur le Coran.

8 Van Putten Marjin, « The Grace of God as evidence for a written Uthmanic archetype: the importance
of shared orthographic idiosyncrasies », publi¢ en ligne en 2019.

23



Bibliographie sélective
I-Approche traditionnelle ou académique apparentée

— Al-A‘zami Muhammad Mustafa, The history of the Qur'anic text : from revelation to compilation: a
comparative study with the Old and New. Testaments , ed. Islamic Book Trust , 2013.

— Al-A‘zami Muhammad Mustafa, Histoire du texte du Coran, de la révélation a la compilation étude
comparative avec le nouveau et l’ancien testament, ed. ‘Ilm éditions en 2024,

— Dutton, Yasin, « An Umayyad fragment of the Qur'an and its dating », in Journal of Qur'anic
Studies 9, 2007, 57-87.

— Shehzhad Saleem, History of the Qur’an, a critical study, ed. Almawrid, 2021.

II-Approches des missionnaires chrétiens

— Le Pére Henri Lammens, Coran et Tradition, Comment fut composée la vie de Mahomet, Revue des
Recherches de Science Religieuse, 1910.

— Le Pére Henri Lammens, L islam croyances et institutions, ed. Dar-El-Machreq; 4¢ édition (2003).

— Le Pére Gabriel Théry (Hanna Zakarias), De Moise a Muhammad, ['lIslam, Entreprise Juive, 2 tomes.
éd. FeniXX réédition numérique, 1955-1956.

— Le Pére Bruno Bonnet Eymard, Le Coran traduction et commentaire systématique, 3 tomes, sourates
1-5,. Edition du CRC, 1977-1997.

— Le Pére Joseph Bertuel, L islam, ses véritables origines, ed. NEL, 2008.

— Le Pére Antoine Moussali , La croix et le croissant, ed. Editions de Paris, 1998.

— Le Pére Joseph Azi, Le Prétre et le Prophéte, aux sources du Coran, ed. Maisonneuve & Larose, 2001.
— Le Pére Edouard Marie-Gallez, Le Messie et son Prophéte, 2 tomes, ed. Editions de Paris, 2005.

— L’ex-Prétre Michel Benoit, Naissance du Coran, aux origines de la violence, ed. L'Harmattan, 2014.
— Odon Lafontaine, Le grand secret de [’Islam, ed. Independent Publishing, 2015.

III- Approches académiques

— Aloirs Sprenger, The Life of Mohammad: From Original Sources, ed. Presbyterian Mission Press,
1851.

— Burton John, The Collection of the Qur’an, Oxford University Press, 1977.

— Bruce Fudge, « Scepticism as method in the study of Quranic origins: A Historical-Critical Study
(Berkeley: University of California Press, 2022) », in Bulletin of the School of Oriental and African
Studies (2025).

— Casanova, Paul, Mohammed et la fin du monde: Etude critique sur I'Islam primitif (Paris Paul
Gauthier, 1911).

24



— Chahi Hassan, Le mushaf dans les débuts de l'islam : recherches sur sa constitution et étude
comparative de manuscrits coraniques anciens et de traités de qira’at, rasm et fawasil, thése
de Doctorat, sous la direction de F.Déroche, soutenue a I’EPHE en 2016.

— Crone, Patricia, « Two legal problems bearing on the early history of the Qur'an », Jerusalem Studies
in Arabic and Islam 18, 1994,

— Crone, Patricia and Cook, Michael, Hagarism: The Making of the Islamic World
(Cambridge: Cambridge University Press, 1977).

— Déroche, Frangois, La transmission écrite du Coran dans les débuts de l'islam: Le codex Parisino-
petropolitanus (Leiden: Brill, 2009), 51-75.

— Déroche, Francgois, Qur'ans of the Umayyads: A FirsT Overview, Leiden: Brill, 2014: 13).

— De Prémare, Alfred-Louis, Les fondations de l'islam: Entre écriture et histoire (Paris: Editions du
Seuil, 2002).

— De Prémare, Aux origines du Coran: questions d'hier, approches d'aujourd’hui
(Paris: Téraedre, 2004);

— De Prémare, « ‘Abd al-Malik b. Marwan et le processus de constitution du Coran », in Ohlig, Karl-
Heinz and Puin, Gerd-R. (eds), Die dunklen Anfénge: NeueFishbane, Michael, Biblical Interpretation
in Ancient Israel (Oxford: Oxford University Press, 1988), 44—65.

— Donner, Fred, Narratives of Islamic Origins: The Beginnings of Islamic Historical Writing
(Princeton: Darwin Press, 1998).

— Eleonore Cellard, « The San‘a’ Palimpsest: Materializing the Codices », in : Journal of Near Eastern
Studies, 2021.

— Eleonore Cellard, « Les manuscrits coraniques anciens: aper¢u des matériaux et présentation des outils
d’analyse », dans G. Dye & A. A. Moezzi (éds.), Le Coran des Historiens, Paris, Editions du Cerf
2019.

— Goldziher. I, Muhammedanische Studien, vol. 2. Halle, 1890.

— Goerke. A, Motzki. H, Schoeler. G, « First-Century Sources for the Life of Muhammad A Debate ? ».
In : Der Islam. 2012 ; Vol. 89 (2), De Greyter, 2012.

— Gregor Scholer, Charakter und Authentie der muslimischen Uberlieferung iiber das Leben
Muhammads, Berlin—New York 1996

— Graham, William, Beyond the Written Word: Oral Aspects of Scripture in the History of
Religion (Cambridge: Cambridge University Press), 110-5.

— Jeffery, Arthur, Materials for the History of the Text of the Qur'an: The Old Codices
(Leiden: Brill, 1937).

— Hamdan, Studien, summarized in Hamdan, “The second Masahif project: a step towards the
canonization of the Qur'anic text”, in Neuwirth et al. (eds), The Qur’an in Context, 795-835.

— Nabia Abbot, Studies in Arabic Literary Papyri Il: Qur'anic Commentary and Tradition, OIP, 1967.

— Kohlberg, Etan and Amir-Moezzi, Mohammad Ali, Revelation and Falsification: The Kitab al-
gira'at of Ahmad b. Muhammad al-SayyarT, Leiden: Brill, 2009.

25



— Madigan, Daniel, “Reflections on some current directions in Qur'anic studies”, Muslim
World 85, 1995.

— Mingana, Alphonse, “The transmission of the Kur’an”, Muslim World 7, 1917.

— Motzki, Harald, “The collection of the Qur'an: a reconsideration of Western views in light of recent
methodological developments”, Der Islam 78, 2001.

— Noldeke, Theodor, Geschichte des Qorans, revised by Schwally, Friedrich, Bergstrisser,
Gotthelf and Pretzl, Otto, 3 vols (Leipzig: Dieterich'sche Verlagsbuchhandlung, 1909-38.

— Lecker, Michael, “Biographical notes on Ibn Shihab al-Zuhr1”, Journal of Semitic Studies 41, 1996.
— Robinson, Chase, ‘Abd al-Malik (Oxford: Oneworld, 2005).

— Sadeghi, Behnam and Bergmann, Uwe, « The codex of a companion of the Prophet and the Qur'an of
the Prophet », Arabica 57, 2010.

— Sadeghi, Behnam and Goudarzi, Mohsen, “San‘a' 1 and the origins of the Qur’an”, Der
Islam 87, 2012.

— Schacht, Joseph, The Origins of Muhammadan Jurisprudence (Oxford: Oxford University Press,
corrected edition, 1953).

— Sezgin, Fuat, Geschichte des arabischen Schrifttums, 11 vols, 1967-2000.

— Schoeler, Gregor, “The codification of the Qur'an: a comment on the hypotheses of Burton and
Wansbrough”, in Neuwirth et al. (eds), The Qur'an in Context (Leiden: Brill, 2010), 779-94.

— Shoemaker, Stephen J. “Christmas in the Qur'an: The Qur’anic Account of Jesus’ Nativity and
Palestinian Local Tradition,” JSAZ 28 (2003).

— Shoemaker, Stephen J. Creating the Qur’an: A Historical-Critical Study. Oakland: University of
California Press, 2022.

— Sinai, Nicolai. “The Qur'an as Process.” In The Qur’an in Context: Historical and Literary
Investigations into the Qur anic Milieu, 407-39. Edited by Angelika Neuwirth, Nicolai Sinai, and
Michael Marx. Leiden: Brill, 2010.

— Sinai, Nicolai. “When Did the Consonantal Skeleton of the Quran Reach Closure? Part 11,” BSOAS 77
(2014).

— Sinai, Nicolai. The Qur’an: A Historical-Critical Introduction. Edinburgh: Edinburgh University Press,
2017.

— Sinai, Nicolai. “Inner-Qur’anic Chronology.” In The Oxford Handbook of Qur’anic Studies, 346—61.
Edited by Mustafa Shah and Muhammad Abdel Haleem. Oxford: Oxford University Press, 2020.

— Stefanidis, Emmanuelle. “Du texte a I’histoire: la question de la chronologie coranique.” Ph.D. diss.,
Sorbonne Université, Paris, 2019.

— Tesei, Tommaso. “The Qur’an(s) in Context(s),” Journal Asiatique 309 (2021): 185-202.

— Small, Keith, Textual Criticism and Qur’an Manuscripts (Lexington Books, 2011), 36—44.

26



— Van Putten Marjin, « The Grace of God as evidence for a written Uthmanic archetype: the importance
of shared orthographic idiosyncrasies », publié en ligne en 2019 :
https://www.cambridge.org/core/journals/bulletin-of-the-school-of-oriental-and-african-
studies/article/grace-of-god-as-evidence-for-a-written-uthmanic-archetype-the-importance-of-shared-
orthographicidiosyncrasies/23C45AC7BC649A5228EODA6F6BA15C06

— Van Putten Marijn, Quranic Arabic: From Its Hijazi Origins to Its Classical Reading Traditions.
Leiden: Brill, 2022.

— Van Putten Marijn.« The Development of Hijazi Orthography » Millennium 20 (2023).

— Wansbrough, John, Quranic Studies: Sources and Methods of Scriptural Interpretation
(Oxford: Oxford University Press, 1977).

— Wansbroug, The Sectarian Milieu: Content And Composition of Islamic Salvation History(Prometheus
Books, 30 mai 2006)

Ressources internet :

— Almuslih, une base de données trés riche d’articles sur 1’islam: https://almuslih.org/library-backup/

— Le site de collége de France : https://www.college-de-france.fr/fr/chaire/francois-deroche-histoire-du-

coran-texte-et-transmission-chaire-statutaire

— Le site internet de 1’islamologue Mehdi Azaiez: http :/www.mehdi-azaiez.org/

— Corpus Coranicum : https://corpuscoranicum.de/fr

— Le site internet Islamic Awareness : http ://www.islamic-awareness.org/Quran/

©Ahmed Amine, article de 2010

Derniere mise a jour 20 décembre 2025

https:/ /www.ahmedamine.net/

oS0

27



