
20/12/2025 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

   

L’Histoire du Coran 
L’héritage orientaliste, de l’islamologie à l’islamophobie savante. 

www.ahmedamine.net 
      



1 
 

L’HISTOIRE DU CORAN  

L’héritage orientaliste, de l’islamologie à l’islamophobie savante. 

 

I-Introduction 

Depuis l’émergence des actes de violence et des attentats terroristes commis au nom de l’islam, 
nous avons constaté la multiplication d’écrits et de documents audio-visuels à caractère 
islamophobe sous couvert de recherches scientifiques,  véhiculant des thèses diffusées souvent 
par des auteurs de l’extrême droite1, de militants athées2, et tout particulièrement par des groupes 
d’ex-musulmans3. Comme nous n'avons pas trouvé de réponse adéquate au détournement de 
certains travaux académiques à des fins polémiques, nous tentons ici d’apporter une vision 
globale sur les travaux en question sans prétendre d’être expert en la matière.  

A ce propos, nous avons consulté des travaux d’auteurs ayant déjà travaillé sur le sujet aux 
comme Michel Orcel4 qui a pris le temps faire une critique documentée des productions relevant 
de l’islamophobie savante5. Ses livres et ses interventions à la radio6, permettent de rétablir un 
certain équilibre, d’autant plus que ses publications, renvoient vers d’autres travaux 
d’islamologie occultés par les polémistes en question. 

Nous allons tenter d’ouvrir ce dossier complexe, de manière la plus impartiale possible, 
sachant qu’il est difficile de rester totalement neutre dans ce domaine. Nous nous forçons de 
prendre le recul nécessaire, sachant que l’objectivité totale n’est qu’un vœu pieux. En dernier lieu, 
c'est au lecteur d'en juger.  

Pour commencer, il nous a paru utile d’effectuer une recherche bibliographique, de manière à 
vérifier de façon documentée, le bien fondé de certaines allégations largement mises en avant 
dans les médias et sur les réseaux sociaux, qui jouent un rôle prépondérant dans la diffusion de 
ces polémiques. Nous aborderons dans ce qui suit, les principaux sujets polémiques sous la forme 
d’une synthèse avec des références vérifiables pour la plupart directement en ligne. 

 

 
1 Anne-Marie Delcambre [Enquête sur l’islam (2004) ; La schizophrénie de l’islam (2026) ; Mahomet (2028) ; L’islam 
des interdits (2008)…] ; L’Abbé Pagès [Interroger l’islam (2018), La preuve du Coran ou la fin de l’islam (2021)] 
….et la liste de s’arrête pas à ces deux auteurs mentionnés à titre d’exemple car il ne s’agit pas de dresser une liste 
exhaustive des auteurs francophones. 
2 Michel Onfray, Penser l’islam, éd. Grasset, 2016 
3 Majid Oukacha, Il était une foi, l’islam (2017), Nul n’est censé ignorer la loi de la jungle (2020), 100 erreurs et 
contradictions scientifiques dans le Coran (2023)… 
4 Michel Orcel : après des études classiques chez les jésuites, il passe le diplôme de l’institut d’études politiques de 
Paris, mais abandonne très vite la préparation à l'ENA pour se diriger vers les Sciences humaines à La Sorbonne. Il 
passe une maîtrise de philosophie, obtient un DEA d’islamologie et soutient enfin un doctorat ès Lettres et Sciences 
humaines, qui sera couronné par une Habilitation à Diriger des Recherches doctorales (HDR, Université de Tours). 
Source: https://www.babelio.com/auteur/Michel-Orcel/99555 
5Michel Orcel a publié deux livres sur ce thème, en 2011 De la dignité de l'islam : Examen et réfutation de quelques 
thèses de la nouvelle islamophobie) aux éditions Bayard. Et l’invention de l’islam aux éditions Perrin en 2012. 
6 Par exemple, son passage sur Radio France : https://www.radiofrance.fr/franceculture/podcasts/questions-d-
islam/enquete-historique-sur-les-origines-de-l-islam-7975918 
 



2 
 

II- L’histoire du Coran selon la tradition islamique 

Pour les musulmans, le Coran n'est pas un livre au sens où les occidentaux entendent ce terme. 
Sa dénomination arabe est al-Qurʾān qui signifie la récitation, qui fait référence à des paroles et 
non pas à un texte écrit.  

« Et même si Nous avions fait descendre sur toi 
(Muḥammad) un Livre en papier qu'ils pouvaient toucher 
de leurs propres mains, ceux qui ne croient pas auraient 
certainement dit:«Ce n'est là qu’une magie évidente ! » 
Coron 6 : 7. 

̊ليك   ̯زلنا  ا߳̽ن   قرطاس  في كتاԴ  ولو  لقال  بˆئديهم  فلمسوه 
 .كفروا إن ه̒ذا إلا سحر مˍين

  

Dans la perspective confessionnelle, le dessein de Dieu n'était pas, de faire descendre un livre 
en papier, mais d'éduquer les destinataires du Coran ; par un message oral, délivré de manière 
graduelle avec une éloquence qui défie leur domaine d'excellence. Il s’agit de l'art de la parole 
qui est la poésie arabe. Selon cette conception, le Coran est une récitation destinée à être comprise, 
apprise par cœur et diffusée par la parole. C’est une pratique fondamentalement différente de ce 
qui se fait dans les synagogues, où les rabbins lisent le livre intitulé « Tanākh » ou « Torah ». 
Différente aussi de la lecture liturgique du « Nouveau Testament » dans les Eglises. Le livre 
intitulé « Musḥaf/Codex coranique » n'est qu'un simple outil de révision destiné à l'étude et à la 
prière, autrement dit un support écrit de "liturgie islamique". 

D’après la Tradition islamique, le Coran a été récité par le Prophète Muḥammad, par 
fragments, sur une période de vingt-trois ans, à partir de l'âge d'environ quarante ans jusqu'à sa 
mort, à l'âge de soixante-trois ans en l'an 632 de notre ère (EC). Il est rapporté du Prophète un 
hadith qui stipule que les récitations lui ont étaient dictées par l'Archange Jibrīl (Gabriel), 
directement en langue arabe. Ainsi, le Coran n'est pas seulement le fondement de l'islam, c'est 
aussi, la parole révélée de Dieu aux Arabes en premier lieu, et au reste de l’humanité par 
l’intermédiaire de cette communauté (selon Q. 2 : 143). 

Un Coran écrit dans une langue qui diffère de l'arabe n'est pas al-Qurʾān,  ce n'est que le sens 
rapproché et relatif de ces différents versets. La Tradition affirme que les révélations ont été 
transmises oralement par les primo-auditeurs, qui sont les Compagnons du Prophète, ils les 
retenaient par cœur, en partie ou en totalité, et en parallèle une transcription de groupes de 
versets ou de sourates a été faite sur des supports rudimentaires, comme les omoplates de 
chameau ou la peau d’animaux, les tessons de poterie, les pierres plates, mais aussi mais de 
manière plus parcimonieuse sur des parchemins ou des feuilles de papyrus.  

Une tradition (hadith) nous relate que Muḥammad convoqua son secrétaire Zayd Ibn Thābit, 
lui disant de venir avec l’omoplate, l’encre et la planchette,  pour qu’il lui dicte un verset. Ce 
même Zayd, sera chargé plus tard par le premier calife Abū-Bakr et son successeur ꜤUmar de 
collecter le Coran. Le hadith attribué à Zayd relate : « Je me suis mis à suivre les traces du Coran, en 
recopiant (ce qui en était écrit sur) des feuillets, des pierres plates et dans la mémoire des hommes »7.  

Cette même tradition affirme que les deux premiers califes Abū-Bakr et ꜤUmar eurent le projet 
d’établir une version officielle du texte Coranique. Ce projet fut réalisé plus tard par le troisième 
calife ꜤUthmān Ibn ꜤAffān, qui s’inquiéta en constatant la diminution des récitateurs, 
mémorisateurs du Coran, dans les suites de différents combats en Arménie et en Azerbaïdjan.  

 

 
7 Le fameux hadith de la collecte du Coran est rapporté dans Saḥīḥ al-Bukhārī, n° 4986 que l’on peut consulter en 
ligne en anglais et en arabe en suivant ce lien : https://sunnah.com/bukhari:4986 



3 
 

Pour l’établissement de cette version canonique, ꜤUthmān fit réunir les divers textes ou 
fragments en circulation(ṣuḥuf-s), le principal étant celui que détenait Ḥafṣa, la fille du calife 
ꜤUmarn qui avait réalisé ce premier muṣḥaf par Ubay b. KaꜤab et Zayd b. Thābit.  Le troisième 
calife ordonna alors, de détruire tous les autres codex ou masāḥif-s à l’exception de celui de Ḥafsa, 
qui lui fut rendue. A noter que selon un récit traditionnel, même le codex de Ḥafṣa aurait été 
détruit après sa mort en 665 EC par al-Ḥajjāj b.Yūssuf, le gouverneur et chef des armées du calife 
ꜤAbd al-Malik b. Marwān. C’est durant ce Califat que furent établies les marques diacritiques 
selon la tradition, dans le cadre du mouvement d’arabisation de l’administration et du système 
monétaire 

Les exégètes musulmans sont unanimes sur le fait que l’ordre des versets a été supervisé par 
le Prophète lui-même en se basant sur plusieurs hadiths, en revanche l'ordonnancement des 
sourates dans la vulgate dite de ꜤUthmān ne vient pas du Prophète mais a été réalisé par les 
Compagnons, selon un ordre qui ne respecte pas forcément la chronologie des révélations mais 
en règle générale suivant la longueur des sourates8. L'ordonnancement de la vulgate n'est pas 
chronologique, elle ne suit aucune logique autre que de présenter les sourates (chapitres) dans 
un ordre censé en faciliter l'apprentissage par cœur, par ordre de longueur (à quelques exceptions 
près). Pour tenter de redonner un sens plus ou moins historique au Coran. L’idéal serait de 
rétablir les sourates selon un ordre à peu près chronologique mais la tâche n’est pas aisée. En 
effet, il est quasi-impossible de retrouver un ordre dont on puisse s’assurer pleinement la 
conformité au déroulement des évènements historiques, d'autant plus qu'il semblerait que 
certains versets Médinois aient été incorporés dans des sourates Mecquoises et vice-versa. 

La compréhension du Coran n’est pas un exercice difficile en soi mais exige une bonne maîtrise 
de la langue arabe, et une de rigueur dans la méthodologie d’approche même dans le cadre de 
l’exégèse traditionnelle9. Par exemple il indispensable de situer les versets dans leur bloc 
sémantique et les recouper avec toutes les occurrences traitant du même sujet.  A ce propos, la 
question de la chronologie coranique est fondamentale mais pose un véritable casse-tête pour les 
coranologues10, nous travaillons sur un ordre chrono-thématique qui permettra une meilleure 
méditation sans la prétendre à une chronologie originelle, qui semble perdue à jamais, en 
attendant la publication de ce travail, nous orientons le lecteur vers les travaux de Nicolai Sinai 
en la matière, notamment sa publication: Inner-Quranic chronology11. 

La traduction du Coran en français demeure un texte très « difficile » voire  « indigeste » pour 
un occidental non habitué aux schèmes de pensée sémitique. D’abord, en raison de l’absence 
d’une structure narrative chronologique comme mentionné plus haut et ensuite à cause du 
découpage des phrases en versets, qui perturbe la lecture et fatigue rapidement le lecteur. 
Néanmoins, c’est un exercice indispensable, si l’on veut mettre en évidence les notions et 
thématiques énoncées dans les 114 sourates du Coran. 

 
8 Comme le hadith attribué à Ibn ꜤAbbās qui explique comment le calife ꜤUthmān a indiqué que c’était le Prophète lui-
même qui leur indique les emplacements des versets dans telle ou telle sourate d’une part et l’effort personnel de 
ꜤUthmān de placer la sourate Barā’a juste après sourate al-Anfāl du fait de leur ressemblance au point qu’il a pensé 
qu’elles ne formaient qu’une seule et unique sourate d’où l’absence de la Basmallah entre les deux, comme il a été 
attesté dans le manuscrit de SanꜤāʾ (DAM-1). Ce hadith est rapporté dans Mishkāt al-Masābīḥ, n° 2222 : 
 https://sunnah.com/mishkat:2222 
9 Voir notre page consacrée à l’approche traditionnelle du Coran : https://ahmedamine.net/approche-
traditionnelle 
10 Gabriel Said Reynolds, « le problème de la chronologie coranique », Arabica, 2011 :  
https://archive.org/details/le-probleme-de-la-chronologie-du-coran 
11 Nicolai Sinai, Inner-Quranic chronology, in : 
https://www.degruyterbrill.com/document/doi/10.1515/9780748695782-008/html 



4 
 

Quelques remarques sur la réception traditionnelle de l’histoire du Coran  

Le récit de la transmission du Coran repose sur un hadith dans les variantes remontent 
quasiment toutes à Ibn Shihāb al-Zuhrī (m.124/742), donc même dans le cadre de l’approche 
traditionnelle cette histoire ne manque pas de questionner les chercheurs musulmans qui 
prennent un peu de recul dans le cadre d’un travail universitaire. En effet, tout le récit repose sur 
des traditions hadithiques et exégétiques du IXe voire Xe siècle avec un lot de contradictions 
parfois insolubles, la prise en compte de ces contradictions et variations a été résolue par le hadith 
des sabꜤat aḥruf-s (sept variantes)12. Les traditionnalistes sunnites, invoquent systématiquement le 
fameux hadith (mashūr) des sept variantes pour résoudre les problématiques liées à cette 
question, il également question de convoquer le principe de l’abrogation pour faire face aux 
problèmes des hadiths qui stipulent la perte de parties parfois conséquentes du texte coranique.  

Le traditionnaliste Egyptien Metwalī Sālih Ibrāhīm13 a démontré les faiblesses des chaines de 
transmission (asānīd) du hadith des sabꜤat aḥruf-s, mais sa méthodologie ne fait pas consensus 
pour ne pas dire qu’elle est rejetée par les traditionnalistes contemporains. De son côté le 
chercheur Shady Nasser a démontré via une autre méthodologie les problèmes posés par le 
fameux hadith des sabꜤat aḥruf-s dans un ouvrage intitulé : Transmission des Récitations et le 
problème du Tawātur, publié aux éditions Brill14. L’auteur qui a le mieux étudié la question des 
quiāʾāt et leur relation avec les variantes ou sabꜤat aḥruf-s est Hassan Chahdi dans sa thèse de 
doctorat, sous la direction de François Déroche, soutenue à l’EPHE en 2016. Nous pouvons 
également citer l’ouvrage issu de la thèse de Shehzhād Saleem, History of the Qurʾā, a critical study, 
où il analysé dans le détail toutes les traditions relatives à la transmission orale et écrite du 
Coran15. Il également consacré un chapitre sur le statut de l’imām al-Zuhrī en mettant en avance 
les critiques des traditionnalistes. 

 

Isnād-s du hadith des sept modes de révélation (sabꜤat ahruf-s)16 

 
12 Pour analyse conforme à la tradition, voir l’article de Yasin Dutton, « Orality, literacy and the 
‘Seven aḥruf’ ḥadīth », Journal of Islamic studies, 23(1), 2012, https://archive.org/details/orality-literacy-and-the-
seven-ahruf-hadith-yasin-dutton 
13 Un résumé de sa méthodologie est publié sur son blog : http://al7k.forumegypt.net/t65-topic 
14 Lien de  l’ouvrage de Shady Nasser : 
https://brill.com/display/title/22618?srsltid=AfmBOopI1hJrbB3Ay4gbsfWUOrMJzVFFuOAZD8TgE5WR56WLD
ZOb4aWs 
15 Shehzhād Saleem, History of the Qurʾān, a critical study, ed. Almawrid, 2021, l’auteur a également une série de 
conférence accessibles sur youtube : https://www.youtube.com/watch?v=4sNWx-SSvc8 
16 Ibid., p.767. 



5 
 

III- L’islamophobie savante ou l’approche des missionnaires chrétiens 

Nul besoin de rappeler que les missionnaires chrétiens admettent le principe de la révélation, 
donc les Ecritures antérieures au christianisme sont généralement prises en considération, mais 
ils adoptent une posture dogmatique selon laquelle: « toute révélation postérieure au passage du 
Christ est de facto caduque ». Par conséquent, la révélation coranique n’a aucun sens dans la 
mesure où la messe a été déjà dite « le salut ne passe que par le Christ », ce qui est tout à fait 
normal dans le cadre de la foi chrétienne. En revanche, ce qui l’est moins, c'est l'entreprise qui 
vise à discréditer par tous les moyens possibles, toute autre conception du salut en dehors du 
Christ en usant de toutes les méthodes dont le détournement d’une partie de la recherche 
scientifique à des fins apologétiques en passant par la polémique. L'essentiel de l’approche des 
missionnaires chrétiens se résume dans la sélection et la focalisation sur les éléments de 
similitude entre des passages du Coran et les textes chrétiens pour conclure que le Coran n'est 
autre qu'un vulgaire plagiat biblique, de surcroit mal confectionné et complété par des emprunts 
tirés des évangiles apocryphes. A cet égard, l’islam est vu comme une hérésie ayant réussie. 

L’histoire des polémiques chrétiennes à l’encontre l’islam remonte au VIIe siècle; son chef de 
file était Jean Damascène [676-749], de son vrai nom Mansūr Ibn Sarjūn al-Taghlubī, théologien 
chrétien, père de l'Église ; il fut l'auteur « De fide orthodoxa »17, important traité doctrinal. Il se 
lança dans une controverse acharnée contre la religion des fils d’Ismaël (les hagarènes ou 
ismaélites), qu'il classa parmi les hérésies chrétiennes. Il était parmi les premiers à comparer le 
Coran avec les récits bibliques. Il est aussi l'un des principaux hymnographes byzantins et la 
liturgie lui doit les textes des matines pascales. 

Nous pouvons également citer le philosophe chrétien al-Kindī, qui sélectionnait déjà dans la 
tradition (hadiths) des contres arguments à l'encontre du Coran, lors de son dialogue avec al-
Hāshimī, chez le calife al-Maʾmūn. Dans le même état d’esprit, les auteurs chrétiens 
contemporains de la nouvelle islamologie savante, visent à déstabiliser la foi des jeunes 
musulmans souvent très mal informés, dans l’objectif de ramener ces brebis égarées au bercail 
du christianisme comme en témoigne la mission ISMERIE18, qui annonce clairement que son but 
est de :  « Dialoguer avec les musulmans, leur annoncer le Christ, les accueillir et les accompagner 
dans leur cheminement. Sensibiliser les acteurs ecclésiaux, se former et former les catholiques 
aux spécificités de cette évangélisation ».19 

Pour mieux convaincre le lecteur de l’arrière-fond missionnaire de certains travaux 
académiques, nous l’invitons à écouter les conférences d’Edouard-Marie Gallez présentées dans 
le cadre de la session de Pentecôte 2016 de l'association EEChO, qui avait pour thème "REFUSER 
L'HISTOIRE, REFUSER LE CHRIST"), lors de la première session, intitulée "Islam et histoire 
réelle : pourquoi les blocages ?", il a clairement déclaré: « Si j’étais en meilleure santé je serais 
engagé ou présent dans des quartiers où il y a des musulmans mais j’essaie de fournir des outils 
pour que d’autres soient sur le terrain [d’évangélisation] ».20 

 

 
17 http://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0675-0749,_Ioannes_Damascenus,_De_Fide_Orthodoxa,_EN.pdf 
 
18 https://www.youtube.com/watch?v=uL_PmtC5a6E 
 
19 https://mission-ismerie.com/#mission-ismerie 
 
20 https://www.youtube.com/watch?v=YwoV7TOrPUM 
 



6 
 

Dans ce qui suit, nous présentons les grandes lignes des travaux pionnier issus d’auteurs 
chrétiens, il serait laborieux de passer en revue toutes les thèses écrites par ces missionnaires , nous 
mentionnons que les principaux auteurs chrétiens du XX et XXIe siècle avec la conclusion de leurs 
travaux . 

Auteur Titre Conclusions des travaux 

Le Père Henri Lammens Coran et Tradition, 
Comment fut composée la 
vie de Mahomet, Revue 
des Recherches de Science 
Religieuse, 1910.  

L’islam croyances et 
institutions 

 Les textes ayant servi à composer le Coran sont 
d’origine Biblique 

Henri Lammens met en relief le cercle vicieux 
entre Coran et Tradition, la tradition étant 
construite à partir de l’exégèse de bribes de 
versets coraniques alors que l’interprétation de 
ceux-ci dépend de cette même tradition ! 

Le Père dominicain Gabriel 
Théry , pseudo 

(Hanna Zakarias) 

De Moïse à Muḥammad  

L'Islam, Entreprise Juive  

Le Coran ne pouvait être l’œuvre de Muḥammad 
mais d'un converti au judaïsme par son 
instructeur juif.  

Ce que l’on nomme Coran, nous dit Hanna 
Zakarias, ne serait que le cahier de route du 
Rabbin. 

Le Père Bruno Bonnet- Eymard  

Sous la direction de son  

Le Père Georges de Nantes 

Le Coran traduction et 
commentaire systématique 

Les textes ayant servi à composer le Coran 
étaient d’origine et d’inspiration hébro-syro-
araméenne. 

Trois tomes sont déjà parus, mais 
malheureusement cette exégèse qui se veut 
scientifique a été interrompue depuis le décès 
du collaborateur du frère Bruno qui était un ex-
Rabbin Kurt HRUBY converti au 
christianisme (Prof. à l’institut catholique et 
expert en hébreu biblique). 
 

Le Père Joseph  Bertuel  L’islam, ses véritables 
origines  

Muḥammad n'est qu'un rabbin chassé d’Edesse 
par Héraclius, en 628 EC. Les paroles du Coran 
n’ont pu être prononcées que par un Juif 
authentique.  
 

Le Père Antoine Moussali  La croix et le croissant,  

Editions de Paris, 1998  

Interrogations d’un ami 
des musulmans 

Le Coran n’était que le lectionnaire, en 
araméen, d’une secte judéo-nazaréenne, au 
début du VIIe siècle. 

Ignacio Olaguë  

  

Les Arabes n'ont jamais 
envahi l'Espagne 
(Flammarion) 
 

Muḥammad donne encore des ordres en 855. Ce 
qui plaide pour la thèse stipulant que 
"Mahomet" était devenu le surnom de tous les 
chefs de tribu.  
 

John. Wansbrough Quranic Studies, Oxford, 
1977, et The Sectarian 
Milieu, Oxford, 1978.  
 

Le Coran trouve ses origines dans les 
prédications orales transcrites sur des supports 
par des scribes religieux appartenant à des 
milieux sectaires en Mésopotamie, c’est sous les 
Califes Omeyyades et Abbassides que ces 
fragments de prédications ont été collectés en 



7 
 

Auteur Titre Conclusions des travaux 

un seul corpus coranique qui a été canonisé par 
la suite.  

Le texte définitif du Coran n’était toujours pas 
achevé au IXe siècle.  

Patricia Crone  

& Michaël Cook  

(disciples de Wansbrough) 
 

Hagarism: The Making of 
the Islamic World  

Meccan Trade and the Rise 
of Islam  

Le berceau de l’islam n’aurait pas pu être La 
Mecque mais quelque part au nord de l’Arabie. 
L’existence même de La Mecque est très 
incertaine, avant que les Califes n’en fassent un 
centre de pèlerinage.  

Christoph Luxenberg 
(pseudonym) 

The Syro-Aramaic Reading 
Of The Koran : a 
contribution to the 
decoding of the language 
of the Qur’an  

L’origine de la langue du Coran est un mélange 
de syriaque et d’araméen. Le Coran n’était qu’un 
simple lectionnaire syriaque traduit à des fins 
liturgiques. 

Grégoire Félix, qui n’est autre 
que  

Le Père Édouard-Marie 
Gallez  qui publiera plus tard 
«  Le Messie et son prophète » 

 

 

A la recherche de 
Muḥammad  
 

Un manuscrit syrien de 874, où l'émir des 
Hagarènes (descendants de Hagar, mère 
d'Ismaël) se réfère à la Thora en hébreu, et non 
au Coran. 

Père Édouard-Marie Gallez   

Vulgarisation par  

Michel Benoit (la naissance du 
Coran) 

Leila Qadar (les trois visages de 
l’islam) 

Odon Lafontaine (le grande 
secret de l’islam) 

 

Consulter notre réponse à EM 
Gallez et al : 

https://ahmedamine.net/liste-
des-articles-en-francais/ 
 

Le Messie et son prophète 

Cette thèse fait la 
synthèse des travaux 
précédents.  

Le titre de louvrage de 
Gallez  fait écho au travail 
du Père Joseph Azzi dans 
son livre « Le prêtre et le 
prophète ».Qui traite de 
l’instruction de 
Muḥammad par le prêtre 
Nazaréen Waraqa Ibn 
Nawfel  

Le lectionnaire des judéo-nazaréens aurait été 
traduit en arabe pour servir d’outil de 
prédication afin de recruter les Arabes dans une 
armée qui aurait pour but la conquête de 
Jérusalem afin de hâter le retour du Messie. 
Comme le Messie tant attendu n’est pas revenu, 
la secte judéo-nazaréenne a fait scission avec les 
Arabes.  

Ce n’est que vers la fin du VIIe siècle que 
Muḥammad se transforma en Prophète pour 
faire pièce à Moïse et Jésus, les fondateurs du 
judaïsme et du christianisme.  

Il faut noter également qu’un certain Jean 
Ḥabib Allāh a publié 4 ans avant la thèse de 
Gallez un article* qui présente cette théorie des 
judéo-nazaréens ou d’ébionites immigrés en 
Arabie pour trouver refuge et fonder le pro-
islam. 

* http://www.culture-
arabe.irisnet.be/dissidence.htm 

 

 

 

 



8 
 

Quelques remarques sur l’approche des polémistes chrétiens 

Il convient de préciser que le tableau précédent n’est pas exhaustif et n’a pas pour vocation de 
citer tous les travaux d’auteurs chrétiens surtout que bon nombre d’entre eux peuvent publier des 
travaux qui respectent les normes académiques contrastant avec leur déclaration dans des 
conférences destinées à un public chrétien, je cite à titre d’exemple le Père Claude Gilliot où le 
contraste entre ses publications universitaires et ses conférences orales est saisissants, comme sa 
conférence intitulé « Forces et faiblesses de l'islam face à l'annonce chrétienne »21. 

  
L’idée n’est pas de mettre tous les chercheurs chrétiens dans le même panier, car l’on peut être 

chrétien et effectuer un travail historique sérieux et impartial. Le résultat se jugera au vu de la 
prise de distance que prendra le chercheur en question par rapport à son dogme et surtout 
l’absence de projet d’évangélisation en arrière-fond, comme c’est le cas des travaux de Gallez et 
son équipe (ISMERIE). 

 
On peut ajouter à la liste citée dans le tableau, un livre dont on parle peu, probablement parce 

qu’il peut donner une certaine crédibilité aux sources musulmanes. Il s’agit de l’ouvrage du Pasteur 
Georges Tartar, intitulé: « Dialogue Islamo Chrétien", sous le Calife al-Maʾmūn » vers l’an 820 (813-
834), paru en 1985 chez NEL. Après avoir montré l’importance et l’authenticité du manuscrit, 
l’auteur traduit et commente l’échange épistolaire entre les deux protagonistes : l’un musulman, 
al-Hāshimī et l’autre chrétien nommé al-Kindī. Ce dialogue sous le Calife al- Ma’mūn, deux cents 
ans après le décès du prophète de l’islam. Ce texte constitue un remarquable modèle du genre, car 
il s’agit d’un mélange de courtoisie et d’intransigeance, il devrait servir d'exemple de dialogue 
interconfessionnel de nos jours. 

 
Nous avons volontairement inclus les travaux universitaires de Particia Crone et John 

Wansbrough dans ce tableau sans vouloir les mettre dans la même catégorie des missionnaires. Ils 
sont mentionnés en raison que leurs travaux servent de base de travail pour les polémistes pour 
échafauder leurs thèses déconstructivistes. Le tableau montre qu’il s’agit d’une entreprise 
organisée, qui se transmet de maître à disciple et n’a rien avoir avec une recherche neutre et 
impartiale. Les conclusions, varient d'un chercheur à un autre en fonction de la méthodologie 
suivie et d ses aprioris: 
 
—Parmi les auteurs, ceux qui écartent d'un revers de la main toutes les sources musulmanes, à 
comme le Père Bruno Bonnet, qui explore le texte du Coran sans prendre en compte les marques 
diacritiques afin de lui trouver une nouvelle interprétation. Avec cette méthode douteuse qui 
repose sur le changement de l’emplacement de signes diacritiques, toutes les combinaisons sont 
possibles pour faire dire au texte tout ce qu’il désire. Il a prédéterminé à l’avance le sens qu’il 
attendait en utilisant les conclusions de Lammens et de Gabriel Théry, qui pensaient que le Coran 
est l’œuvre d’un rabbin. Une réponse détaillée ces théories nécessitent des articles dédiés (voir 
quelques réponses ici : https://ahmedamine.net/liste-des-articles-en-francais ). 
 
—D'autres auteurs ne se gênent pas de sélectionner dans les sources islamiques ce qui pourrait 
appuyer leurs théories, tout en critiquant par ailleurs le caractère non historique de la tradition 
islamique. A cet égard, l’on peut mentionner le Père Joseph Azzi et le Père Edouard-Marie Gallez. 
Ils sélectionnent par exemple, les hadiths qui relatent la vie de Waraqa b. Nawfal, ou ceux qui 
évoquent l’attente de la venue du Messie à la fin des temps. Ils réinterprètent également la conquête 
de Jérusalem par les Arabes, la construction d’une mosquée comme le témoin d’un projet 
messianiste visant la reconstruction du troisième temple pour hâter le retour du Messie Jésus.  

 
21 Conférence du Père Gilliot : https://www.youtube.com/watch?v=GZH7zRvTFZA 
 



9 
 

IV-Les approches du Coran selon l'islamologie  

La recherche universitaire se base sur un présupposé méthodologique qui consiste à exclure 
d’emblée le surnaturel comme explication de l’objet étudié. Ce préalable méthodologique est 
valable quel que soit le domaine de la recherche. Donc l’analyse de l’histoire du Coran ne va pas 
déroger à cette règle. Pour les chercheurs, il serait inconcevable qu’un texte religieux puisse être 
révélé par un principe métaphysique, ni qu'une religion puisse émerger ex-nihilo, uniquement 
par la puissance d’un homme inspiré.  

En islamologie en tant que discipline académique consacrée à l’étude scientifique de l’islam, 
la prémisse axiologique est que le Coran est un texte composé par un ou plusieurs auteurs, la 
recherche consistera simplement à le(s) mettre en évidence. Ce préalable méthodologique peut 
être discuté d’un point de vue philosophique mais ce n’est pas l’objet de cet article. Donc nous 
admettons cette règle qui a l’avantage de ne pas mélanger la science factuelle avec les croyances 
diverses et variées (principe suspension de jugement et de neutralité axiologique). 
 

Il serait fastidieux dans cet article de vulgarisation de présenter dans le détail, chaque 
approche séparément, car chacune d’entre elles, nécessiterait un ouvrage à part. Nous renvoyons 
le lecteur intéressé vers les ouvrages de référence traitant de l’histoire du Coran dans les notes et 
dans la bibliographie. Nous nous contenterons ici, que de présenter les grandes lignes des 
tendances actuelles de l’islamologie. 

 
 
A – Les difficultés de la recherche islamologique  

L’islamologie est une discipline relativement récente, elle se cherche encore au sein des 
différentes sous-disciplines qui la composent (philologie, codicologie, numismatique, 
archéologie, histoire, anthropologie historique. etc.), le ballotement méthodologique qui 
caractérise les études islamologiques est lié au cloisonnement des différentes disciplines et 
l’absence d’un référentiel théorique qui permet de mettre en lien les résultats des différentes 
approches. 

En effet, nous avons l’impression qu’il existe autant d’islamologies que d’islamologues. Pour 
donner un exemple illustratif, nous pouvons citer l’ouvrage collectif intitulé : Le Coran des 
Historiens22, publiés en 2019 sous la direction de Guillaume Dye et Ali-Amir Moezzi, il s’agit d’un 
corpus d’articles de synthèse des travaux de plusieurs spécialistes où chacun explore une facette 
des recherches récentes sur le Coran, c’est une compilation d’articles sans mise en perspective, ni 
méta-synthèse à la fin de l’ouvrage. Le propos n’est pas de critiquer le contenu hétérogène d’un 
ouvrage collectif, car la critique doit porter sur chaque contribution à part.  

 
Nous constatons l’absence d’une ligne directrice, si ce n’est la contextualisation du corpus 

coranique au sein de l’Antiquité tardive. Nous souhaitons simplement souligner le cloisonnement 
des disciplines. Cela étant dit, la somme « Le coran des Historiens » est incontestablement un 
formidable outil de travail pour tout chercheur en islamologie23.  

 

 
22 Pour un aperçu des questions traitées dans le Coran des historiens, voir la recension de Christian Locon de 
l’académie des sciences d’outre-mer : https://academieoutremer.fr/presentation-bibliotheque-les-recensions-du-
carasom/?aId=2625 
23 Une autre recension de l’ouvrage par  Adreien de Jarmy de l’université de Strasbourg : 
 http://journals.openedition.org/mideo/7240 



10 
 

La difficulté d’appliquer la méthode historique24 au texte fondateur de l’islam, est en rapport 
avec la rareté des sources contemporaines à son émergence. Pour contourner cette difficulté, les 
chercheurs ont essayé de trouver d’autres moyens d’investigation, reposant sur une méthode 
pluridisciplinaire qui fait appel à plusieurs champs de compétences (philologie, sémantique, 
numismatique, codicologie, épigraphie, etc.). 

  
Le problème posé par cette démarche universitaire, c’est la multiplicité des hypothèses et 

l’absence d'un consensus sur une piste sérieuse qui aboutirait à une piste plausible sur l’origine 
du Coran25. Or, les chercheurs ne se préoccupent pas de cet aspect à partir du moment qu’ils 
partagent l’idée que le Coran, comme toute texte historique, a été composé par un ou des auteurs 
dans le cadre d’un processus rédactionnel, qui s’inscrit dans le contexte de l’antiquité tardive. 
L’essentiel pour la plupart d’entre eux est de définir les étapes et/ou les acteurs de ce processus 
afin de publier pour satisfaire des exigences académiques. 

 
 
 

B - Les approches académiques de l’histoire du texte coranique  

Les études coraniques développées depuis le XIXe siècle sont multiples, nous ne citons que les 
méthodes bien reconnues. Pour aller plus loin le lecteur pourrait, consulter les ouvrages 
mentionnés en bibliographie ou se référer au site internet géré par Mehdi Azaiez26, islamologue 
qui a dirigé la publication d’un livre intitulé Le Coran, nouvelles approches, CNRS édition - 2013.  

1 - La méthode historico-critique : elle se base sur différentes analyses dont : 

—La critique textuelle (Bergsträsser, Gilliot, Kropp, Nöldeke, Pretzl, Jeffery, Mingana) 
—La critique des sources (Mingana, Lüling, Luxenberg) 
—L’histoire des formes (Prémare, Wansbrough) 
—L’approche comparative (Geiger, Masson, Tisdall) 
—L’approche d’anthropologie historique (Chabbi, Djaït, Rubin, Prevost, Benzine) 
—L’approche codicologique (Chahdi, Déroche, Fedeli, Helali, Puin, Sadeghi)  
—L’approche épigraphique (Frédéric Imbert, M.C.A. MacDonald) 
 
 
2 - La méthode littéraire : elle porte sur l’étude du texte coranique tel qu’il nous est 
parvenu, elle se base sur différentes analyses telles que : 

—L’analyse de l’énonciation (Bennani, Bentaïbi, Chagh, Larcher) 
—L’analyse de la narrativité structurale (Laroussi, Neuwirth) 
—L’analyse sémantique (Abdel Haleem, Badawi, Izutsu, Lassoued, Madigan...) 
—L’analyse sémiotique (El Yagoubi Bouderrao, Toelle...)  
—L’analyse rhétorique (Cuypers, Boisliveau) 
—L’analyse psychanalytique 

 
24 La méthode historique à sa propre épistémologie, elle obéit à des règles strictes, elle n’est pas à confondre avec les 
rapprochements philologico-historiques résumés dans le pléonasme « historico-critique » comme si la méthode 
historique n’est pas critique par nature 
25 Pour se faire une idée de la crise des études sur le Coran voir, Gabriel Said Reynolds, « The Crisis of the Quranic 
Studies », in, The Qurʾān and Its Biblical Subtext, Routeldge (2010), p.3-19. Voir également, Alex Vasconcelos 
Caeiro, Emmanuelle Stefanidis. « Religion, History, Ethics: Rethinking the Crisis of Western Qur’anic Studies. 
Identity, Politics and the Study of Islam-Current Dilemmas in the Study of Religions ». In Identity, Politics and the 
Study of Islam, p. 69-97. 
26 www.mehdi-azaiez.org/ 



11 
 

 
 
3 - Les métanalyses 
 
Une mention toute particulière à trois analyses citées dans la liste établie par l’islamologue, Mehdi 
Azaeiz, ces analyses aboutissant à des résultats surprenants : 
  
a)-L’analyse de la structure rythmique des sourates selon Pierre Crapon de CAPRONA dans sa 
thèse Le Coran: aux sources des paroles oraculaires. Etude rythmique des sourates mecquoises27. Cet 
auteur est décédé avant d’achever l’analyse des sourates médinoises.  Pierre Crapan de Caprona 
affirme que « la complexité des structures exclut une composition consciente de Mahomet. C’est pourquoi 
nous sommes en faveur de ranger cette hymnologie dans une catégorie que nous définirions comme 
transpersonnelle »28. 
 
b)-L’analyse de la métatextualité, de la rhétorique, de la binarité et de l'auto-canonisation du 
Coran a été défendue par l’islamologue Anne-Sylvie Boisliveau dans Le Coran par lui-même29. Ce 
thème de l’auto référentialité est également traité par Stefan Wild dans son ouvrage Self-
referentiality in the Qur'ān30. 
 
c)-L'analyse rhétorique faite par Michel Cuypers permet d’entrevoir la cohérence interne du 
Coran en dépit de ses apparentes contradictions et ruptures thématiques. Michel Cuypers s'est 
basé sur les règles de la rhétorique sémitique, mise en évidence par Robert Lowth au XVIIIe siècle 
et théorisées plus tard par Nils Wilhelm Lund sous forme de règles connues sous le nom « Lois 
de Lund » 31. Pour lire une synthèse sur cette approche, nous invitons le lecteur à visiter notre site 
internet, rubrique articles où je fais le résumé des nouvelles approches du Coran32 

Contrairement à ce qu’affirment les tenants de la méthode hypercritique, qui tentent de 
démontrer que le Coran n’est qu’un corpus composé de textes hétérogènes, donc ayant de 
multiples auteurs ; les analyses littéraires synchroniques convergent pour plaider la cohérence 
interne du texte coranique avec des schémas rhétoriques bien structurés, une autoréférentialité 
très élaborée visant son auto-canonisation. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
27 Pierre Crapon de Carpona, Le Coran: aux sources des paroles oraculaires. Etude rythmique des sourates 
mecquoises, ed. Publications Orientalistes de France, 1981. 
28 Voir à ce propos l’article de Nicolai Sinai, quand le rasm coranique a atteint sa forme finale, que nous avons 
publié en français ici: 
https://www.academia.edu/105969854/Quand_le_rasm_du_Coran_a_atteint_sa_forme_finale_ 
29 Anne-Sylvie Boisliveau, Le Coran par lui-même. Vocabulaire et argumentation du discours coranique 
autoréférentiel, Leiden, Brill, 2014, 432 p. 
30 Stefan Wild, Self-referentiality in the QurꜤān, Harrassowitz, 2007. 
31 https://www.ideo-cairo.org/fr/members-fr/michel-cuypers-p-f-j/ 
32 URL : https://ahmedamine.net/liste-des-articles-en-francais/ 



12 
 

C - L’histoire de la fixation du texte Coranique 
 

La question de la préservation du Coran est intrinsèquement liée au processus de sa 
transcription, sa collecte et transmission. Cela dépend également des moyens dont nous 
disposons pour affiner la datation de sa standardisation définitive. La question de la datation fait 
l’objet de débats passionnants jusqu’à nos jours33. Par conséquent, il devient évident que plus la 
date de la fixation définitive est proche du temps présumé de la prédication de Muḥammad, plus 
la filiation à son auteur sera plausible. Naturellement, la position traditionnelle va dans ce sens 
comme nous l’avons déjà vue plus haut. La décision d’écrire et de collecter le Coran, s’est faite 
du vivant du Prophète, mais la fixation de son squelette consonantique n’a été effective qu’au 
règne du 3e calife ꜤUthmān. Notons cependant que d’un point de vue historique, nous ne 
disposons actuellement d’aucune trace matérielle émanant du Prophète ou de ses scribes. 

 
En effet, la plus ancienne version complète du Coran ne date que de la deuxième moitié du 

VIIIe siècle. Les manuscrits de l’époque pré-abbasside sont très rares et fragmentaires, ce qui rend 
leur datation difficile et fait l’objet de controverse auprès des experts comme indiqué plus haut. 
Quelques fragments de parchemins ont été datés par certains experts entre la moitié et la fin du 
VIIe siècle. Cette datation reste controversée, d’autant plus qu’il n’existe à ce jour aucune 
certitude à ce sujet, les résultats divergent d’un expert à autre (cf. Tableau n°1). 

 
Selon l'approche historique positiviste, il n'y a pas de traces matérielles, ni arguments factuels 

et non discutables appuyant l'existence des codex des Compagnons ( massāḥif al-sahāba), ni même 
du mushaf imām dit de ꜤUthmān. Toutefois, Marjin Van Putten a démontré par une analyse codico- 
philologique, qu'il est possible d’identifier une sorte de filiation (généalogie) de manuscrits qui 
impliquerait l’existence d’un archétype originel, que l’on pourrait rapprocher avec le codex de 
ꜤUthmān34. Notamment en l’absence d’autres alternatives pouvant expliquer cette présumée 
filiation. Dès le XIXe siècle de notre ère, Alois Sprenger opte pour une fixation tardive dans sa vie 
de Mahomet35, il distingue les « aides mémoires primitives » à usage personnel des codex entiers 
officiels qui eux ne dateraient que du VIII-IXe siècle. Par la suite c’est Ignaz Goldziher qui va 
s’atteler au problème du développement de la transmission du hadith. Il a publié en 1890 une 
œuvre magistrale intitulée Muḥammadanische Studien36 où il a critiqué la valeur historique de la 
tradition prophétique. La thèse de Goldziher a retenu l’approbation de la majorité des 
islamologues jusqu’à la deuxième moitié du XXe siècle. Toutefois, dans les années 1960, Goldziher 
a reçu une critique sérieuse par Nabia Abbot in « Studies in Arabic Literary papyri »37 suivie par 
Fuat Sezgin dans Geschichte des arabischen Schrifttums 38.  Tous les deux affirment qu’une écriture 
systématique existait déjà en Arabie pré-islamique et à plus forte raison durant le premier siècle 
de l’hégire. 

 
33 Voir à ce propos l’article de Nicolai Sinai, l’éléphant chrétien dans la pièce mecquois, publié sur Academia : 
https://www.academia.edu/129181020/L%C3%A9l%C3%A9phant_chr%C3%A9tien_dans_la_pi%C3%A8ce_mecq
uoise_Dye_Tesei_Shoemaker_et_la_datation_du_Coran 
34 Van Putten Marjin, « The Grace of God as evidence for a written Uthmanic archetype: the importance of shared 
orthographic idiosyncrasies », publié en ligne en 2019 : https://www.cambridge.org/core/journals/bulletin-of-the-
school-of-oriental-and-african-studies/article/grace-of-god-as-evidence-for-a-written-uthmanic-archetype-the-
importance-of-shared-orthographicidiosyncrasies/23C45AC7BC649A5228E0DA6F6BA15C06 
35 Aloirs Sprenger, The Life of Mohammad: From Original Sources, ed. Presbyterian Mission Press, 1851. 
https://archive.org/details/lifemohammadfro00aloygoog 
36 Goldziher. I, Muhammedanische Studien, vol. 2. Halle, 1890. 
https://archive.org/details/muhammedanisches00gold 
37 Nabia Abbot, Studies in Arabic Literary Papyri II: Qur'anic Commentary and Tradition, OIP, 1967. 
https://archive.org/details/oip76 
38 Faut Sezgin, Geschichte des arabischen Schrifttums, Brill, 1967. 
https://archive.org/details/geschichtedesara0003sezg 



13 
 

En effet, Nabia Abbot fait état d’écrits systématiques pendant la période Omeyyade 40-132 
H/660-750.  A noter que la recherche en Coranologie a fait une avancée majeure avec l’œuvre 
monumentale de Theodor Nöldeke intitulée Geschichte des Qurans 39 qui a été poursuivie et 
enrichie par ses disciples : Friedrich Schwally, Gotthelf Bergstrasser et Otto Pretzl.  

Et dans les années 1990, la recherche sur le Coran a connu un nouvel essor avec les travaux de 
Gregor Scholer dans Charakter und Authentie der muslimischen Überlieferung über das Leben 
Muḥammads, Berlin–New York 199640. Scholer et Andreas Goerke ont repris et analysé les travaux 
antérieurs notamment ceux d’Harald Mostki, pour affiner considérablement l’examen de la 
question de la transcription-fixation du texte Coranique. Il distinguait les écrits à visée 
personnelle de ceux qui sont officiels et destinés à la publication41. 

 

 
D - Les deux tendances de l’islamologie  

 

On peut schématiquement classer les chercheurs qui travaillent sur les débuts de l’islam en 
deux grandes tendances, bien qu’en réalité les choses ne sont pas si simples. Certains chercheurs 
peuvent parfois adopter des positions différentes selon la question traitée, on peut distinguer : 

 
1) L’école maximaliste (historico-critique modérée) 
  

Selon cette école « toute information historique ne peut être déclarée fausse que s'il y a de 
bonnes raisons pour le faire » : ici les chercheurs recoupent les sources et sélectionnent ce qui 
parait plausible et écartent tout ce qui est invraisemblable ou légendaire. Les hypercritiques 
attaquent les auteurs de cette école, remettant en cause leurs critères de sélection parmi les 
sources musulmanes. Ils pensent qu’il n’existe aucune méthode infaillible pour décerner ce qui 
relève de l’invention et ce qui pourrait remonter à un noyau historique . Certains ont proposé des 
critères d’historicité en s’inspirant des études bibliques, mais l’extrapolation reste questionnable, 
je cite l’exemple de Maxime Rodinson et d’Alfred Louis de Prémare, deux éminents islamologues 
arabisants qui proposent trois critères de plausibilité historique , comme : 

 
—Le critère de convergence ou d’attestions multiples : la convergence des sources différentes 
sur le même évènement lui donne une plus grande chance d’historicité. 

—Le critère des détails peu reluisants ou critère d’embarras: ces islamologues pensent que 
quand un hadith renferme des détails peu reluisants sur le prophète, il peut être considéré comme 
ayant un fond de vérité ! A cet égard, il est tout à fait possible d’envisager que le hadith en 
question, puisse être inventé par des individus malintentionnés, comme des convertis à l’islam 
sous contrainte. Cette hypothèse peut être attestée par de nombreux exemples. Comme le cas de 
KaꜤb al-Aḥbār, un grand rabbin converti à l’islam, qui a inondé la tradition prophétique de 
légendes d'origine talmudique, via le Compagnon d’origine yéménite connu par la sobriqué "Abū 
Hurayra".  

 
39 Theodor Nöldeke, Geschichte des Qurans, Dieterich, 1909-1938. 
https://archive.org/details/geschichtedesqor00nluoft 
40 Gregor Scholer, Charakter und Authentie der muslimischen Überlieferung über das Leben Muḥammads, Berlin–
New York 1996 
41 Goerke. A, Motzki. H, Schoeler. G, « First-Century Sources for the Life of Muhammad ? A Debate ». In : Der 
Islam. 2012 ; Vol. 89 (2), De Greyter, 2012, p. 2-59. 
 



14 
 

 

Pour plus de détails, je renvoie le lecteur, vers l’excellent livre de Mohamed LOUIZI ayant pour 
titre: un inféodé sur le chemin de Damas 42. 

—Le critère portant sur les détails insignifiants et les confidences d’alcôve : selon ce critère, les 
récits les plus crédibles seraient ceux qui rapportent, les confidences intimes du Prophète, comme 
ceux de Muḥammad confiées à son épouse ꜤĀiʾsha.  

L’approche critique classique a quelques défenseurs en Grande Bretagne ; à titre d’exemple, on 
peut mentionner en particulier John Burton qui a publié son ouvrage majeur : « The Collection of 
the Qur’ān »43, paru la même année que les Quranic Studies de Wansbrough44.   

Bien que ces deux savants se fondent sur les méthodes de Goldziher et de Schacht pour la 
critique de la tradition islamique. Ils divergent sérieusement en ce qui concerne l’histoire de la 
transmission du Coran et sa datation. Burton arrive à des conclusions radicalement différentes 
de celles de Wansbrough45 (cf. Tableau n° 1, ci-dessous). 

 

Date de la fixation du rasm  Auteurs 

Epoque du Prophète John Burton,  
Friedrich Schwally Angelika Neuwirth 

Epoque du Calife ꜤUthmān Theodor Noldeke, Gotthelf Bergstrasser, 
Otto Pretzl 

660-750 EC Nabia Abbott, Fuat Sezgin, François 
Déroche 

657-690 EC Gregor Schoeler  

VIII-IXe siècles Ignaz Goldziher, John Wansbourgh 
Jacqueline Chabbi 

Sous ꜤAbd al-Malik (685-705) Alphonse Mingana, Paul Casanova 
Patricia Crone & Michael Cook 
Alfred Louis de Prémare 
Stephen Shoemaker, Guillaume Dye 
Tomaso Teisi  

 
Tableau n°1 

 
 
 
 
 
 

 
42 http://mlouizi.unblog.fr/files/2009/07/iltaitunefoisuninfodsurlechemindedamas.pdf 
43 John Burton, The Collection of the Qur’ān, Oxford University Press, 1977. 
https://archive.org/details/thecollectionofthequranbyjohnburton_201912/mode/2up 
44 John Wansbrough, Quranic Studies. Sources and methods of scriptural Interpretation, Foreword, Translations, 
and Expanded Notes by Andrew Rippin, New-York, Prometheus Books, 1977/2004. 
45 John Wansbrough The Sectarian Milieu. Content and Composition of Islamic Salvation History, Foreword, 
Translations, and Expanded notes by Gerald Hawting, Prometheus Books, Amherst, 1978/2006. 



15 
 

 
2) L’école minimaliste (hypercritique) 
 
Selon cette tendance « l’absence de preuves matérielles équivaut à l’absence de faits supposés». 
Compte tenu de l’absence de traces écrites attestant de l’historicité de la Tradition islamique et 
devant son caractère très tardif au regard des faits rapportés, l’école hypercritique rejette presque 
toutes les sources musulmanes pour les raisons suivantes : 

— Le grand écart entre la tradition orale est sa mise par écrit 
 

— La présence d’énormes contradictions et invraisemblances 

— La présence de fautes historiques avérées et d’anachronismes 

— L’abondance de récits légendaires 

La méthode historico-critique initiée par Ignaz Goldziher et ceux qui ont suivi la même 
approche, comme Joseph schacht et Juynboll ont été critiqué sur le plan méthodologique par 
Harald Motzki, un expert du Hadith, qui a démontré les failles de cette approche septique. 

La divergence des chercheurs occidentaux sur la datation de la version finale du Coran en 
rapportant les conclusions contradictoires dont nous avons donné un aperçu au tableau n°1. Les 
théories postulant une fixation tardive du Coran tombe en désuétude depuis la découverte de 
nombreux manuscrit coraniques datant du premier siècle46 et l’édition d’un nombre considérable 
d’ouvrages anciens comme dans le tableau ci-dessous: 

 

Le livre d’apostasie et des conquêtes de Sayef Ibn ꜤUmar (m.180/796)  لسيف بن عمر والفتوحكتاب الردة  

Le Musnaf/Recueil de ꜤAbd al-Razzāq al-SanꜤānī (m.211/827)  مصنف عبد الرزاق 

Le Musnaf/Recueil d’ibn Abī Shayba (m.235/849)  بي شيبة أ مصنف بن  

Les chroniques de Khalīfa Ibn Khayyāṭ (m.240/854)  تاريخ خليقة إبن خياط 

Les chroniques de Médine de ꜤUmar Ibn Chubba (m.262/877) ه شب إبن عمرتاريخ المدينة ل  

Tableau n° 2 

L’existence d’ouvrages de cette envergure au IIe siècle de l’hégire témoigne d’une 
tradition scripturaire bien établie, dans le sens que ces ouvrages ne sont pas apparus ex-
nihilo ; la rédaction de ces livres s’inscrit dans une tradition d’écriture qui devait remonter au 
minimum à une génération auparavant. 

 

 

 

 
46 Voir ce papier, liste concise des manuscrits coraniques attribuables au premier siècle de l’hégire. 
https://www.academia.edu/86601862/Liste_concise_des_manuscrits_arabes_du_Coran_attribuables_au_premier_si
%C3%A8cle_de_lh%C3%A9gire 



16 
 

E) - Exemples d’approches hypercritiques  
 

1) La thèse d’alphonse Mingana (1878-1937) 
 

L’auteur reprend et développe la théorie de Paul Casanova(1861-1926) sur le rôle fondamental 
du Calife Omeyyade ꜤAbd al-Malik b. Marwān par le biais de son gouverneur al-Ḥajjāj b. Yūssuf 
dans la fixation finale du texte Coranique. Mingana47 se sert aussi des travaux de Goldziher sur 
l’intervalle qui sépare l’époque du Prophète des plus anciennes sources comme Tabaqāt Ibn SaꜤad 
(m.229/844) et Saḥīḥ al-Bukhārī (m.256/870). Mais il est a souligné ici le fait qu’à l’époque de 
Mingana, les ouvrages de grande envergure que nous avons mentionnés plus haut n’étaient pas 
encore édités, donc Mingana n’avait pas accès à l’ensemble des données. En résumé, Mingana 
conclut à une origine syriaque du Coran, qui serait issu des milieux chrétiens orientaux. Il disait 
que le Coran ne pouvait exister avant la fin du VIIe siècle de notre ère et que le Codex dit de 
ꜤUthmān n’a vu le jour qu’à l’époque ꜤAbd al-Malik b. Marwān (r.65-86/685-705). Cette thèse a 
été reprise à son tour par un certain Christoph Luxenberg. Pour de plus amples informations au 
sujet de l’origine syro-araméenne, je conseille de lire l’article publié sur le site Islamic Awareness 
«la présumée origine Aramo-Syriaque du Coran »48. 

 
 

2)La Thèse de John Wansbrough (1928-2002) 
 

Les travaux John Wansbrough sont difficiles à résumer sans en déformer le contenu, ce que 
l’on peut retenir est que Wansbrough conteste aussi le caractère historique du narratif musulman. 
Il se rallie aux chercheurs qui datent la fixation du canon qu’à la fin du II/VIIIe voire au III/IXe 

siècle. D’après la théorie de Wansbrough, les Arabes n’avaient pas établi une nouvelle religion 
propre au moment où ils sortaient de l’Arabie pour conquérir d’autres pays. C’est en dehors de 
l’Arabie qu’ils trouvèrent, après les conquêtes, des « milieux sectaires » au Moyen–Orient, plus 
particulièrement en Iraq. Ils commencèrent donc, de manière progressive à adopter la culture 
religieuse de ces « milieux » et à les adapter à leur mode de vie, en réécrivant leur propre histoire 
par l’arabisation des écrits existants. 
 

Le Coran émergea que par la suite, d’une multiplicité de sources, via les Sermonnaires 
populaires (al-Qussās) qui jouèrent un rôle fondamental dans son élaboration. Bien qu’elle fût 
séduisante avec des arguments bien construits et cohérents, cette théorie a été totalement délaissé 
au vu des avancées en papyrologie et épigraphie (découvertes de manuscrits coraniques datables 
de la 2e moitié du Ier/VIIe siècle) mais également pour des raisons méthodologiques par les 
propres disciples de Wansbrough que sont Patricia Crone et Michael Cook. Ces derniers ont 
rejoint les résultats obtenus par Mingana sur la base d’écrits non islamiques et par l’interprétation 
des inscriptions du Dôme du Rocher à Jérusalem. 
 

Estelle Whalen a publié une étude sur ce qu’elle qualifie « les sources oubliées » par les 
islamologues : « Forgotten Witness: Evidence For The Early Codification Of The Qur'an »49. Ces 
inscriptions du Dôme du Rocher, finement analysées par Christel Kessler et Oleg Grabar, ont été 
exécutées sur l’ordre du Calife ꜤAbd al-Malik b. Marwān.  

 

 
47 Mingana, Alphonse, “The transmission of the Kur’ān”, Muslim World 7, 1917 

48 https://www.ahmedamine.net/liste-des-articles 

49 Publication disponible ici : https://www.jstor.org/stable/606294 



17 
 

Les inscriptions du Dôme du Rocher paraissent être la première réelle illustration datée d’une 
définition dogmatique de l’unicité théologique selon l’islam : « Dis : Dieu est l’Unique, Il est le 
Seigneur à implorer, Il n’a pas engendré et n’a pas été engendré et n’a pas d’égale ». 
 

Par ailleurs, les inscriptions en question mentionnent des réponses aux chrétiens affirmant la 
négation du dogme trinitaire, précisant que ꜤIsā-Jésus Fils de Marie n’est qu’un prophète parmi 
d’autres. Pour plus de précisions sur ces inscriptions sur le Dôme du Rocher vous pouvez lire 
notre article sur la question et ma traduction des inscriptions50. Ainsi que notre article sur les 
inscriptions du Dôme du Rocher51 

 
  3) La Thèse de Crone et Cook (Hagarism) 
  
Dans la suite des travaux de Wansbrough, Patricia Crone (1945-2015) et Michael Cook (1940-) 

ont provoqué un séisme académique en 1977 avec la publication de Hagarism: The Making of the 
Islamic World. Ce travail a marqué la naissance de ce qu'on appelle l’école minimaliste ou 
hypercritique des études islamiques. Plutôt que de voir l'islam comme une prédication soudaine 
dans le désert d'Arabie, Crone et Cook ont proposé une genèse beaucoup plus complexe, 
impliquant des racines judéo-chrétiennes profondes et des influences syro-mésopotamiennes, 
tout en remettant en question la fiabilité des sources islamiques traditionnelles. 

 
Selon le chercheur Michel Orcel dans son livre l’invention de l’islam52, Patricia Crone serait 

revenue partiellement sur sa thèse concernant l’historicité du commerce mecquois, notamment 
dans deux articles. Le premier article a été publié en 2007 « Qurays and the Roman army: Making 
sense of the Meccan leather trade»53. Et le deuxième en 2008 : « What do we actually know about 
Mohammed? »54. 
 

Depuis ces publications, Patricia Crone55 admet la possibilité d’un commerce qorayshite, sans 
toutefois préciser dans ses travaux ultérieurs la localisation des qorayshites en question.  

 
Il en est de même pour Michael Cook qui a révisé ses positions sceptique par rapport à la 

Tradition dans son dernier ouvrage intitulé : A History of the Muslim World: From Its Origins to the 
Dawn of Modernity56. Ce qui témoigne de l’intégrité scientifique de ces auteurs, ils révisent leur 
position en fonction des découvertes archéologiques et des avancées de la recherche dans le 
domaine. Fred M. Donner (1998) dit en substance dans son livre : « les approches sceptiques 
envers les sources arabo-islamiques défendues par Crone et Cook dans Hagarism invitent à une 
lecture critique des traditions, mais ne suffisent pas à invalider entièrement la tradition 
musulmane »57 

 
 
 
 

 
50 https://ahmedamine.net/liste-des-articles-en-francais/ 
51https://www.academia.edu/145501194/MU%E1%B8%A4AMMAD_ET_J%C3%89SUS_DANS_LES_INSCRIPT 
ION_DU_D%C3%94ME_DU_ROCHER 
52 Michel Orcel, l’invention de l’islam, éd. Perrin, p.71-72. 
53 Patricia Crone, « Qurays and the Roman army: Making sense of the Meccan leather trade», in : Bulletin of the 
School of Oriental and African Studies 70, n°1, 2007, p 63-88 
54 Voir l’article en ligne : https://www.opendemocracy.net/en/mohammed_3866jsp/ 
55 Pour consulter la bibliographie de Crone : https://www.ias.edu/hs/crone/publications 
56 Michael Cook, A History of the Muslim World: From Its Origins to the Dawn of Modernity, ed.Princeton 
University Presse, 2024. 
57 Fred M. Donner, Narratives of Islamic Origins: The Beginnings of Islamic Historical Writing, Darwin Press, 
1998, p.25-31. 



18 
 

4) La thèse de Gerd-Rüdiger Puin (né en 1940) 
 

D’après les travaux de Gerd-Rüdiger Puin sur les manuscrits de Ṣanʿāʾ(cf. fig.1). Le texte 
coranique présente de nombreuses variantes textuelles. Mais également un ordre inhabituel des 
sourates, ainsi que des styles de graffiti arabes très rares. Sur la base de ces observations, Gerd-
Rüdiger Puin avance l'hypothèse que le texte coranique a probablement connu une évolution.  

La preuve en est que ces manuscrits sont des palimpsestes, où un texte ancien a été effacé pour 
être remplacé par un autre. Le lecteur intéressé par les manuscrits de SanꜤāʾ, pourra consulter les 
variantes textuelles58 évoquées par Gerd Puin ; elles sont résumées de manière ludique dans 
l’article wikipédia est très instructif avec des tableaux comparatifs entre le texte reçu (canonique) 
et le texte inférieur du palimpseste de Ṣanʿāʾ. Le lecteur qui connait un minimum la langue arabe 
constatera que ces variantes n’ont pas un impact significatif sur le sens des versets. 

 
 

  
 

Fig.1 : Le palimpseste de Ṣanʿāʾ 01-27.1, Dār al-Makhṭūṭāt al-Yamanīyya, Ṣanʿāʾ59 
 

Dans un article d'Atlantic Monthly en 1999, Gerd-Rüdiger Puin résumé sa thèse en ces termes:  

« Mon idée est que le Coran est une sorte de cocktail de textes qui n'étaient déjà pas entièrement 
compris même à l'époque de Mahomet. Beaucoup d'entre eux peuvent même être plus vieux que 
l'Islam lui-même d'une centaine d'années. Même dans les traditions islamiques, il existe une énorme 
quantité d'informations contradictoires, y compris un important substrat chrétien ; on peut, si l'on 
veut, en tirer toute une histoire alternative de l'islam. Le Coran lui-même proclame qu'il est 
« Mubīn », c'est-à-dire clair, mais si vous le regardez de près, vous remarquerez qu'une phrase sur 
cinq, ou à peu près, n'a tout simplement pas de sens. Beaucoup de musulmans vous diront le 
contraire, bien sûr, mais c'est un fait qu'un cinquième du texte Coranique est absolument 
incompréhensible. C'est ce qui est à l'origine de la gêne traditionnelle concernant la traduction. Si le 
Coran n'est pas compréhensible, si même en arabe on ne peut pas le comprendre, alors il n'est 
traduisible dans aucune langue. Voilà pourquoi les musulmans ont peur. Puisque le Coran répète à 
plusieurs reprises qu'il est clair alors qu'il ne l'est pas, il y a là une contradiction évidente et très 
grave. Il faut passer à autre chose. »60 . Fin de citation.  

 
58 https://fr.wikipedia.org/wiki/Manuscrits_de_Sanaa 
59 L'un des fragments du Coran du palimpseste de SanꜤāʾ, découvert en 1972 dans le grenier de la Grande Mosquée de 
SanꜤāʾ, au Yémen, et photographié par le docteur Gerd R. Puin, responsable du projet entre 1981 et 1985. Les écrits 
sont tirés des versets 3 à 10 de la sourate 20 (Taha) 
60 “What is the Koran?”, Atlantic Monthly (January 1999) ;  
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1999/01/what-is-the-koran/304024/, 



19 
 

A contrario, d’autres chercheurs ne sont pas de l’avis de Gerd Puin, comme Michel Cuypers, 
qui postule l’existence d’un ordre caché qui existerait en arrière-plan des sourates. Ce spécialiste 
en rhétorique sémitique voit une symétrie cachée dans le style coranique, sourate par sourate, 
qu'il dit étonnante et il a publié plusieurs articles pour démontrer cet état de fait. D’après Michel 
Cuypers, l'aspect décousu du Coran ne serait qu'une impression trompeuse, due au fait que la 
rhétorique "cachée" en arrière-plan, aurait été perdue depuis l'époque de sa rédaction61.                    
La cohérence interne du Coran, son caractère auto-référentiel et son auto-canonisation sont 
actuellement mis en évidence de manière rigoureuse par la thèse d’Anne-Sylvie Boisliveau dans 
son livre LE CORAN PAR LUI-MEME 62. 

Par ailleurs, en 2000, The Guardian a interrogé un certain nombre d'érudits musulmans sur 
leur opinion au sujet des affirmations de Puin. Par exemple le docteur Tarif Khalidi, qui est maître 
de conférences en études islamiques à l'Université de Cambridge, et le professeur Allen Jones, 
maître de conférences en études Coraniques à l'université d'Oxford.  En ce qui concerne 
l'affirmation de Puin selon laquelle certains mots et certaines prononciations dans le Coran n'ont 
pas été normalisés qu’en fin du IXe siècle, l'article note : « Jones reconnaît que des changements 
« mineurs » ont été apportés à la recension dite Uthmanienne. Khalidi affirme pour sa part que la 
compréhension musulmane traditionnelle de la transmission du Coran est globalement vraie et il affirme : 
" Je n'ai rien vu qui fût susceptible de changer radicalement mon point de vue ". Fin de citation. 

Selon Allen Jones, le Coran de Ṣanʿāʾ pourrait être qu'une mauvaise copie qu'utilisaient des 
personnes auxquelles le texte Uthmanien n'était pas encore parvenu : « Il n'est pas exclu qu'après 
la promulgation du texte Uthmanien, il lui ait fallu beaucoup de temps pour se propager. ». Fin de 
citation. 

L’islamologue Asma Helali a également travaillé sur les manuscrits de Ṣanʿāʾ et elle a formulé 
l’hypothèse selon laquelle le palimpseste de Ṣanʿāʾ reflète une activité scribale d’initiation à l’écriture 
par un étudiant en apprentissage et non une œuvre visant à la composition d’un codex officiel. Dans son 
article intitulé « Was the Ṣanʿāʾ Qurʾān Palimpsest a Work in Progress? »63, elle affirme que :  

«  En décembre 2012, j’ai visité le Dār al-Maḫṭūṭāt à Ṣanʿāʾ et j’ai vérifié que les images en quesƟon 
sont bien basées sur les fragments de la bibliothèque Ġarbiyya de la Grande Mosquée. Lors de 
l'étude des sources anciennes, nous nous concentrions strictement sur les caractéristiques 
paléographiques et philologiques du manuscrit et que nous évitions de les superposer à des 
considérations théologiques ultérieures. Dans l'étude des fragments du Coran ancien, cela implique 
de résister à la tentation de relier systématiquement les sources aux théories médiévales des 
variantes coraniques (qirāʾāt), produites bien plus tard et qui ne doivent pas être considérées 
comme un reflet fidèle du matériel ancien. Deuxièmement, nous devrions considérer le rôle initial 
de la source in situ : en l'occurrence, la manière dont le texte coranique du manuscrit a été utilisé et 
le contexte institutionnel de sa transmission. Nous devons examiner comment le parchemin a 
d'abord été lu, récité et copié au sein d'un cercle spécifique d'érudits ou d'étudiants, puis, plus tard, 
lavé et réutilisé ; et pourquoi il a été placé dans un faux plafond de la Grande Mosquée de Sanʿāʾ ». 
Fin de citation. 

 

 
61 Michel Cuyper, The Composition of the Qur’an: Rhetorical Analysis, ed. Bloomsbury Publishing. 
https://www.academia.edu/41574410/The_Composition_of_the_Qur_an_Rhetorical_Analysis 
62 Anne-Sylvie Boisliveau dans son livre, Le Coran par lui-même », ed.Brill 2014 
https://iismm.ehess.fr/bibliotheque-de-lislam-le-coran-par-lui-meme-par-anne-sylvie-boisliveau 
63Asma Helali, Was the Ṣanʿāʾ Qurʾān Palimpsest a Work in Progress? In : The Yemeni Manuscript Tradition, David 
Hollenberg, Christoph Rauch & Sabine Schmidtke (éds), Islamic Manuscripts and Books 7, Leyde, Brill, p. 12-27., 
2015 



20 
 

Il n’est nullement question ici d’exposer les travaux d’A. Helali que l’on peut maladroitement 
résumer dans ce paragraphe : le texte inférieur du palimpseste de Ṣanʿāʾ pourrait témoigner de 
l’existence d’un atelier d’enseignement de l’écriture du Coran, où un enseignant corrige son élève 
en se basant sur le début de la sourate 9 où elle a lu « lā taktub/ne pas écrire bismillah », ce qui 
correspond à l’absence connue de la basmala dans cette sourate64.  

A propos, la thèse de Helali a été sévèrement critiqué par François Déroche qui trouve son 
Hypothèse intenable, alors même qu’elle a visité la bibliothèque qui conserve ce manuscrit, avec 
ses 36 feuillets, à Dār al-Maḫṭūṭāt à Ṣanʿāʾ au Yémen. Les arguments exposés par Déroche tout 
comme ceux présentés par Razzān Hamdūn dans sa thèse, sont sans appel contre l’hypothèse 
d’Asma Helali65. 

Notons enfin le travail fondamental effectué Behnam Sadeghi et Mohsen Goudarzi sur la 
datation et l’analyse des variantes du palimpseste66 mais également le travail effectué par Sadeghi 
et Bergmann sur les codex attribués aux compagnons67. 

 

Fig.2 : Le palimpseste de Ṣanʿāʾ, sous lumière du jour versus ultra-violet68 

En plus de ces notes,  nous attirons l'attention sur une réponse d’un tradionniste, il s’agit de la 
« Lettre ouverte au Docteur G. Puin »69 publiée par l'imām Ahmed Anas , l’auteur du site de la 
maison de l’islam qui mérite d'être consultée. 

 
64 Voir par exemple son article, « Le palimpseste de Ṣanʿā’ et la canonisation du Coran : nouveaux éléments ». In 
Cahiers du Centre Gustave Glotz, 21, 2010. pp. 443-448., et surtout son ouvrage : Asma Helali, The Ṣanʿāʾ 
Palimpsest. The transmission of the Qurʾan in the first centuries AH., Oxford University Press, 2017, dont la 
recension de Hassan Bouali : https://journals.openedition.org/beo/6736 
65 Emilio G. Platti, “Déroche, François, Le Coran, une histoire plurielle. Essai sur la formation du texte 
coranique”, MIDÉO [Online], 35 | 2020, Online since 29 October 2020, connection on 04 May 2025. URL: 
http://journals.openedition.org/mideo/6137 
66 Behnam Sadeghi and Mohsen Goudarzi, « Ṣanʿāʾ 1 and the Origins of the Quran », Der Islam 87 (2012): 1–129. 
67 Behnam Sadeghi and Uwe Bergmann, « The Codex of a Companion of the Prophet and the Quran of the 
Prophet », Arabica 57 (2010): 343–436, at 344. 
68 Éléonore Cellard, The SanꜤāʾ Palimpsest: A truly fascinating Quranic manuscript, 
https://www.newarab.com/features/sanaa-palimpsest-truly-fascinating-quranic-manuscript 
69 http://www.maison-islam.com/articles/?p=184 



21 
 

« Gerd Puin affirme que l’on peut apercevoir une trace de l’ancien texte effacé, même si, précise-
t-il, “il est malheureusement impossible de le déchiffrer”. Il y a là, selon lui, un indice montrant 
que le Coran a connu une évolution textuelle.  Selon Ahmed Anas, ce raisonnement est pour le 
moins étrange ! En effet, tout le monde sait qu’à l’époque, le papier étant rare surtout en Arabie. 
Il arrivait souvent qu’on écrive un texte sur du parchemin déjà utilisé, dont on avait au préalable 
effacé le texte d’origine. Le Dr. Puin reconnaît lui-même que s’il est possible de s’apercevoir qu’il 
y avait un texte initial en dessous et que celui-ci a été effacé, il est “impossible de le déchiffrer”.  
Comment peut-il donc affirmer qu’il s’agit d’un passage du Coran ? Et pourquoi s’empresse-t-il 
d’émettre comme hypothèse qu’il s’agit “sans doute d’une ancienne version du texte coranique, 
lavée parce que son contenu n’était plus admissible” ?  Il y a semble-t-il dans certains milieux un 
certain empressement à dire ce dont on a bien envie ». Fin de citation. 

5) La (syn)thèse de Stephen J. Shoemaker  
 

Nous résumons au maximum― au risque de déformer ― les grandes lignes de l’histoire du 
Coran selon l’ancien-nouveau paradigme non Noldekien proposé par S.J Shoemaker en quatre 
étapes dans son ouvrage intitulé: « Creating the Qur’ān : A Historical-Critical Study  », publié en 
accès libre70. On est clairement dans le cadre d’une synthèse de travaux hyper-critiques partant 
de Mingana, Lüling et passant de Wansbrough, Crone et Alfred-Louis de Prémare, bien 
entendu avec des adaptations au contexte actuel des études coraniques, on note également une 
exploitation des recherches sur la fiabilité de la mémoire comme véhicule d’informations 
historiques à l’instar des travaux de Bart Ehrman pour le nouveau testament. 
 
Étape 1 : l’existence de textes arabes chrétiens pré-muḥammadiens   
Shoemaker postule la circulation de textes proto-coraniquesrédigés ou traduits en arabe à partir 
de textes chrétiens datant d’avant l’époque de Muḥammad [cf. que l’on peut rapprocher à l’Ur-
Qurʾān, de la thèse de Günter Lüling, Alphonse Mingana et al]. 
 
Étape 2 : la prédication orale à l’époque de Muḥammad et de ses disciples 
Muḥammad prêche à La Mecque, et ensuite à Médine, dans un milieu isolé et illettré ou presque 
où prédominait la transmission orale. Après la mort de Muḥammad, survient immédiatement la 
période des conquêtes et l’extension du territoire où vont se disperser les disciples de Muḥammad 
emportant avec eux ses enseignements oraux de Muḥammad (logia), qu’ils transmettent 
oralement dans un premier temps et par écrit dans un second temps; ce faisant, ils modifient et 
adaptent le message prophétique en vertu des modes de transmission inhérents à l’oralité, cette 
dernière implique l’adaptation du contenu selon les circonstances et en fonction des différents 
auditoires dont les convertis imprégnés de la culture juive et chrétienne, ce qui va contribuer au 
transfert des idées durant cette époque d’oralité prédominante. 
 
Étape 3 : le passage de l’oralité à l’écriture 
Ici on passe à la mise par écrit sur des supports (aide-mémoires) destinés à la mémorisation et 
l’enseignement [cf. thèse de Gregor Schoeler]. Au fil du temps, cette mise par écrit des logia 
attribués à Muḥammad, va aboutir à des textes plus formels, qui vont progressivement recevoir 
un caractère sacré. En parallèle, les Compagnons de Muḥammad auraient introduit des textes 
arabes issus de l’époque précédent la prédication mohammadienne (ceux indiqués à l’étape 1).  
Tous ces matériaux vont être transmis tout au long du premier siècle hégirien, jusqu’à la fin du 
VIIe siècle de notre ère et vont constituer les différents maṣāḥif-s ou codex coraniques que la 
tradition islamique attribue aux Compagnons , qui sont, selon Shoemaker, des codex régionaux, 
produits en différents lieux de l’empire naissant. 
 

 
70 Lien pour télécharger le livre de S.J Shoemaker : https://library.oapen.org/handle/20.500.12657/54672 



22 
 

Étape 4 : la collecte, l’unification et la canonisation sous ͑Abd al-Malik b.Marwān 
Tous les textes susmentionnés vont être rassemblés et unifiés en un seul muṣḥaf/codex sous le calife 
͑Abd al-Malik (r. 685-705 EC.), qui a confié cette tâche à son gouverneur al-Ḥajjāj, cette étape 
supplante l’histoire traditionnelle de la collecte sous le 3e calife ꜥUthmān.  
 

Pour une recension plus détaillée de l’ouvrage de Stephen Shoemaker, je renvoie à l’article 
d’Anne-Sylvie Boisliveau71  qui m’a servi pour rédiger le présent résumé.  Et pour une critique 
sur le fond de la thèse de Shoemaker, ses erreurs, ses approximations nous renvoyons le lecteur 
vers trois articles importants. 
 
—L’article de Nicola Sinai intitulé : « The Christian Elephant in the Meccan Room: Dye, Tesei, 
and Shoemaker on the Date of the Qurʾān » dont nous présetons la version française en cliquant 
sur le lien indiqué en bas de page72. 
 
—Une mentionne toute particulière pour l’article de Nicolai Sinai sur la fixation du ductus 
consonantique qui fait la synthèse de ce débat avec les éléments pour et contre chacune des deux 
positions (fixation précoce sous ꜤUthmān versus fixation tardive sous ꜤAbd al-Malik) 73.  
 
—Little Joshua:  Little : "On the Historicity of ʿUthmān’s Canonization of the Qur’an, Part 1: The 
State of the Field" Journal of the International Qur’anic Studies Association, vol. 10, no. 1, 2025, p. 102-
17274. 
 
—L’article de Bruce Fudge, « Scepticism as method in the study of Quranic origins: A review 
article of Stephen J. Shoemaker, Creating the Qur’an: A Historical-Critical Study (Berkeley: 
University of California Press, 2022) ».In academia.edu75 . 
 

 
Résumé des revues critiques :  Les travaux susmentionnés présentent une analyse critique du 
dernier livre de de Shoemaker, « Creating the Qur’ān : A Historical-Critical Study », démontrant ses 
lacunes méthodologiques, son penchant vers l’hypercritique systématique pour ne pas dire 
obsessionnelle, sa méconnaissance des sources arabes primaires, sa mésinterprétation des sources 
secondaires basées en grande partie sur Alfred-Louis de Prémare (1930-2006)76. Shoemaker 
déforme parfois les propos de de Prémare, et lorsqu'il propose sa propre interprétation des 
passages arabes traités par le chercheur français, ses résultats sont, au mieux, peu fiables. De 
Prémare lui-même n'était pas toujours convaincant, mais il différait de Shoemaker sur deux 
points essentiels : il s’est intéressé de près aux textes eux-mêmes et s’est montré plus modéré dans 
ses affirmations sceptiques77. 

 
71 Anne Sylvie Boisliveau, recension de « Creating the Qur͑ān : A Historical-Critical Study » : 
https://journals.openedition.org/bcai/4975 
72 Nicolai, Sinai, « L’éléphant chrétien dans la pièce mecquoise » : 
https://www.academia.edu/129181020/L%C3%A9l%C3%A9phant_chr%C3%A9tien_dans_la_pi%C3%A8ce_mecq
uoise_Dye_Tesei_Shoemaker_et_la_datation_du_Coran 
73 Nicolai Sinai, « When did the consonantal skeleton of the Qur’an reach closure ? » : 
https://www.academia.edu/105969854/Quand_le_rasm_du_Coran_a_atteint_sa_forme_finale_ 
 
74 Joshua Little : « On the Historicity of ʿUthmān’s Canonization of the Qur’an » : 
https://www.degruyterbrill.com/document/doi/10.1515/jiqsa-2025-0016/html 
75 Bruce Fudge, « Scepticism as method in the study of Quranic origins: 
https://www.academia.edu/128755419/Scepticism_as_method_in_the_study_of_Quranic_origins_A_review_article
_of_Stephen_J_Shoemaker_Creating_the_Quran_A_Historical_Critical_Study_Berkeley_University_of_California
_Press_2022?nav_from=b9bf83bd-4fb4-47f1-b1fc-92a331a01207 
76 A-L de Prémare, Les fondations de l'islam. Entre écriture et histoire (Paris : Seuil, 2002) ; Aux origines du Coran. 
Questions d'hier, approches d'aujourd'hui (Paris : Téraèdre, 2004). 
77 Pour plus de détails consulter, B. Fudge, « Scepticism as method in the study of Quranic origins, op.cit., p.5-10 



23 
 

 
Par ailleurs des preuves historiques et manuscrites concernant le rôle d'al-Ḥajjāj, qui est 

largement reconnu pour avoir introduit des réformes orthographiques (ajout de points 
diacritiques ou i'jām) pour standardiser la lecture du squelette consonantique existant, mais est 
aussi accusé d'avoir opéré des altérations textuelles substantielles. Il est également question de la 
fiabilité des récits islamiques et chrétiens citant des changements spécifiques (comme les « onze 
changements » d'Ibn Abī Dāwūd), soulignant souvent que les récits alléguant une refonte majeure 
sont faibles en termes de chaîne de transmission (isnād) ou réconciliables avec des variations de 
lecture (Qirāʾāt) déjà acceptées. Une partie significative du débat repose sur la datation par 
radiocarbone et l’analyse paléographique des manuscrits, qui, pour de nombreux chercheurs, 
indiquent l'existence et la large diffusion d'un texte archétype78 unifié de type ʿUthmānien bien 
avant la période d'al-Ḥajjāj.  

 
 
 

Conclusion 
 
Cet article présente une analyse l’histoire du Coran à travers trois prismes : la tradition 

islamique, l’islamologie universitaire et la polémique chrétienne. Nous avons commencé par la 
narration traditionnelle de la compilation du texte, tout en soulignant les tensions internes 
relevées par certains savants. Dans la deuxième partie, il était question de dénoncer une 
«islamophobie savante » où des auteurs, souvent motivés par un agenda missionnaire, 
instrumentalisent la recherche pour discréditer l'islam. Et en troisième lieu, nous avons exposé 
une vue panoramique des débats de l'islamologie contemporaine, opposant les approches 
maximalistes aux thèses hypercritiques sur la datation du texte. C’est une synthèse qui pour a but 
d’offrir une vision équilibrée face aux controverses médiatiques actuelles. L'objectif est de 
distinguer la rigueur scientifique des détournements apologétiques afin de mieux comprendre la 
complexité du processus de canonisation coranique. La recherche doit se limiter à l’étude 
multidisciplinaire au moyen des progrès accomplis dans le domaine de la linguistique, de la 
philologie et de l’archéologie et de bien d’autres disciplines.  
 

A noter que la recherche se trouve parfois exploitée à des fins polémiques, en se focalisant sur 
les articles hypercritiques comme ceux: John Wansbrough, Patricia Crone, A.L De Prémare, 
Luxenberg, Delcambre, Claude Gillot, Urvoy...tout en occultant leurs contradicteurs et/ou 
d’autres chercheurs qui ne sont pas du même avis comme: John Burton, Nabia Abbot, Fuat 
Sezgin, Gregor Shoeler, Harald Motzki, Angelika Neuwirth, François Déroche, Friedrich 
Schwally, Frédéric Imbert, Fred Donner, Pierre Crapon de Caprona, Michel Cuypers, Anne Sylvie 
Boisliveau, Nicolai Sinai, …etc. 

 
Nous avons vu que le sujet est très complexe et la recherche n’a pas encore donné son dernier 

mot. Donc, la recherche doit se poursuivre dans ce domaine. C’est aux croyants d’être réceptifs 
tout en restant vigilants quant aux dérives liées au détournement de certains travaux 
académiques dans l’unique but d’alimenter la polémique à des fins missionnaires.  

 
Et pour conclure cette vision panoramique des travaux sur l’histoire du Coran, nous laissons 

au lecteur, qui souhaite en savoir plus, de consulter les références indiquées, elles sont 
indispensables à une compréhension plus fine des recherches contemporaines sur le Coran. 

  
 

 
78 Van Putten Marjin, « The Grace of God as evidence for a written Uthmanic archetype: the importance 
of shared orthographic idiosyncrasies », publié en ligne en 2019. 



24 
 

 
Bibliographie sélective 
 
I-Approche traditionnelle ou académique apparentée 

— Al-AꜤzami Muhammad Mustafa, The history of the Qur'anic text : from revelation to compilation: a 
comparative study with the Old and New. Testaments , ed. Islamic Book Trust , 2013. 

— Al-AꜤzami Muhammad Mustafa, Histoire du texte du Coran, de la révélation à la compilation étude 
comparative avec le nouveau et l’ancien testament, ed. ꜤIlm éditions en 2024. 

 
— Dutton, Yasin, « An Umayyad fragment of the Qur'an and its dating », in Journal of Qur'anic 

Studies 9, 2007, 57–87. 
 
— Shehzhad Saleem, History of the Qurʾān, a critical study, ed. Almawrid, 2021. 
 

II-Approches des missionnaires chrétiens  

— Le Père Henri Lammens, Coran et Tradition, Comment fut composée la vie de Mahomet, Revue des 
Recherches de Science Religieuse, 1910. 

 
— Le Père Henri Lammens, L’islam croyances et institutions, ed. Dar-El-Machreq; 4e édition (2003). 
 
— Le Père Gabriel Théry (Hanna Zakarias), De Moïse à Muḥammad, l'Islam, Entreprise Juive, 2 tomes. 

éd. FeniXX réédition numérique, 1955-1956.  
 
— Le Père Bruno Bonnet Eymard, Le Coran traduction et commentaire systématique, 3 tomes, sourates 

1-5,. Edition du CRC, 1977-1997. 
 
— Le Père Joseph Bertuel, L’islam, ses véritables origines, ed. NEL, 2008. 
 
— Le Père Antoine Moussali , La croix et le croissant, ed. Editions de Paris, 1998. 
 
— Le Père Joseph Azi, Le Prêtre et le Prophète, aux sources du Coran, ed. Maisonneuve & Larose, 2001. 
 
— Le Père Edouard Marie-Gallez, Le Messie et son Prophète, 2 tomes, ed. Editions de Paris, 2005. 
 
— L’ex-Prêtre Michel Benoit, Naissance du Coran, aux origines de la violence, ed. L'Harmattan, 2014. 
 
— Odon Lafontaine, Le grand secret de l’Islam, ed. Independent Publishing, 2015. 

III- Approches académiques 

— Aloirs Sprenger, The Life of Mohammad: From Original Sources, ed. Presbyterian Mission Press, 
1851. 

 
— Burton John, The Collection of the Qur’ān, Oxford University Press, 1977. 
 
— Bruce Fudge, « Scepticism as method in the study of Quranic origins: A Historical-Critical Study 

(Berkeley: University of California Press, 2022) », in Bulletin of the School of Oriental and African 
Studies (2025). 

 
— Casanova, Paul, Mohammed et la fin du monde: Étude critique sur l'Islam primitif  (Paris Paul 

Gauthier, 1911). 
 



25 
 

— Chahi Hassan, Le muṣḥaf dans les débuts de l'islam : recherches sur sa constitution et étude 
comparative de manuscrits coraniques anciens et de traités de qirā’āt, rasm et fawāṣil, thèse 
de Doctorat, sous la direction de F.Déroche, soutenue à l’EPHE en 2016. 

 
— Crone, Patricia, « Two legal problems bearing on the early history of the Qur'ān », Jerusalem Studies 

in Arabic and Islam 18, 1994. 
 
— Crone, Patricia and Cook, Michael, Hagarism: The Making of the Islamic World  

(Cambridge: Cambridge University Press, 1977). 
 
— Déroche, François, La transmission écrite du Coran dans les débuts de l'islam: Le codex Parisino-

petropolitanus (Leiden: Brill, 2009), 51–75. 
 
— Déroche, François, Qur'ans of the Umayyads: A FirsT Overview, Leiden: Brill, 2014: 13). 
 
— De Prémare, Alfred-Louis, Les fondations de l'islam: Entre écriture et histoire  (Paris: Éditions du 

Seuil, 2002). 
 
— De Prémare, Aux origines du Coran: questions d'hier, approches d'aujourd'hui  

(Paris: Téraèdre, 2004);  
 
— De Prémare, « ʿAbd al-Malik b. Marwān et le processus de constitution du Coran », in Ohlig, Karl-

Heinz and Puin, Gerd-R. (eds), Die dunklen Anfänge: NeueFishbane, Michael, Biblical Interpretation 
in Ancient Israel (Oxford: Oxford University Press, 1988), 44–65. 

 
— Donner, Fred, Narratives of Islamic Origins: The Beginnings of Islamic Historical Writing  

(Princeton: Darwin Press, 1998). 
 
— Eleonore Cellard, « The Sanʿaʾ Palimpsest: Materializing the Codices », in : Journal of Near Eastern 

Studies, 2021. 
 
— Eleonore Cellard, « Les manuscrits coraniques anciens: aperçu des matériaux et présentation des outils 

d’analyse », dans G. Dye & A. A. Moezzi (éds.), Le Coran des Historiens, Paris, Editions du Cerf 
2019. 

 
— Goldziher. I, Muhammedanische Studien, vol. 2. Halle, 1890. 
 
— Goerke. A, Motzki. H, Schoeler. G, « First-Century Sources for the Life of Muhammad A Debate ? ». 

In : Der Islam. 2012 ; Vol. 89 (2), De Greyter, 2012. 
 
— Gregor Scholer, Charakter und Authentie der muslimischen Überlieferung über das Leben 

Muḥammads, Berlin–New York 1996 
 
— Graham, William, Beyond the Written Word: Oral Aspects of Scripture in the History of 

Religion (Cambridge: Cambridge University Press), 110–5. 
 
— Jeffery, Arthur, Materials for the History of the Text of the Qur'ān: The Old Codices  

(Leiden: Brill, 1937). 
 
— Hamdan, Studien, summarized in Hamdan, “The second Maṣāḥif project: a step towards the 

canonization of the Qur'anic text”, in Neuwirth et al. (eds), The Qur’ān in Context, 795–835. 
 
— Nabia Abbot, Studies in Arabic Literary Papyri II: Qur'anic Commentary and Tradition, OIP, 1967. 
 
— Kohlberg, Etan and Amir-Moezzi, Mohammad Ali, Revelation and Falsification: The Kitāb al-

qirā'āt of Aḥmad b. Muḥammad al-Sayyārī, Leiden: Brill, 2009. 



26 
 

 
— Madigan, Daniel, “Reflections on some current directions in Qur'anic studies”, Muslim 

World 85, 1995. 
 
— Mingana, Alphonse, “The transmission of the Kur’ān”, Muslim World 7, 1917. 
 
— Motzki, Harald, “The collection of the Qur'ān: a reconsideration of Western views in light of recent 

methodological developments”, Der Islam 78, 2001. 
 
— Nöldeke, Theodor, Geschichte des Qorāns, revised by Schwally, Friedrich, Bergsträsser,  

Gotthelf and Pretzl, Otto, 3 vols (Leipzig: Dieterich'sche Verlagsbuchhandlung, 1909–38. 
 
— Lecker, Michael, “Biographical notes on Ibn Shihāb al-Zuhrī”, Journal of Semitic Studies 41, 1996. 
 
— Robinson, Chase, ʿAbd al-Malik (Oxford: Oneworld, 2005). 
 
— Sadeghi, Behnam and Bergmann, Uwe, « The codex of a companion of the Prophet and the Qur'ān of 

the Prophet », Arabica 57, 2010. 
 
— Sadeghi, Behnam and Goudarzi, Mohsen, “Ṣanʿā' 1 and the origins of the Qur’ān”, Der 

Islam 87, 2012.  
 
— Schacht, Joseph, The Origins of Muḥammadan Jurisprudence (Oxford: Oxford University Press, 

corrected edition, 1953). 
 
— Sezgin, Fuat, Geschichte des arabischen Schrifttums, 11 vols, 1967–2000. 
 
— Schoeler, Gregor, “The codification of the Qur'an: a comment on the hypotheses of Burton and 

Wansbrough”, in Neuwirth et al. (eds), The Qur'ān in Context (Leiden: Brill, 2010), 779–94. 
 
— Shoemaker, Stephen J. “Christmas in the Qurʾān: The Qurʾānic Account of Jesus’ Nativity and 

Palestinian Local Tradition,” JSAI 28 (2003). 
 
— Shoemaker, Stephen J. Creating the Qur’an: A Historical-Critical Study. Oakland: University of 

California Press, 2022.  
 
— Sinai, Nicolai. “The Qurʾan as Process.” In The Qurʾān in Context: Historical and Literary 

Investigations into the Qurʾānic Milieu, 407–39. Edited by Angelika Neuwirth, Nicolai Sinai, and 
Michael Marx. Leiden: Brill, 2010.  

 
— Sinai, Nicolai. “When Did the Consonantal Skeleton of the Quran Reach Closure? Part II,” BSOAS 77 

(2014). 
 
— Sinai, Nicolai. The Qurʾān: A Historical-Critical Introduction. Edinburgh: Edinburgh University Press, 

2017.  
 
— Sinai, Nicolai. “Inner-Qur’anic Chronology.” In The Oxford Handbook of Qur’anic Studies, 346–61. 

Edited by Mustafa Shah and Muḥammad  Abdel Haleem. Oxford: Oxford University Press, 2020.  
 
— Stefanidis, Emmanuelle. “Du texte à l’histoire: la question de la chronologie coranique.” Ph.D. diss., 

Sorbonne Université, Paris, 2019.  
 
— Tesei, Tommaso. “The Qurʾān(s) in Context(s),” Journal Asiatique 309 (2021): 185–202.  
 
— Small, Keith, Textual Criticism and Qur’ān Manuscripts (Lexington Books, 2011), 36–44. 
 



27 
 

— Van Putten Marjin, « The Grace of God as evidence for a written Uthmanic archetype: the importance 
of shared orthographic idiosyncrasies », publié en ligne en 2019 : 
https://www.cambridge.org/core/journals/bulletin-of-the-school-of-oriental-and-african-
studies/article/grace-of-god-as-evidence-for-a-written-uthmanic-archetype-the-importance-of-shared-
orthographicidiosyncrasies/23C45AC7BC649A5228E0DA6F6BA15C06 

 
— Van Putten Marijn, Quranic Arabic: From Its Hijazi Origins to Its Classical Reading Traditions. 

Leiden: Brill, 2022.  
 
— Van Putten Marijn.« The Development of Hijazi Orthography » Millennium 20 (2023).  
 
— Wansbrough, John, Quranic Studies: Sources and Methods of Scriptural Interpretation  

(Oxford: Oxford University Press, 1977). 
 
— Wansbroug, The Sectarian Milieu: Content And Composition of Islamic Salvation History(Prometheus 

Books, 30 mai 2006) 

Ressources internet : 

— Almuslih, une base de données très riche d’articles sur l’islam: https://almuslih.org/library-backup/ 

— Le site de collège de France : https://www.college-de-france.fr/fr/chaire/francois-deroche-histoire-du-

coran-texte-et-transmission-chaire-statutaire 

— Le site internet de l’islamologue Mehdi Azaiez: http ://www.mehdi-azaiez.org/ 

— Corpus Coranicum : https://corpuscoranicum.de/fr 

— Le site internet Islamic Awareness : http ://www.islamic-awareness.org/Quran/ 

 

 

 

 

 

 

©Ahmed Amine, article de 2010  

Dernière mise à jour 20 décembre 2025 

https://www.ahmedamine.net/  

 

 


