
 

 
  
 
 

LA VERITE SUR L’ISNÂD 
 
 
 

  

w w w . a h m e d a m i n e . n e t  

Ahmed Amine                 
 

2015 MAJ 2020 

 



1 
 

 
LA VERITE SUR L’ISNÂD 

 تبصير العباد بحقيقة الإسناد 
 

 

I/ TERMINOLOGIE DE LA SCIENCE DU HADITH CLASSIQUE [1] 
 
1-Définition du terme hadith 
Au sens linguistique : synonyme de « kalâm » : parole mais aussi de « jadîd » au sens de nouveau. Son 
pluriel est « ahâdîths » : narrations ou sentences. 
Au sens terminologique : ce qui est rapporté du Prophète comme paroles, actions, acquiescements 
(ou caractéristiques).  
-Le mot Hadith avec un « H » majuscule renvoie à la discipline qui étudie la tradition prophétique ou 
parfois à la tradition prophétique au sens large, en ce sens qu’il est équivalent au mot Sunna. 
-Il est à noter une extension du sens du « hadith » aux paroles attribués aux Compagnons, il s’agit de 
réalité des propos propres aux Compagnons que l’on désigne de « âthârs », à partir du moment où 
ces derniers ne déclarent pas les avoir entendus du Prophète lui-même. 
 
2-Composition : le hadith se compose de deux parties : 
Le matn ( متن) : c’est le texte ou le contenu du hadith. 
Le sanad ou isnâd (إس̑ناد) : c’est le support fait d’une chaîne de transmission impliquant plusieurs 
rapporteurs. 
 
3-Classification : les traditionnistes ont divisé les hadiths attribués au Prophète en deux 
catégories, selon leur degré de propagation en « hadiths concordants » le plus sûr en matière de 
fiabilité et en « hadiths uniques » moins sûr. 
 
3-1-Le hadith concordant dit « mutawâtir » (م˗وا˔ر) : c’est tout hadith qui se rapporte à des faits réels (et 
non pas à des concepts) transmis par une multitude de rapporteurs de manière qui impose à la raison 
d’exclure toute possibilité de concertation pour forger les faits relatés. Cette condition est exigée dans 
chaque génération depuis la source jusqu’au collecteur qui la transcrit dans un recueil de tradition. Le 
nombre minimal de rapporteurs exigé qui permet –habituellement– à la raison d’acquérir cette 
certitude ne fait pas l’unanimité parmi les traditionnistes. Il existe un consensus parmi les experts [du 
monde musulman] que ce genre de tradition, qui signalons-le, est très rare et ne représente pas plus 
de 5 % des cas, constitue une source d’information d’authenticité absolue et doit être considérée 
comme une source permettant de fonder des principes dogmatiques et juridiques indiscutables. Le 
hadith concordant lui-même se subdivise par les traditionnalistes en deux types : 
 
3-1-1 Le concordant textuel dit « mutawâtir lafdhî » (لفضي) : propos transmis texto mot à mot, très rare, 

comme celui où le Prophète déclare : {Que celui qui ment à mon sujet –sciemment– qu’il réserve 
sa place en enfer} ; hadith rapporté dans tous les recueils. 
 

 
[1] Science du Hadith: nous utilisons cette terminologie dans le sens de science traditionnelle suivant l’usage 
fait par les traditionnistes et non pas au sens moderne, il s’agit plus d’une méthode d’authentification que 
d’une véritable science . 



2 
 

3-1-2 Le concordant non textuel dit « mutawatir ma'nawî » (معنوى) : ici la transmission se fait 
uniquement selon le sens des paroles, donc le doute persiste non pas par rapport à son authenticité, 
mais par rapport à son contenu en raison de la possibilité d'interprétation par les intermédiaires 
rapporteurs qui peuvent changer son contenu réel.  Il est à noter que les savants divergent 
énormément sur le  nombre exigé de rapporteurs pour définir le seuil à partir duquel on qualifié le 
Hadith de « Mutawatir ». 
 
3-2-Le hadith non concordant ou « ahâd » ( ا˨اد) : ce qui ne remplit pas les conditions du hadith 
concordant parce qu'il est transmis par un nombre restreint de rapporteur qui ne saurait être, une 
garantie de certitude car ce petit nombre n’exclut pas la possibilité de concertation pour inventer le 
récit pour différentes raisons. La quasi-majorité des traditionalistes sont d’avis que la tradition 
« ahâd » ne permet pas de savoir avec certitude que l’information transmise remonte réellement à la 
source. Autrement dit, qu’elle est sujette en tout ou en partie, aux déformations inhérentes à la 
transmission orale [l’amputation, l’interpolation, la déformation du contenu et même la forgerie pure 
et simple].  À noter que statistiquement parlant, les traditions dites « Ahad » représentent la grande 
part (90 à 95 %) des récits colligés par les traditionalistes.  
Le hadith « ahâd » peut être : notoire/mashûr (+ de 4 rapporteurs), répandu/mustafîdh(+3 transmetteurs), 
précieux/’azîz( 2 transmetteurs dans chaque couche et ainsi de suite), étrange/gharîb ou 
singulier/wahîd/fard (rapporté par une seule personne). (Cf. schéma ci-dessous). 
 
3-Classification (suite) 

 



3 
 

Deux remarques sur la classification du Hadith:  
1-Dans cette classification publiée sur plusieurs sites internet2 , il manque, le hadith « irrégulier » ou « shâdh », 
celui qui contredit un hadith plus fort et à plus forte raison celui qui contredit les versets explicites du Coran 
(muhkam) 
 
2-Dans les deux cas de figure du hadith (mutawâtir ou ahâd), la réalité est que la transmission entre le Prophète 
et la première génération de rapporteurs (Compagnons) n’est que déclarative.  
 
En effet, aucun moyen nous nous permet de savoir si tous les Compagnons ont réellement écouté le Prophète 
directement ou par l’intermédiaire d’autres Compagnons. Devant cette difficulté les fondateurs de la science 
du hadith ont accepté l’attribution des Compagnons (إرسال الص˪ابي). 
 
 
4-Le statut du hadith non concordant dit « ahâd »  
 
Le hadith ahâd est celui qui ne remplit pas les conditions du hadith concordant. Selon la grande 
majorité des spécialistes (hormis les néo-hanbalites), il n’indique en aucune manière la certitude 
absolue pour les raisons suivantes : 
 
 Parce qu’il est transmis selon le sens ( لمعنىԴ) d’après la quasi-majorité des savants du hadith hormis 
les littéralistes parmi les hanbalites, cela est attesté par l’existence de plusieurs versions (variantes) 
d’un même hadith. 
 
 Par ce que la transmission orale implique de facto, des rajouts, c’est-à-dire interpolations (إدراج), des 
soustractions (بتر) et des déformations  ا̥لفظية يغةص تغيير ال( ) du fait de la transmission par le sens ( لمعنىԴ). 
 
 En raison de l’attribution des Compagnons de leurs propres compréhensions des sentences 
prophétiques sans déclarer à chaque fois le fait d’avoir entendu les paroles de la bouche même du 
Messager, les savants du hadith ne tiennent pas rigueur quand il s’agit de Compagnons dans leurs 
attribution au Prophète « irsâl » ( إرسال الص˪ابة). 
 
 De la même manière, les savants du hadith n’ont pas cherché à vérifier la fiabilité de la mémoire 
des Compagnons (ضبط الص˪ابة). Ils ont décrété qu’ils sont tous « droits » , c’est à dire pieux et fiables ( ̊دول) 
ce qui peut être considéré comme vrai dans le sunnisme, par contre cette piété ne garantit en rien, la 
fiabilité de leur mémorisation et c’est là le problème. 
 
 
II/METHODOLOGIE DES COMPAGNONS DANS L’ACCEPTATION DES HADITHS  
     
La méthode rapportée dans des traditions « ahâd » fait état que les grands Compagnons (رضي الله عنهم) est 
celle indiquée dans le Coran  (2 : 282) consiste à exiger au moins deux témoins pour chaque hadith 
rapporté/attribué au Prophète .  )̊ليه السلام(  .  Selon des traditions rapportées, les Compagnons étaient très 
scrupuleux et n’aimaient pas beaucoup rapporter des propos prophétiques par excès de zèle et de 
piété et de peur d’attribuer une parole non authentique ou déformée à l’envoyé de Dieu (paix et 
bénédictions sur lui). 
 
 

 
2 http://www.3ilmchar3i.net/article-26923206.html 
 



4 
 

Exemple n°1 : Le cas de la femme qui perd son fœtus 
 

Selon Hicham d’après son père : ‘Umar (r) a demandé aux gens 
à la recherche de celui qui a entendu le Prophète paix sur lui 
donner le jugement au sujet de la femme qui perd son fœtus 
 alors Al-Mughira a répliqué : moi je l’ai entendu, Il (paix (السقط)
sur lui) a exigé la libération d’un/d’une esclave. ‘Umar(r) a dit : 
ramène celui qui témoigne avec toi. Alors Muhammad Ibn 
Maslama a témoigné d’avoir entendu la même chose du 
Prophète paix sur lui. 
Source : Sahih Al-Boukhari, chapitre Al-Diat : descente du 
fœtus de la femme. 
 
NB. Le même sens du hadith est rapporté d’après al-Mughirah 
ibn Shu’ba lui-même dans le même chapitre du Sahih Al-
Boukhari, le témoin est le même Muhammad Ibn Maslama 

  
، ǫٔن عمر ̮شد الناس من سمع النبي صلى الله ̊ليه وسلم  عن هشام،عن ǫٔبيه

قال: ائت  ، قضى في السقط، فقال المغيرة: Էǫٔ سمعته قضى ف̀ه بغرة عبد ǫٔو ǫٔمة
: ǫٔ Էǫٔشهد ̊لى النبي صلى الله محمد ˊن مسلمة، فقال  بمن ̼شهد معك ̊لى هذا

 .̊ليه وسلم بمثل هذا)
 

: سˆلٔ عمر́ ن الخطاب  عن المغيرة́ ن شعبة قالوفي رواية ǫٔخرى عند الب˯اري: "
عن إملاص المرǫٔة؛ هي التي يضرب بطنها ف˗لقي ج̲ينا فقال: ǫٔ̽كم سمع من النبي  
صلى الله ̊ليه وسلم ف̀ه ش̿˄ا، فقلت: Էǫٔ، فقال: ما هو؟ قلت: سمعت النبي  

لا تبرح حتى تجي˃ني  صلى الله ̊ليه وسلم يقول: ف̀ه غرة عبد ǫٔو ǫٔمة، فقال:  
دت   l߿رج فۤ قلت، فخرجت، فوԴ نه    فشهد معي  ، فجئت به، محمد ˊن مسلمةǫٔ

 سمع النبي صلى الله ̊ليه وسلم يقول: ف̀ه غرة عبد ǫٔو ǫٔمة"  
 

 ج̲ين المرǫٔة  اԹ߱ت ؛ Դبالب˯اري صحيح  المصدر 

 

Exemple n°2 : Le cas de l’héritage de la grand-mère 

Selon Yahia d’après Malek d’après ibn Shihab d’après Othman 
Ibn Ishaq selon Qabissa ou Qobaissa Ibn Thouaib qui a 
rapporté : « une grand-mère se rendit auprès d’Abou Bakr al-
Siddiq, lui demander au sujet de sa part d’héritage », Abou 
Bakr lui répondit : «  tu n’as rien selon le Coran et la Sunna 
du Prophète », reviens une autre fois le temps que je me 
renseigne d’avantage. Al-Mughira Ibn Chou’ba lui répondit : 
j’étais témoin quand le Prophète lui donné le sixième. Abou 
Bakr lui demanda alors : as-tu un témoin qui confirme tes 
dires ? Alors Muhammad Ibn Maslma al-Ansâri se leva et 
repris les mêmes propos de Chou’ba. Abou Bakr expliqua alors 
à la grand-mère ce qui a été dit.Puis l’autre grand-mère  du côté 
paternel vint à son tour chez Omar Ibn Al-Khattab 
revendiquant sa part, Omar il lui répondit que rien te revient 
selon le livre d’Allah et ce qui a été donné auparavant était pour 
l’autre (grand-mère) et je ne peux rajouter au décrits divins, par 
contre le sixième peut être divisé entre vous deux et celle qui 
l’avait pris il lui reste.  
Source : Al Muwata, chapitre : héritage de la grand-mère ( 
hadith n°1098) 

 
قˍيصة  عن عۢن ˊن إسحق ˊن خرشة عن  اˊن شهاب  يحيى عن ماߵ عن  ˨دثني  

˓سˆࠀٔ ميرا؝ا فقال لها ǫٔبو  ǫٔبي ˊكر الصديق  ǫٔنه قال ˡاءت الجدة إلى    ˊن ذؤيب
ˊكر ما ߵ في كتاب الله شيء وما ̊لمت ߵ في س̑نة رسول الله صلى الله ̊ليه 
وسلم ش̿˄ا فارجعي حتى ǫٔسˆلٔ الناس فسˆلٔ الناس فقال المغيرة ˊن شعبة حضرت 

فقال ǫٔبو ˊكر هل معك ̎يرك  رسول الله صلى الله ̊ليه وسلم ǫٔعطاها السدس  
فˆنٔفذه لها ǫٔبو ˊكر الصديق    فقال م˞ل ما قال المغيرة  محمد ˊن مسلمة اҡٔنصاريفقام  

ثم ˡاءت الجدة اҡٔخرى إلى عمر ˊن الخطاب ˓سˆࠀٔ ميرا؝ا فقال لها ما ߵ في 
كتاب الله شيء وما كان القضاء ا߳ي قضي به إلا لغيرك وما Էǫٔ ˊزائد في الفرائض  

  .لت به فهو لها ش̿˄ا ولك̲ه ذߵ السدس فإن اجتمعۡ فهو ب̲̿كما وǫٔيتكما ˭
 

 موطˆٔ Գمام ماߵ Դب ميراث الجدة المصدر 

 

Remarque n°3 : dans les deux exemples cités plus haut, c’est Muhammad ibn Maslama qui est toujours 
présent et répond à l’appel pour être le témoin au bon moment !  Une simple coïncidence ? 

 
 
 



5 
 

III/ METHODOLOGIE DES SAVANTS DU HADITH  
 
Les traditionnistes ont mis en place cinq critères d’authentification des sentences attribuées au 
Prophète, trois critères concernent l’étude des chaînes de transmission (1 à 3) et deux critères sont 
consacrés à l’étude du contenu (4 et 5). Ces conditions sont celles de l’imâm al-Bukhâri elles ont reçue 
l’approbation de tous les traditionnalistes. 
 
1-La droiture / piété (العداߦ)   
Pour les Compagnons, ce critère de droiture/piété a été accordé de manière générale à tous les 
Compagnons sur la base du Coran et d’attestations prophétiques notoires (PS les chiites n’acceptent 
pas cette règle).  
En dehors des Compagnons, ce critère doit être vérifié au cas par cas dans les livres de biographies 
ال) lالر ) selon les témoignages des spécialistes en ma matière (طبقات  تعديلا( و  ا  جر˨ , cette méthode ne 
manque pas de poser certains problèmes que nous nous abordons par la suite. 
 
2-La  fiabilité de la mémoire ( الضبط) 
–Par Mémorisation: ici c’est assez relatif, car tout le monde fait des erreurs, oublie, se trompe, 
confond etc. ; Ex : Ibn ‘Abbas et le mariage du Prophète paix sur lui pendant le pèlerinage avec 
Maymouna, alors que le messager Abou Rafi’a entre le Prophète et Maymouna dit le contraire. 
–Par transcription dans un manuscrit/kitab/sahifa: de nombreux transmetteurs désignaient des gens 
pour écrire leur recueil. A noter que de nombreux livres ont été falsifiés voire même entièrement 
inventés.  
 
3-La continuité entre transmetteurs ( الاتصال) : consiste à vérifier l’absence de rupture dans la 
chaîne des transmetteurs, vérifier si le transmetteur ne fait pas de « tadlîs » et qu’il déclare qu’il a 
entendu de son cheikh, vérifier s’il a une « ijâza » ou « al-wijâda » d’après un manuscrit. 
 
4-L’absence d’irrégularité (الشذوذ) : cette règle implique de vérifier si le contenu du hadith étudié 
ne contredit pas un autre hadith plus fort que lui (transmis par des voies plus solides), elle devrait 
impliquer de facto que si le hadith en question, contredit le Coran doit être considéré comme 
irrégulier mais malheureusement ceci n’est pas appliqué dans les faits. 
 

5-L’absence de défauts cachés ( العلل) : c’est la recherche d’incohérence historique ou de défauts 
qui apparaissent aux spécialistes au vue de leurs exercice régulier à scruter les textes. Cette condition 
reste assez théorique, elle n’est pas toujours appliquée aux contenus des hadiths. 
 
 
IV/ LA CRITIQUE ET L’ÉLOGE DES RAPPORTEURS DU HADITH ( الجرح و  التعديل) 
 
La critique et l’éloge ( al-jarh wa al-ta’dîl ) consiste à vérifier la fiabilité des transmetteurs d’une chaîne 
de garants. La démarche vise à statuer sur la moralité, le degré de mémorisation et la continuité de la 
transmission entre chaque rapporteur et son élève, afin de vérifier que chacun maillon de la chaîne 
est digne de confiance.  La quasi-majorité des spécialistes contemporains du Hadith pensent que 
cette science est basée sur le recueil de témoignages des contemporains de ceux qui font l’objet de 
cette critique.  
 
 



6 
 

 
La réalité est tout autre, au fait le statut de chaque rapporteur, n’est pas basé sur des témoignages 
directs dans l’immense majorité des cas comme on va le voir. En effet, le statut et la hiérarchie des 
différents transmetteurs sont basés seulement sur l’analyse du contenu (matn) des récits qu’ils 
transmirent. L’enquête en question s’appelle le « SEBR ». Il consiste en la vérification du contenu d’un 
hadith en comparant ses variantes et ses voies de transmission pour statuer sur celui qui l’a rapporté. 
Le plus souvent cette opération de « SEBR » n’est pas exhaustive mais partielle ( جزيء  سبر ). Nous avons 
même des témoignages où l’enquête se limite sur l’analyse d’un ou deux récits transmis pour donner 
le statut du transmetteur l’ayant transmis afin de le classer dans l’une des cases ci-dessous. 
 
 
1-Hiérarchie des rapporteurs 
 

Qualification Translitération Terminologie en 
arabe 

- Prince des croyants en Hadith: celui qui connait 
tous les hadiths existants. 

Amir al-Mu’aminin  مير المؤم̲ين في الحديثǫٔ  

- Al-Hakim: connait tous les hadiths existants sauf 
quelques-uns 

al-Hâkim   الحاكم  

- Un grand Imam Hûjja: maître en Hadith Imâm Hûjja  إمام حجة 
  

- Al-Hafiz: grand mémorisateur, mémoire 
irréprochable 

Imâm Hâfiz  افظ  إمام˨  

-Un Docteur Cheykh  ش̑يخ 

- Le transmetteur très fiable : excellent 
mémoire 

Thiqa, Mutqin al-hadith  م˗قن الحديث   – ثˌت  –ثقة  ي ال الراو  

-Fiable, bonne mémoire  Saddûq, Lâ Baassa Bihi   لا بˆسٔ به   – صدوق 

-Fiable mais parfois confus Saddûq ,Lahu awhâm  ٔوهام –صدوقǫ يهم  –ࠀ  

-Bon en hadith Saleh صالح 

-Flexible en hadith Layyen al-hadith ليين الحديث 

-Pas très fort en mémoire Layssa bi l-Qawi  لقويԴ ل̿س 

-Faible Dha’if  ضعيف 

-Abandonné, Menteur Mutrûk al-hadith, 
Kadhâb 

  ذاهب الحديث
  متروك الحديث كذاب 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



7 
 

 

2-Le Sebr ou al-iʿtibâr partiel des « matn-s » pour établir le statut des rapporteurs d’un 
« isnâd »   
 
Depuis le 4è siècle, la règle d’or des spécialistes du Hadith est la suivante : l’authenticité d’un hadith 
doit reposer sur une chaîne de transmission impeccable selon les trois critères que nous avons 
expliqué précédemment. Ces 3 critères devraient en principe reposer sur des témoins de première 
main mais cette pratique n’intéresse qu’un faible pourcentage des biographies des transmetteurs.  
 
Comme la science du Hadith n’est apparue qu’au IIème siècle de l’hégire, ses fondateurs se sont 
retrouvés devant la difficulté d’établir la biographie des hommes morts il y a plus de deux générations.  
Pour contourner cette difficulté, ils ont utilisé les hadiths de ces rapporteurs pour établir leurs statuts 
[fiabilité/manque de fiabilité], sachant que ces hommes sont mort depuis plus d’un siècle.  
 
On se retrouve finalement dans une situation où la règle d’or est totalement inversée, dans la mesure 
où c’est le contenu des hadiths qui définit le statut de celui qui les a transmis et non l’inverse. 
Autrement dit la science du Hadith a été fondée tout d’abord sur l’étude des contenus « matn » et non 
pas sur les chaînes de transmission « isnâd » comme c’est généralement admis. Une fois que les 
registres des biographies des rapporteurs du premier siècle de l’hégire ont été achevés par cette 
méthode de « SEBR partiel », les fondateurs de cette science ont fermé les portes du SEBR par 
l’inversion de la règle. Désormais on prendra en premier lieu, le « Isnâd » comme critère 
d’authentification (la boucle est bouclée).   Cette question du SEBR partiel est attestée par de grands 
spécialistes comme al-Mua‘alamî dans son livre intitulé « al-Tankîl …»(p.256)3.  Le cheikh Metwali Saleh 
Ibrahim, un spécialiste contemporain du Hadith confirme ce constat sur Le SEBR (analyse 
rétrospective des contenus des hadiths). Il réalisé une enquête sur les recueils sunnites jugés 
authentiques où il est parvenu à établir que 90-95% des chaînes de transmission renferment au moins 
un homme dont la biographie n’avait pas été établie par des témoins contemporains.  Les 5-10% 
restantes représentent les chaînes de transmission réellement établies par des témoins 
contemporains, c’est les cas des Grands Suiveurs  ( التابعين  qui avaient de nombreux élèves. Nous (̠بار 
résumons son approche pour l’établissement des statuts des transmetteurs avec son aimable 
autorisation4, dans le schéma dans la page suivante, afin de simplifier cette question complexe qui 
échappe à beaucoup de spécialistes. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
2- https://ia801400.us.archive.org/2/items/FPtnkeel/tnkeel.pdf 
 

دوا رواية ǫٔ˨دهم مس̑تقيمة بˆنٔ ̽كون ࠀ فۤ ̽روي 256ص يقول ”المعلمي“ في التنك̀ل 3 lتٔباعهم إذا وǫ ٔوǫ خٓرون ̎يرهما، يوثقون من كان من التابعينǫٔو  {واˊن معين وال̱سائي وǫ م˗ابع
 ...}يدل ̊لى ǫٔن ˡل اعۡدهم في التوثيق والجرح إنما هو ̊لى سبر ˨ديث الراوي . وهذا كله   .…وإن لم ̽رو عنه إلا وا˨د ولم يبلغهم عنه إلا ˨ديث وا˨د مشاهد، 

4 Le site de mon cheikh Metwali Saleh Ibrahim: http://al7k.forumegypt.net/t65-topic 



8 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 Le schéma ci-dessus montre que les hadiths qui remontent à des célèbres « Suiveurs » des Compagnons 

ayant eu de nombreux élèves ne représente que 5 à 10 % des cas 
 
 Autrement, l’immense majorité des hadiths recueillis, remontent à des hommes inconnus parmi les 

« Suiveurs » des Compagnons dont le statut ne repose pas sur des témoins contemporains mais établi par 
analyse comparative des contenus des hadiths qu’ils leurs sont attribués [90-95% des cas]. Autrement dit, si 
on prend 100 chaînes de garants, 95% renferment au moins un transmetteur dont le statut n’a été établi qu’un 
siècle plus tard par analyse des hadiths qu’il a transmis et non sur base de témoignages de ses contemporains. 

 

Le Prophète 
Muhammad 

 السلامو الصلاة النبي ̊ليه 

Les Compagnons (disciples) 
 الصحابة الكرام رضي الله عنهم

 

Les Grands Suiveurs connus de 
tous, ayant eu des élèves célèbres  

 الحال ̠بار التابعين المعروفين
 لهم تلام̀ذ ا˭ذوا عنهم وا߳̽ن  

 

Les petits suiveurs inconnus 
par leurs contemporains. 
 

  التابعين ا߽هولي الحال ممن ̊اصروهم

 
Les élèves célèbres des Suiveurs 
Al-Zuhri, 
Al-‘Amash 
Qatada Ibn Di‘ama 
Al-Awza‘i 
Malek Ibn Anas  
Ibn Jurayj 
Shu‘aba                   ٔم˞الǫ تلامذة ̠بار التابعين من  

 لزهري ا
 Գعمش

 ماߵ ˊن ǫ̮ٔس 
 ق˗ادة ˊن د̊امة

 .…Գوزاعي
 شعبة ˊن الحˤاج 

 

Ici les suiveurs ne sont pas authentifiés 
par leurs contemporains, ni même par des 
propos avec une chaîne de transmission 
qui remonte à leurs contemporains, la 
vérification de leur fiabilité se base 
uniquement sur l’analyse rétrospective 
(SEBR) des contenus des hadiths qu’ils 
ont transmis, en les comparant au Coran 
ou à des hadiths déjà authentifiés par 
l’autre branche à droite.  

و وثقوا لا عن طريق ǫٔسانيد  في هذه الحاߦ التابعون رفعت عنهم الجاهߧ
لمن ̊اصروهم كانوا قد وثقوهم من قˍل و لكن فقط ˉسبر مروԹتهم 
 وعرضها ̊لى القرǫنٓ ǫٔو ̊لى ما صح من المروԹت التي نقلت عن طريق

 .̠بار التابعين(كما هو موضح ̊لى ا̦يمين) تلام̀ذ

95 % 5% 

Schéma général de la transmission du Hadith 
© Ahmed Amine 



9 
 

 
 

3-Les générations de rapporteurs et critiques des hadiths sunnites 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Période initiale [10-100AH/632-720EC] : Prophète  Compagnons  Suiveurs.  
 
Période I [100-200 AH/ 720-820 EC] 
 
Première génération   
-Les grands imâms émetteurs (sources): al-Zuhrî, al-‘Amash, Mâlik. 
 
Deuxième génération  
-Les grands savants fondateurs : Shu‘ba, al-Thawrî, al-Awzâ‘i, Ibn‘Uyayna. 
-Leurs élèves : Ibn Jurayj, Hammâd b. Salama, al-Layth b. Sa‘d, Hammâd b. Zayd, Hushaym b. Bashir. 
 
Troisième génération  
-Les grands savants: Ibn al-Mubârak, Waki‘ b. al-Jarrâh, Yahya al-Qattân, ‘Abd al-Rahmân b. Mahdî . 
-Leurs élèves: al-Shâfi‘i, Abu Mushir ‘Abd al-A‘la b. Mushir. 
 
Période II [200-300 AH / 820-910 EC] 
 
Quatrième génération  
-Les grands savants: Ibn Ma‘in, ‘Ali b. al-Madînî, Ibn Hanbal. 
-Leurs élèves: Ibn Numayr, Abu Khaythama, Ibn Abi Shayba, Ibn Rahâwayh, Abu Hafs al-Fallâs . 
 
Cinquième génération 
-Les grands savants: al-Bukhârî, Abu Zur‘a al-Râzpi, Abu Hâtim al-Râzî. 
-Leurs élèves: al-Juzajânî, Muslim b. al-Hajjâj, al-Nassâ‘î. 
 
Période III [300-400 AH / 910-1010 EC] 
 
Sixième génération  
-Les grands savants: Ibn Abi Hâtim al-Râzî, Ibn ‘Adî. 
-Leurs élèves: al- ‘Uqaylî, Ibn Hibbân. 
 
Septième génération  
-Critiques principales : Abu al-Fath al-Azdî, al-Dâraqutnî, al-Hâkim al-Naysabûrî. 
                   



10 
 

V/ L’ISNÂD EST-IL UN GARANT D’AUTHENTICITÉ ? 
 
Il convient de mentionner que l’isnâd des hadiths n’était pas toujours de mise. Ibn Sîrîn, l’un des 
fondateurs de la science du Hadith disait qu’on ne demandait pas la fiabilité des gens de l’isnâd avant 
la Fitna (conflit entre Ibn al-Zubayr et Abd al-Malik b.Marwân ou révolte d’al-Kûffa ?) mais depuis 
celle-ci, nous avons commencé à l’exiger pour distinguer les gens de la Sunna (pour les valider) de 
ceux de l’hérésie (ahl al-bid’a) afin de les délaisser5 [introduction de Sahîh Muslim]. 
 

ذ ˨د̽ثهُم وينظر الى ǫٔهل البدع { الكم ف̀نظر إلى ǫٔهل الس̑نة ف̀ؤ˭ lوا لنا رҨَذ ˨د̽ثهُم لم ̽كونوا ̼سˆلٔون عن الإس̑ناد فلما وقعت الف˗نة قالوا: "سم   } فلا يؤ˭
 
1-Le hadith unique (ahâd ) entre rejet et acceptation chez les Compagnons  
 
Les arguments mis en avant par les Zâhirites et des néo-hanbalites (salafistes) en faveur de la validité 
du hadith unique comme source apportant la science certaine, sont basés sur des hadiths eux-mêmes 
unique 6 où les Compagnons ont pris en compte le témoignage d’un seul compagnon. Nous pouvons 
citer deux exemples des éléments pris comme preuves chez le néo-hanbalites : 
 
-Le premier est le changement de la Qibla  de Jérusalem vers la Mecque, cela se serait produit en plein 
office suite à l’entrée dans la mosquée de Médine d’un compagnon qui leur apporte cette nouvelle 
recommandation.  
 
-Le deuxième est l’envoi par le Prophète(s) du compagnon Mu‘ad Ibn Jabal comme juge au Yémen. 
Le Prophète a recommandé à Mu‘ad d’appliquer son jugement d’abord selon le coran et s’il ne trouve 
pas, il passe à la Sunna et s’il ne trouve pas qu’il utilise sa raison pour réfléchir à la meilleure manière 
de porter son jugement (hûkm). A noter que ce hadith a été discuté par rapport à son isnâd, son 
contenu ne renferme aucune invraisemblance et semble tout à fait plausible. Les Zâhirites et les 
Salafistes utilisent un le raisonnement par analogie (al-qiyyâs) entre la transmission du vivant du 
Prophète avec la transmission via des chaînes de garants ce qui constitue une analogie incomplète et 
insuffisante pour appuyer la validité du hadith unique pour plusieurs raisons. 
 
Premièrement : La communication entre Compagnons d'un propos du vivant du Prophète(s) ne peut 
être en aucun cas comparée avec le mode de transmission via une chaîne de garants contenants des 
individus morts et enterrés et dont la fiabilité dépend des paramètres que nous avons vu. A cet égard, 
peut-on vraiment comparer le fait d'entendre et voir un compagnon m'informer d'un message 
provenant du Prophète alors qu'il y le moyen de vérifier l'information à la source même dans quelques 
jours ou via d'autres Compagnons et une information écrite dans un recueil 150 ans après les faits, et 
transmise par plusieurs intermédiaires qui sont tous morts et impossible de vérifier leur fiabilité et leur 
mémorisation ?  Autrement dit : peut-on comparer un hadith ayant un seul intermédiaire entre la 
bouche du noble Prophète paix sur lui et notre oreille avec un hadith ayant 4, 5 ou 7 intermédiaires sur 
plusieurs générations ? 
 
 
 

 
5 Voir à ce propos l’excellent article de Pavel Pavlovitch sur l’origine de l’isnâd : The Origin of the Isnād and al-Mukhtār b. 

Abī 'Ubayd's Revolt in Kūfa (66-7/685-7) 

6 Il s’agit ici d’une argumentation circulaire, mais les Zâhirites invoquent que l’ensemble des hadiths unique à 
ce sujet sont transmis de différentes voies indépendantes ce qui leur donne une valeur argumentative. 



11 
 

Deuxièmement :  
Le cas de Mu‘âd b.Jabal ne peut être extrapolé à la transmission du hadith en général, ce compagnon 
a été envoyé au Yémen pour occuper la fonction de Wali et Juge et non pas comme simple 
transmetteur sachant qu’il ne pourra faire cette fonction seul. Même si le matn du hadith ne le précise 
pas, il est évident que Mu‘âd a été envoyé comme juge à la tête des musulmans, des Compagnons 
l’ont devancé auparavant et d’autres l’ont suivi par la suite comme le précise les livres d’histoire. 
 
Troisièmement :  
Comme il existe des hadiths où le témoignage d’un seul compagnon était suffisant pour changer une 
pratique religieuse, il existe d’autres hadiths où des Compagnons rejettent explicitement les 
témoignages d’autres Compagnons, n’ont pas par doute dans leur probité mais par manque de 
confiance en leur capacité à mémoriser et voici quelques exemples : 
 
– ‘Umar Ibn al-Khattâb a rejeté le hadith de Fâtima bent Qayys al-Khath‘amyyah au sujet des droits 
de la femme divorcée.   
 
Il a été rapporté de ‘Umar : « Nous n’allons pas laisser le jugement d’après le Livre d’Allah et la Sunna 
(connues de tous) 7 pour l’avis d’une femme dont on ne sait pas si elle a bien retenue ce dont dit 
qu’elle a entendu du Messager du Dieu »8. 
 
– ‘Aicha a rejeté plusieurs hadiths d’Abû Hurayra comme celui où il rapport que trois créatures 
interrompent la prière : « l’âne, le chien noire et les femmes »9. La mère des croyants a répliqué à 
Abû Hurayra sur ton rude : « tu n’as rien trouvé de mieux que de nous faire rassembler aux 
chiens !? ». Elle a apporté un autre hadith qui contredit le propos d’Abû Hurayra en disant qu’elle 
mettait ses pieds devant le Prophète quand il faisait sa prière sans jamais la reprendre10. 
 
–Aïcha a également rejeté le hadith de ‘Umar qui stipule que le fait de pleurer un mort cela entraîne 
son châtiment dans la tombe. Elle a corrigé le propos rapporté par  ‘Umar en disant que le Messager 
de Dieu, disait que cela concerne le mécréant, son châtiment augmente par les pleures de sa 
famille.11 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
7 Le critique al-Darraqûtni affirme comme c’est rapporté dans le commentaire de Sahîh Muslim par al-Nawawi que le mot 

Sunna est interpolé. Donc à l’origine ‘Umar se référait uniquement au Coran, ci-dessous le texte en arabe : 
لقول   كتاب ربنالن نترك  قوࠀ:لم يذ̠رها جما̊ة من الثقات. يعني ǫٔن الثابت   : وس̑نة نب̲̿ا زԹدة ̎ير محفوظةقوࠀ  95 :ص   10قال ا߱ار قطني كما في شرح مسلم ̥لنووي ج  [

 ] إمرǫٔة  لا ندري لعلها حفظت ǫٔو ̮س̿ت وهو بهذه الزԹدة ـ وس̑نة نب̲̿ا ـ في صحيح مسلم .
8 Sahîh Muslim, n° 1448, URL : https://dorar.net/hadith/sharh/111549 
9 Sahîh Muslim n° 511, URL : https://dorar.net/h/86e7bf652ee2551f4b8fb28c4388781a 
10 Sahîh al-Bukhârî n° 508, 511, 514 et Muslim n°512, URL: https://dorar.net/hadith/sharh/11982 
11 Sahîh al-Bukhârî n° 1286, URL : https://dorar.net/h/de0696c9bdd4019b0ddeb4d583b36193 



12 
 

2-Des grands traditionnistes déclarent que l’ISNÂD seul ne suffit pas  
 
Nous avons vu précédemment que les experts en hadith ont établi cinq conditions pour vérifier 
l’authenticité, deux de ces conditions sont consacrées à l’analyse critique du matn à la recherche de 
défauts, d’irrégularités comme l’anachronisme ou la contradiction avec d’autres hadiths rapportant 
le même récit. Ceci implique de facto que l’isnâd à lui seul ne suffit pas —en théorie— à déclarer que 
le hadith étudié soit authentique. En pratique, compte tenu de la difficulté d’apprécier le matn, son 
analyse critique n’est pas systématiquement réalisée comme c’est le cas pour l’isnâd qui est devenu 
la base de l’évaluation. 
 
Pour appuyer notre propos nous pouvons invoquer un argument d’autorité qui n’est autre que 
l’imâm, Ibn Hajjar al-‘Asqalânî qui a le plus haut degré en science du Hadith « prince des croyants / 
 .ǫ »,  qui résume en une seule citation, l’enjeu du propos12ٔمير المؤم̲ين في الحديث
 

Une règle très importante et précieuse à transmettre est 
qu’il est établi chez eux [les savants du Hadith] : il n’y a 
pas de corrélation entre l’isnâd et le matn, un isnâd peut 
être sans défauts (sahîh) au vue de sa continuité, la 
probité et la bonne mémoire de ses rapporteurs mais 
ceci n’empêche pas que le matn soit défectueux par une 
irrégularité ou un défaut caché 

 : ǫٔنه  المقرر عندهمائدة ࠐمة عز̽زة النقل، كثيرة الجدوى والنفع، وهي من ف
ند إذ   لا تلازم بين الإس̑ناد والمتن،  ҧ̑و يحسن لاجۡع   قد يصح السǫٔ

 ̊ߧ ǫٔو  لشذوذ  المتن دون    الضبط  و  العداߦ و  الاتصالشروطه من 
 

 
Nous avons également le grand savant Ibn al-Jawzî qui a réalisé un recueil spécifique sur les hadiths 
inventés dont bon nombre ont un isnâd apparemment correct13. 
 

Il se peut que l’isnâd soit impeccable avec des 
rapporteurs fiables alors que le hadith (le contenu) soit 
inventé ou inversé ou remanié et ceci est difficile à 
mettre en évidence si ce n’est pas les experts. 

اً ǫٔو مقلوǫٔ ،Դًو قد   قد ̽كون الإس̑ناد كلҨه ثقات، و̽كون الحديث موضو̊
 جرى ف̀ه تدل̿س، وهذا ǫٔصعب اҡٔحوال ولا يعرف ذߵ إلا النҨقاد 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
12 Ibn Hajjar selon al-San‘ani dans Tawdhih al-Afkâr li-Ma‘âni Tanqîh al-Anthâr(   نظارҡٔفكار لمعاني تنق̀ح اҡٔالصنعاني في توضيح ا

)1/177  
13 Ibn al-Jawzi, Kitâb al-Mawdhou‘at 



13 
 

3-Les anomalies du « matn » [ ̊ل ل   المتن], l’exemple du hadith copié du Tétramorphe  
 
1-C’est quoi un Tétramorphe ? 14  

 

                                                                                                      
                                                                                                    Fig.1 : un exemple de Tétramorphe, porte de l’Eglise  

                                                                        Saint-Trophime à Arles en France 15 
2-Pourquoi parler du Tétramorphe ? 
 
C’est pour une raison très simple, c’est un exemple flagrant d’emprunt volontaire des hadiths 
musulmans à partir de récits issus de la communauté judéo-chrétienne. Le Tétramorphe ici symbolise 
les 4 évangélistes. Cette fois-ci on va se pencher sur un cas d’emprunt direct de récits purement 
chrétiens voire de représentation figurant sur les portes d’Eglise (cf.Fig.1). Il s’agit du Hadith se 
trouvant dans le livre « al-Tawhid » de l’imam ibn Khuzaymah, ainsi que dans l’ouvrage « al-Sunnah » 
de ‘Abdallâh ibn Ahmed ibn Hanbal, mais aussi dans le livre « al-Shari’ah » d’al-Ajurry. Ces Hadiths 
nous disent que Ibn ‘Abbas aurait dit « que le Prophète a vu Dieu, et qu’il était sur son trône en or porté 
par quatre anges avec des faciès différents : l’un avec une tête d’homme, l’autre avec une tête d’aigle, l’autre 
une tête de buffle et l’autre une tête de Lion ». 
 
Première variante 
 

Traduction rapprochée Texte en arabe 

Abou Moussa al Ansari Ishaq ibn Moussa  nous a rapporté d’après 
Younes Ibn Bakîr selon Ibn Ishaq disant qu’il entendu Abderrahmane 
Ibn al-Harîth Ibn Ayâch d’après Abdellah Ibn Abi Salama disant 
qu’Abdellah Ibn Umar a eu une correspondance avec Abdellah Ibn 
Abbas pour lui poser la question si le Prophète avait vu Dieu et 
comment ? Et qu’il aurait répondu de la sorte : «  Oui il(Muhammad) 
a vu Dieu, il était sur son trône d’or porté par 4 anges avec un faciès 
différent : l’un avec une tête d’homme, l’autre avec une tête d’aigle, 
l’autre une tête de buffle et l’autre une tête de Lion ». 

 كتابه  من  ̊لى  املاء  موسى  ˊن  إسحاق  Գنصاري  موسى  ǫٔبو  ˨دثني
  الحارث   ˊن  الرحمن  عبد  فحدثني  قال  إسحاق  اˊن  عن  ˊكير  ˊن  يو̮س  ˨دثنا

  ˊن   عبدالله  بعث  قال  سلمة  ǫٔبي  ˊن  عبدالله  عن  عياش  ˊن  عبدالله  ˊن
  صلى   محمد  رǫٔى  هل   ̼سˆࠀٔ  عنهم  الله  رضي  عباس  ˊن  عبدالله  إلى  عمر
ليَْهِ وَقاَلَ    فˍعث  ربه  سلم  و  ̊ليه  الله

Ү
  كَيْفَ رǫَهُٓ ؟ فقَاَلَ : :  فرََدҧ رَسُوࠀَُ ا

مِنْ ذَهَبٍ رǫَهُٓ ̊لىََ   مََ߶ٌ فيِ    كُرْسيٍِّ  المَْلاˁكَِةَ :  مِنَ  ҫǫرْبعََةٌ  مِࠁُُ  صُورَةِ  تحَْ
لٍ   ُl صُورَةِ  ، وَمََ߶ٌ فيِ  صُورَةِ ثوَْرٍ  ، وَمََ߶ٌ فيِ  صُورَةِ ҫǫسَدٍ  ، وَمََ߶ٌ فيِ  رَ
اءَ دُونهَُ فِرَاشٌ مِنْ ذَهَبٍ ̮سرٍَْ   فرد رǫهٓ قد نعم ǫٔن إليه فيِ رَوْضَةٍ خَضرَْ

Source : Le livre d’al-Sunnah , Abdallâh Ibn Ahmad  Ibn Hanbal, 
hadith n°217  

كتاب الس̑نة ҡٔحمد إˊن عبد الله إˊن ح̲بل  المصدر   
 ˨ديث رقم 217

  
 

 
14 URL: https://fr.wikipedia.org/wiki/T%C3%A9tramorphe 
15 URL : https://fr.wikipedia.org/wiki/Cath%C3%A9drale_Saint-Trophime_d%27Arles 
 

Le Tétramorphe représente les quatre animaux 
ailés tirant le char de la vision d'Ezéchiel (Ez 1 ; 1-
14). D'abord décrit dans le Livre d'Ézéchiel puis 
repris avec saint Jean dans l'Apocalypse (Apoc 
4 : 7-8). Plus tard, les Pères de l'Église y ont vu 
l'emblème des quatre Évangélistes : le lion pour 
Marc, le taureau pour Luc, l'Homme pour 
Matthieu et l'aigle pour Jean. Ils accompagnent 
souvent les représentations du Christ en 
majesté. 



14 
 

 
 Deuxième variante 
 

Traduction rapprochée Texte en arabe 

Muhammad Ibn Issa nous a rapporté qu’Ibn al-Fadhl a dit qu’il entendu 
Muhammad Ibn Ishaq disant qu’il entendu Abderrahmane Ibn al-Harîth 
Ibn Ayâch Ibn Rabi’a d’après Abdellâh Ibn Abi Salama disant qu’Abdellâh 
Ibn Umar a eu une correspondance avec Abdellah Ibn Abbas pour lui 
poser la question si le prophète avait vu Dieu et comment ? et qu’il aurait 
répondu de la sorte: «  Oui il(Muhammad) a vu Dieu dans un jardin 
[rond] vert, il était sur son trône d’or porté par  quatre anges avec des 
faciès différents : l’un avec une tête d’homme, l’autre avec une tête d’aigle, 
l’autre une tête de buffle et l’autre une tête de Lion ». 

ثنََا ҧد دُ  ˨َ ҧقاَلَ  ، الْفَضْلِ  ْ́نُ  سَلمََةُ  ثنََا : قاَلَ  ، ِ̊̿سىَ  ْ́نُ  مُحَم : 
ثنيَِ  ҧد دُ  ˨َ ҧسحَْاقَ  ْ́نُ  مُحَم

Ү
حمَْنِ  عَبْدِ  عَنْ  ، ا ҧارِثِ  ْ́نِ  الر َ˪ ِ  عَبْدِ  ْ́نِ  الْ ҧ߹ا 

ِ  عَبْدِ  عَنْ  ، رَبِيعَةَ  ҫǫبيِ  ْ́نِ  عَيҧاشِ  ْ́نِ  ҧ߹بيِ  ْ́نِ  اҫǫ  َسَلمََة ،  ҧنҫǫ  َعَبْد  ِ ҧ߹ا 
ابِ  ْ́نِ  عمَُرَ  ْ́نَ  ҧلىَ  بعََثَ  ، الخَْط

Ү
ِ  عَبْدِ  ا ҧ߹اسِ  ْ́نِ  اҧࠀُُ  ، العَْبҫˆَْ̼س : " 

دٌ  رҫǫَى هَلْ  ҧمُحَم  ҧصَلى  ُ ҧ߹̊لَيَْهِ  ا  َҧهُ  وَسَلمҧ ليَْهِ  فَˆҫرْسَلَ  ؟ رَب
Ү
ِ  عَبْدُ  ا ҧ߹ْ́نُ  ا 

ِ  عَبْدُ  ̊لَيَْهِ  فرََدҧ  ، نعََمْ  ҫǫنْ  العَْبҧاسِ  ҧ߹رَ  ْ́نُ  ا  كَيْفَ  ҫǫنْ  ، رَسُوࠀَُ  عمَُ
ليَْهِ  فَˆҫرْسَلَ  ؟ رǫَهُٓ 

Ү
ҧهُ  ا اءَ  رَوْضَةٍ  فيِ  رǫَهُٓ  : ҫǫن  مِنْ  فِرَاشٌ  دُونهَُ  ،  خَضرَْ

 مََ߶ٌ  ،  المَْلاˁكَِةِ  مِنَ  ҫǫرْبعََةٌ  تحَْمِࠁُُ  ،  ذَهَبٍ  مِنْ  كُرْسيٍِّ  ̊لىََ  ،  ذَهَبٍ 
لٍ  صُورَةِ  فيِ  ُl  ،  ̮سرٍَْ  صُورَةِ  فيِ  وَمََ߶ٌ  ،  ثوَْرٍ  صُورَةِ  فيِ  وَمََ߶ٌ  ،  رَ

 سَ ҫǫ̮  صُورَةِ  فيِ  وَمََ߶ٌ 
 

Source : Le livre al-Tawhîd, Ibn Khuzaymah, hadith n° 261  261التوح̀د لإˊن خزيمة ˨ديث رقم كتاب  المصدر  

     

 
 
 
 



15 
 

Les autres versions du hadith sont rapportées par al-Bayhaqi, al-Ajurry et par ‘Abderrazaq al 
San’ani. Le contenu du Hadith est quasiment le même à quelques détails près (qui ont également leurs 
importances). Le lecteur arabophone, intéressé par ce sujet, peut vérifier les liens en note de bas de 
page.  Nous passons à présent, dans la page suivante à l’analyse des chaînes de transmission selon la 
science du hadith classique16. 
 
La première chaîne est composée des rapporteurs suivants 
 
 Abou Moussa al Ansari Ishâq ibn Mûssa : considéré comme « Imam, Hafidh/Mémorisateur et 

fiable » par al Dhahabi dans son siyar ‘Alam al-Nubala17. 

 Younes ibn Bakîr : considéré par Al Dhahabi comme « Imam, Hafidh/ayant bonne mémoire, 
véridique ». 

  

 Muhammad ibn Ishâq : c’est le célèbre biographe et Hafidh/ ayant bonne mémoire. Il est considéré 
comme Hassan par Ibn Hajar dans Fath al-Bari 11/163. En effet, il ne considère pas ce  qu’il rapporte 
seul comme ayant le degré du hadith authentique, mais il le considère comme Hassan/Bon s’il 
déclare clairement qu’il entendu lui-même le hadith, s’il est appuyé par d’autres témoignages18. 

 

 ‘Abderrahmane ibn al Harîth considéré comme véridique mais faisant des erreurs19. 

 

 ‘Abdallâh ibn abi Salamah : considéré comme fiable par Ibn Hajar20 . 

 

 
La deuxième chaîne renferme les maillons suivants 
 
 Muhammad ibn ‘Issa: accepté par Ibn Hajar21. 
 
 Salamah Ibn al-Fadhl: ayant le statut de véridique mais fait beaucoup d’erreurs22 . 
 
 Muhammad ibn Ishaq: le célèbre biographe et Hafidh (déjà vu ci-haut). 
 
 Abderrahmane ibn al Harith : considéré comme véridique faisant des erreurs (cf. supra). 
 
 Abdallâh ibn abi Salamah: considéré comme fiable par ibn Hajar (cf. supra).  
 
 L’imam Ibn Khâzaymah qui a rapporté le Hadith dans son livre al-Tawhid comme authentique 

dans l’introduction de son livre23.  
 

16 Je remercie mon ami Hedi al-Jazairi de m’avoir aidé dans la tâche de vérification, des statuts des rapporteurs 
des chaînes de transmission. 
 
17 http://library.islamweb.net/newlibrary/display_book.php?ID=2128&bk_no=60&flag=1 

ة  في فهو الصحيح يبلغ لم  إن و به  ينفرد ما   18 lلت˪ديث  صرح إذا الحسن درԴ  
19  http://library.islamweb.net/hadith/RawyDetails.php?RawyID=4303 
 
20 http://library.islamweb.net/hadith/display_hbook.php?bk_no=344&pid=178479&hid=261 
 
21 https://library.islamweb.net/hadith/display_hbook.php?bk_no=344&hid=261&pid=178469 
 
22 http://library.islamweb.net/hadith/RawyDetails.php?RawyID=3494 

  ] الصحيح الثابت Դلإس̑ناد وثˌت حيصح  ǫٔنه  المقدمة  في ǫٔشار [ 23



16 
 

 
Conclusion :  
 
Le hadith est au minimum « hassan/bon », pour ne pas dire « sahîh/sain/authentique », selon la 
science du hadith classique. Peut-on conclure que le Prophète (paix sur lui) a vraiment prononcé ces 
paroles sachant que son contenu est de toute évidence est calqué sur l’Apocalypse (4:5-8) ?  
 
« Du trône sortent des éclairs, des voix et des tonnerres. Devant le trône brûlent sept lampes ardentes, qui 
sont les sept esprits de Dieu. I l y a encore devant le trône comme une mer de verre, semblable à du cristal. 
Au milieu du trône et autour du trône, il y a quatre êtres vivants remplis d'yeux devant et derrière. Le premier 
être vivant est semblable à un lion, le second être vivant est semblable à un veau, le troisième être vivant à 
la face d'un homme, et le quatrième être vivant est semblable à un aigle qui vole. Quant à la figure de leurs 
faces, ils avaient tous une face d'homme, tous quatre une face de lion à droite, tous quatre une face de bœuf 
à gauche, et tous quatre une face d'aigle ».Apo 4 :5-8 
 
Nous avons également Ezéchiel (1:1-14 )  
 
« Quant à la figure de leurs faces, ils avaient tous une face d'homme, tous quatre une face de lion à droite, 
tous quatre une face de bœuf à gauche, et tous quatre une face d'aigle ». 
 
Nous pensons que l’emprunt n’est pas seulement textuel, car il est question de couleurs (la couleur 
verte et dorée) ; par exemple, le Jardin rond vert [ َاء  et le Trône en Or, que l’on ne trouve pas [رَوْضَةٍ   خَضرَْ
dans les écrits bibliques, mais nous le constatons sur les fresques des Églises. 
 
IV-La science du Hadith était-elle suffisante pour se prémunir de la forgerie ? 
 
La réponse est malheureusement non, comme nous venons de le constater avec l’exemple du  hadith 
copié du la figure du tétramorphe.  
Les adaptes de l’art de la justification ( التعليل), vont sans doute essayer d’utiliser une pirouette du genre 
que c’est un mauvais exemple, car le hadith est déjà qualifié de faible par les savants et donc il n’y a 
pas de problème.  Nous précisons que d’autres savants le déclarent authentique et au minimum 
« Hassan/Bon » surtout qu’il est appuyé par d’autres hadiths du même genre évoquant le Trône Divin 
et il n’a pas été déclaré comme « Mawdou’/forgé». S’il avait été déclaré inventé, nous aurons salué 
l’efficacité de la science du Hadith classique pour détecter les hadiths inventés. Les références des 
hadiths du Trône et de la vision son dans la partie annexe. 
 
Notre objectif n’est pas de rentrer dans les méandres des chaînes de transmission sachant que la 
quasi-majorité des statuts des rapporteurs était basée au départ sur le contenu de leurs narrations. 
Or le contenu de ce hadith ne laisse aucun doute qu’il s’agit d’un plagiat caractérisé de la figure de 
Jésus sur son trône avec les 4 anges qui symbolisent les 4 évangélistes. Par ailleurs, les exemples 
d’emprunts aux écrits juifs sont encore plus nombreux et nous leur consacrerons une étude à part24. 
 
 La science du hadith traditionnelle n’a pas pu nettoyer la tradition, des erreurs involontaires 
inhérentes aux lois de la transmission orale. Mais il existe, un phénomène bien réel de forgerie pour 

 
     URl : https://dorar.net/h/e296d7b34fadd172b28cacd3c585657a 

 
 
24 Voir par exemple notre article« les hadiths en noire et blanc» : https://lechemindroit.webs.com/Les%20Hadiths%20attribues%20au%20prophete.pdf 
 



17 
 

de multiples raisons : sectaires, infiltration de la communauté par de faux convertis, fabrication de 
hadiths pour des raisons tribales, politiques ou même par excès de zèle et de piété.  
 
Nos propositions à la lumière des connaissances accumulées dans ce domaine: 

 
 Réactiver la méthodologie adoptée par les Compagnons qui ont suivi l’exemple du Prophète paix sur 

lui comme dans le hadith des deux mains « the al-Yadayn » (ديث ذي اليد̽ن˨) à savoir exiger au moins un 
deuxième témoin, et ce dans chaque couche de transmission, pour valider et authentifier toute 
parole attribué au Prophète paix et bénédiction sur lui. 

 
 Chercher le contexte exact du hadith : lieu géographique, moment précis dans la chronologie des 

évènements de la prédication ( ا߱عوة( ,    a qui s’adressait la parole, les gens présents…etc. 
 
 Confronter le « matn » du hadith au verdict des versets explicites du Coran ( التنزيل محكم ). 
 
 Confronter le « matn » du hadith à la Sunna pratique, puis les hadiths notoires . 
 
 Utiliser les règles de l’École Hanafite qui ont été délaissées, pourtant plus logiques (عموم البلوى). 
 
 Vérifier si le hadith a été bien appliqué par les Compagnons, par exemple, l’interdiction de porter 

l’Or et la soie par les hommes, rapportée entre autres par al-Barâ’ b. ‘Âzeb (البراء إˊن ̊ازب) alors qu’il est 
établi dans sa biographie  que lui-même portait une bague en or comme d’autres Compagnons (au 
moins cinq sont attestés). Alors que les recueils tardifs font état de hadiths « sahîhs » interdisant aux 
hommes le port de bague en or …etc. 

 
      Il est temps pour les spécialistes de cette discipline de renouveler leur approche, il ne s’agit pas de 
tout renier en bloc comme font les hypercritique mais d’adopter une approche rationnelle, qui 
s’enracine dans la continuité de l’entreprise initiée par les Compagnons et par les savants de la période 
formative. 
 

L’analyse croisée des matn-s et des isnâd-s proposée par Harald Motzki25 et al pourrait dans certains 
cas remonter assez loin dans le temps pour dater certaines traditions et situer « le lien commun » 
(madâr al-Isnâd), définir les sources de remaniements et expliquer les différentes variantes d’un hadith.  
 

L’une des méthodes qui ont fait preuve d’une rigueur qui s’apparente à la méthode historico-critique 
académique. On peut dire que d’une certaine manière, les musulmans étaient les pionniers de cette 
approche, est celle qui avait été  suivie par l’École Hanafite, qui se base sur le croisement des 
témoignages historiques selon des règles systématiques pour vérifier la cohérence interne du matn et 
surtout sa conformité avec le texte fondateur de l’islam et les évènements historiques avérés.  

 
 
 
 

 

25 Analysis study of Harald Motzki’s method of isnād cum matn analysis, URL: 
http://eprints.walisongo.ac.id/1584/ 

 



18 
 

ANNEXE 
 

Sources en arabe 
 

 
 
 



19 
 

 
 

 

-----0----- 
© AHMED AMINE 

Article rédigé, le 13/06/ 2015, mise à jour, le 07/11/2025 
 

Pour les autres 
références voir 
page la suivante Le Sanad du 

Hadith n°110 est 
jugé authentique 


