Au-dela du codex de ' Uthman :
le role de l'autosimilarité dans la préservation
de I'intégrité textuelle du Coran

Article de Jawhar M. Dawood

Dans : Islamic Studies Journal

Publié dans Brill en acces libre, le 26 novembre 2024

Présenté par Ahmed Amine

www.ahmedamine.net



Au-dela du codex ‘Uthman : le réle de I'auto-similarité dans la préservation
de I'intégrité textuelle du Coran
AN pail) At e Addlaal) & ) sl Adl g ; Aldiad) Ciauaall Jé L
2535l dena 8 52

Dans : Revue d'études islamiques

Auteur: Jawhar M. Dawood
Date de publication en ligne en acces libre le: 26 novembre 2024

https://brill.com/view/journals/isj/1/2/article-p104 2 xml#d 147949281782

Abstrait

Self-similarity is the most pervasive feature of the Qur'an and demands an explanation. Western
scholarship generally maintains that self-similarity indicates the Qur’an’s oral origins. In contrast, this
article argues that self-similarity is evidence of an initial written origin of the Qur’an that played a
crucial role in giving the text its distinct identity and safeguarding it from corruption. The article is
divided into three sections. The first introduces the concept of self-similarity, briefly defining it and
reviewing Western scholarship that has dealt with self-similarity. The second section examines how
self-similarity functions within the Qur’an by analyzing eleven samples of parallel passages, thereby
substantiating the study’s central claim. The third section concludes that the Qur’an was not subject to
later editing and that the ‘Uthmanic Codex was copied from an earlier written exemplar.

Keywords: Qur’an; textual integrity; ‘Uthmanic Codex; canonization; standardization; San‘a’

Résumé

L'auto-similarité est la caractéristique la plus répandue du Coran et exige une explication. Les
chercheurs occidentaux soutiennent généralement que l'auto-similarit¢ indique l'origine orale du
Coran. En revanche, cet article soutient que l'auto-similarité est la preuve d'une origine écrite initiale
du Coran qui a joué un role crucial en donnant au texte son identité distincte et en le préservant de la
corruption. L'article est divisé en trois parties. La premiére introduit le concept d'auto-similarité, le
définit briévement et passe en revue les études occidentales qui ont traité de l'auto-similarité. La
deuxiéme partie examine comment l'auto-similarit¢ fonctionne dans le Coran en analysant onze
¢chantillons de passages paralléles, corroborant ainsi l'affirmation centrale de I'étude. La troisiéme
partie conclut que le Coran n'a pas fait 'objet d'éditions ultérieures et que le Codex 'Uthmanique a été
copié a partir d'un exemplaire écrit antérieur.

Mots-clés : Coran ; intégrité textuelle ; Codex ‘Uthmanique ; canonisation ; normalisation ; San‘a’
Palimpseste ; ol il ; gaill 4S5 Sldiall Casaaall 5 (@) 5 paill ain 55 plata




Introduction

Le Coran se définit lui-méme comme un Ecrit/Kitab auto-similaire : « Dieu a révélé le plus beau
des discours: un Ecrit [qui est] auto-similaire, souvent répété ( allahu nazzala ahsana al-hadithi
kitaban mutashabihan mathaniya )»." Cette définition met non seulement en évidence la
caractéristique la plus répandue du Coran, mais implique également que son auto-similarité est a la
fois intentionnelle et intrinseéque a sa conception. Le terme mutashabihan peut désigner a la fois la
similitude et 1’équivoque. Dans ce contexte, il fait référence aux passages étonnamment similaires
répétés tout au long du Coran, qui peuvent parfois étre si semblables qu'ils déroutent le lecteur.

Pour élucider ce sens, l'adjectif mutashabihan est suivi par mathaniya « répété [en parallele] »,
indiquant que le sens équivoque voulu ne correspond pas a une ambiguité de sens mais a l'étroite
ressemblance dans I'apparence des passages coraniques.

En substance, 1’auto-similarité et la répétition sont synonymes dans le Coran. Des mots, des
phrases, des versets entiers sont répétés, créant une tapisserie d’éléments auto-similaires tissés tout au
long du texte. Alors que la répétition est souvent considérée comme un défaut de composition,
I’expression « le plus beau discours ( aksana al-hadith) » suggére que la beauté du Coran réside
précisément dans son auto-similarité.? Cette perspective remet en question la perception négative
courante de la répétition et redéfinit notre compréhension de son rdle dans le texte. Cet article
montrera que ’auto-similarité, en tant que phénomene central, refléte non seulement la formation
originale du Coran, mais joue également un role essentiel dans la préservation de son intégrité
textuelle.’

1. L’impact de I’auto-similarité sur la recherche moderne

L’auto-similarit¢ du Coran a profondément influencé la recherche occidentale moderne. Les
principales théories sur sa formation et ses origines sont essentiellement des réactions a la répétition
du texte. Par exemple, I’hypothéese radicale de John Wansbrough postulait que le Coran s’est cristallisé
des siécles plus tard que ne le prétendent le récit traditionnel et qu’il a émergé au sein de communautés
sectaires mésopotamiennes plutét qu’au Hedjaz. L’interprétation de Wansbrough du phénoméne de
répétition dans le Coran, 1’a conduit a postuler sa théorie sur les origines [multiples] du Coran. Il y
voyait la preuve d’un « développement organique » a partir de collections de /ogia initialement
séparées , affirmant qu’un texte plus unifié aurait réduit cette redondance.” Il a en outre soutenu que la
trés grande fréquence des formules et des systémes de formules dans le Coran « pourrait indiquer non
seulement une longue période de transmission mais aussi de composition orale ».> Cependant, cette
hypothése n’a pas été acceptée par tous. Par exemple, Fred Donner n’était pas d’accord avec I’idée de
Wansbrough selon laquelle le Coran se serait cristallisé des si¢cles apres la vie du Prophete, mais il
plaidait d’avantage I’idée que sa formation aurait pu se produire dans un laps de temps plus court —
trente ans plutot que deux cents ans.® En outre, les deux érudits s’accordaient sur le fait que le Coran
pourrait étre né d’une composition orale, Fred Donner a méme proposé une analogie frappante :

« Différents enregistrements du discours électoral d’un politicien prononcé sur
quelques jours ou semaines ».”

Devin J. Stewart a critiqué I'hypothése de John Wansbrough, en particulier son analyse de I'histoire de
Shu‘ayb dans la sourate al-Shu‘ara (Q.26:178-88). Wansbrough considérait cette version comme la
moins cohérente et potentiellement la plus ancienne, suggérant une origine primitive.® Neanmoins,
Stewart a fait valoir de manicre convaincante que chaque récit de 1'histoire de Shu‘ayb est adapté au
contexte dans lequel il apparait.” Il a suggéré que l'interprétation erronée de Wansbrough provenait de
l'analyse des histoires de maniére isolée.’’ Tout en étant partiellement d'accord avec l'analogie de
Donner sur la composition orale, Stewart a proposé sa propre version raffinée et plus réaliste : un
sermon ( khutba ) ou la production de différentes versions des mémes histoires prophétiques aurait pu
impliquer une préparation écrite, orale ou mentale plutot qu'une performance improvisée. !

2



L’hypothése de Wansbrough n’a pas été totalement rejetée. Seul I’aspect qui ne s’appuie pas sur des
preuves textuelles ou des données historiques a été remis en question, a savoir la proposition
concernant le déplacement temporel et spatial des origines du Coran. Cet aspect de son hypothése a été
définitivement discrédité apres la découverte de manuscrits coraniques datant du premier siécle de
I’islam."? Cependant, 1’autre aspect, lié a la composition orale, continue de faire 1’objet de
reformulations dans les études contemporaines. Les chercheurs 1’utilisent toujours comme un outil
puissant, non seulement pour expliquer I’auto-similarité, mais aussi pour explorer les origines du
Coran.

Une illustration notable de ce phénoméne est le travail d'Islam Dayeh, qui a examiné de prés
l'intertextualité de sept sourates adjacentes dans le mushaf, traditionnellement sawamim (Coran 40, 41,
42, 43, 44, 45, 46), toutes commengant par les lettres déconnectées hd-mim .- En utilisant la théorie
formelle de la composition orale lancée par Milman Parry (m. 1935) et développée plus tard par son
disciple Albert Lord (m. 1991), * Dayeh a étudié les expressions et phrases paralléles qui apparaissent
dans ces sourates . Son objectif était de discerner des traces de composition orale dans ces sourates en
analysant les modeles récurrents d'expressions spécifiques. Dayeh a vu une ressemblance frappante
entre le concept d'auto-similarité ( mutashabih ) dans le Coran et la théorie de la formule de Parry,
bien que cette derniére soit congue pour fonctionner exclusivement dans les mémes conditions
métrigues, qui ne s'appliquent pas en réalit¢ au Coran puisqu'il manque de systémes
métriques.’”> Milman Parry a défini la formule dans les poémes homériques comme « un groupe de
mots qui est réguliérement employé dans les mémes conditions métriques pour exprimer une idée
essentielle donnée ». 1 Néanmoins, Dayeh a soutenu que des résidus de littérature orale et de langage
formel sont discernables dans le Coran, tout en reconnaissant simultanément les limites de la théorie et
en conseillant la prudence dans son application au Coran.’

Andrew G. Bannister, qui a rigoureusement tenté d'appliquer la théorie de Milman Parry au Coran
dans son livre An Oral-Formaic Study of the Qur’an , en a fourni un autre exemple bien significatif .
A T'aide d'une base de données informatisée englobant l'ensemble du corpus coranique, il a observé la
récurrence de phrases spécifiques, telles que al-ladhina amanii wa- ‘amilii al-salihati, ‘ala kulli shay 'in
qgadir et fi sabil illah , dans tout le Coran. A partir de cette observation, il a déduit que le Coran
présente une nature hautement formelle, bien qu'aucune de ces phrases ne posséde de valeur métrique -
un critére essentiel pour qu'un texte soit classé comme formel selon la définition de Parry. '

Cependant, 1’objectif principal de 1’ouvrage était d’expliquer les variations trouvées dans les sept
récits de I’histoire d’Iblis et d’Adam. L’auteur postulait que ces variations découlaient de la
composition orale de I’histoire a grande vitesse sous la pression de la performance, portant ainsi « la
marque d’étre des variantes de performance »."” Néanmoins, Bannister est tombé dans le méme piége
analytique que Wansbrough. I a analysé les différentes versions de I’histoire de manicre isolée plutot
que de les examiner dans leur cadre contextuel. Au lieu de considérer les histoires dans leurs contextes
respectifs, il les a juxtaposées et comparées les unes aux autres, sans faire aucun effort pour expliquer
pourquoi, par exemple, Iblis emploie une diction [élocution] dans une sourate et une autre dans une
autre ? 2.

Le fait que Bannister soit tombé dans le méme pié¢ge analytique que Wansbrough est révélateur des
difficultés persistantes dans la compréhension de 1’auto-similarité dans le Coran par les chercheurs
occidentaux au cours des cinquante derniéres années. Bien qu’il existe des points de vue divergents et
des débats en cours, I’hypothése de la composition orale de Wansbrough continue d’étre 1’hypothése
dominante, méme parmi des chercheurs comme Devin Stewart, qui a préconisé 1’examen des
différentes versions d’une méme histoire dans le Coran dans leurs contextes spécifiques. Une voix
dissidente notable est celle d’Angelica Neuwirth, qui a suggéré avec prudence que les sourates
ultérieures 2! sont caractérisées par une structure complexe et dépourvues de dispositifs techniques
mnémotechniques, ont pu étre immédiatement fixées par écrit ou peuvent méme avoir été des
compositions écrites des le départ.



S'appuyant sur la suggestion de Neuwirth, cet article propose un nouveau paradigme visant a
améliorer notre compréhension de la nature et de la fonction de l'auto-similarité dans le Coran, en
particulier son role dans la préservation de l'intégrit¢ du texte. L'article soutient qu'il est possible
d'arriver a la forme originale du Coran grace a une analyse minutieuse des caractéristiques d'auto-
similarité¢ et de démontrer que les sourates individuelles, telles qu'elles existent aujourd'hui, sont
apparues comme des unités textuelles unifiées et indépendantes bien plus tét que la date de
transcription ‘Uthmanienne, communément acceptée et datée vers 30 AH/ 650 CE. 2

La méthode utilisée pour y parvenir consiste a examiner de prés les textes auto-similaires dans le
vocabulaire du Coran dans son ensemble et dans le vocabulaire des sourates individuelles. A 1’aide de
preuves textuelles, 1’article démontre que la structure du texte coranique est si complexe qu’elle ne
peut étre le produit d’une composition ou d’une transmission orale. Le texte présente un niveau de
planification et d’organisation trés sophistiqué, suggérant qu’il s’agissait d’une composition écrite des
le départ. Il porte la marque d’un livre qui avait un plan détaillé de sa composition réelle.

2. L'auto-similarité a I'ccuvre dans le Coran

Tout en conservant sa diction globale, chaque sourate du Coran présente sa propre diction distincte.
Par exemple, l'expression « al-ladhina amanii wa- ‘amilii al-salihati » est caractéristique de la diction
auto-similaire coranique, apparaissant cinquante fois dans les sourates mecquoises et médinoises .
Inversement, I'expression « al-ladhina amanii wa- ‘amili al-salihati » suivie de « sa-nudkhiluhum » est
spécifique a la sourate al-Nisa’ (Q.4:57,122), car elle n'est attestée nulle part ailleurs. De méme, de
maniére plus subtile, I’expression « alladhina amanii wa- ‘amilii al-salihati », précédée de la particule
« fa- », apparait deux fois dans la sourate al-Hajj (Q.22 : 50, 56) et ne se retrouve nulle part ailleurs
dans le Coran.

Ces exemples illustrent comment le Coran crée sa diction par la répétition. Les thémes majeurs du
Coran, tels que les récits prophétiques, I’eschatologie, la polémique, les signes de la création et les
affirmations de la révélation (pour paraphraser Neuwirth), sont constamment répétés.”* Ces thémes
sont exprimés dans des mots, des phrases et des structures syntaxiques trés similaires, bien que pas
tout a fait identiques.”* C’est de cette répétition sans fin qu’émerge I’auto-similarité du Coran,
conduisant a la naissance de la diction coranique distincte. C’est aussi a cause de cette répétition sans

fin que les lecteurs voient le Coran partout en son sein.

Pour apprécier I’intensité de la répétition dans le Coran, il est important de noter qu’il contient
environ 78 000 mots, avec environ 1850 entrées lexicales uniques, dont environ 455 hapax
legomenon . Les noms propres ne sont pas inclus dans ce décompte.”” Le rapport entre les mots
uniques et le nombre total de mots est de 40:1, ce qui signifie que chaque entrée lexicale unique est
répétée quarante fois en moyenne.?® Cette gamme limitée de vocabulaire produit un texte de la taille et
de la portée du Coran, ce qui explique pourquoi le Coran est si autoréférentiel.

Ce niveau élevé de répétition remplit au moins deux fonctions. Tout d’abord, il crée une identité
textuelle indubitable pour le Coran, le rendant immédiatement reconnaissable et distinct de tout autre
texte. Cette identité unique permet d’éviter toute confusion entre le Coran et d’autres écrits. Ensuite, il
¢tablit des phrases fixes qui reviennent tout au long du texte, n’autorisant que des combinaisons de
mots spécifiques et excluant celles qui ne sont pas utilisées dans le Coran. La deuxiéme fonction
requiert une illustration qui sera fournie par trois exemples : deux tirés du Palimpseste de San‘a’ et un
troisiéme issu de sources littéraires.

Le premier est la phrase fixe « confirmant ce qui ( musaddigan li-md ) », qui apparait onze fois
dans les sourates mecquoises et médinoises et est invariablement suivie de « avec vous/eux
( ma ‘akum/ma ‘ahum ) » ou « avant lui/moi ( bayna yadayhi/yadaya ) ». Un exemple de cela est le
Coran 5:46, qui dit : « confirmant ce qui est venu avant lui dans la Torah ( musaddigan li-ma bayna
yadayhi min al-tawrati ) ». Cependant, le texte inférieur reconstitué du palimpseste de San‘a’ viole

4



cette reégle universelle dans Q.5:46 en lisant : « confirmant ce que Nous avons révélé ( musaddigan li-
md anzalnd ) », suggérant un écart par rapport au style coranique qui est plus probablement une erreur.

Le deuxiéme exemple est P’expression fixe « aprés ce qui vous est parvenu
[singulier/pluriel]/lui/eux ( min ba ‘di ma ja aka/ja’atkum/ja’at'hu/ja’at'hum ) », qui revient douze fois
dans les sourates mecquoises et médinoises et est toujours suivie de « de la connaissance ( min al-
ilm ) » ou de « la connaissance ( al- ilm ) » ou de « des preuves évidentes ( al-bayyinat ) ». L'une de
ces occurrences est le Q.2:209, qui se lit comme suit : « apres que des preuves évidentes vous soient
parvenues ( min ba ‘di ma ja atkum al-bayyinatu ) ». Le texte inférieur du palimpseste San‘a’ s'écarte
de cette norme dans Q.2:209 et se lit comme suit : « aprés que la guidance vous soit venue ( min ba ‘di
ma ja'akum al-huda ) »,** ce qui indique une déviation du style coranique et suggére une erreur
potentielle.

Le troisiéme exemple est le mot « chemin ( sirat) », qui revient quarante-cing fois dans le Coran.
Chaque fois qu’il est associé a la guidance, le seul verbe qui I’accompagne est « guider ( hada ) », qui
apparait vingt-trois fois, comme dans « Guide-nous vers le droit chemin ( ihdina al-sirata al-
mustagim ) ». Cependant, il n’apparait jamais associé a d’autres synonymes tels que « guider
(‘arshada) » ou « montrer ( bassara) ». Par conséquent, les lectures « Guide-nous vers le droit
chemin ( arshidna al-sirata al-mustagim ) » et « Montre-nous le droit chemin ( bassirna al-sirata al-
mustagim ) » — attribuées respectivement a Ibn Mas‘iid (m. 32 AH/653 CE ) et Thabit al-Bunant
(m.127 AH ?/745 CE ), n’auraient pas pu faire partic du Coran comme le prétend la tradition parce
qu’elles enfreignent la loi des phrases fixes.”’

Aprés avoir exposé ces grands concepts, 1’article examinera maintenant des cas spécifiques d’auto-
similarit¢ au sein du Coran, couvrant diverses sourates et thémes. Il analysera onze échantillons
sélectionnés — limités a ce nombre en raison de contraintes d’espace — qui présentent des
versets paralléles uniques partageant un théme commun et un vocabulaire interconnecté. Malgré ces
relations complexes, chaque verset conserve ses caractéristiques lexicales distinctes, 1’ancrant
fermement dans sa sourate respective.

2.1. Les ayat-s désormais signes Q.5:36, Q.13:18 et Q.39:47

a3 Gaad oW 3G I J 1 0 G 36 sl [5]
R AT 2% B
s ke B8 G L ol et w \gaaE) WG
i I N

;U LJL-..Q'L..—-\J‘_ e st ﬁj ;,_A;Lj‘} e 4] I,;_{‘J‘JJ Lul::;..u- 2ol ;{J\.L" 18 J.C—j(l [13]
4 1908N 4556 diwg Gend 2V (DL DTS
Sleall oy pem pBllay Lot Sur o J Slelyl

-2 G 2% £ g BT s
A :U:bgj bued oY1 B Gk il Ol 3 47 A3 [30]

Ces trois versets sont tirés de trois sourates différentes. Le premier appartient a
une sourate médinoise , tandis que le deuxiéme et le troisieme sont tirés de sourates mecquoises .
Malgré leurs sourates et leurs périodes historiques différentes, elles véhiculent le méme message :
méme si les mécréants possédaient le monde entier et son équivalent, en l'offrant en rangon pour
échapper au chatiment sévére du Jour du Jugement, Dieu ne 1'accepterait pas d'eux.

Les trois sourates suivent un mod¢le similaire, chacune comportant trois sections. La premiére
décrit I’identité de ceux qui seront punis (mécréants ou malfaiteurs), la deuxiéme présente le concept
de rangon et la troisiéme décrit le chatiment imminent. Au centre des trois sourates se trouve la phrase



« tout ce qui est sur terre et son équivalent ( ma fi al-ardi jami ‘an wa-mithlahii ma‘ahii ) », qui est
propre a ces trois sourates et ne se trouve nulle part ailleurs dans le Coran.

De plus, les trois versets emploient des mots et des expressions similaires. Le premier et le
deuxieme verset partagent les mots « punition ( ‘adhdb ) » et « Jour de la Résurrection (yawm al-
giyama) ». Le deuxiéme et le troisiéme partagent le mot « sévérité (sii”) », tandis que tous les trois
partagent le verbe « offrir en rangon ( iffadd ) ». lls sont si similaires dans le théme, le vocabulaire et la
rime qu'ils pourraient facilement échanger leurs positions, le premier verset remplagant le deuxiéme ou
le troisiéme sans perturber le sens global des sourates respectives. La question clé ici est : comment
ces versets ont-ils été assignés a leurs sourates respectives ? Pour répondre a cette question, nous
devons examiner chaque verset dans sa sourate respective.

Dans la sourate al-Ma da, Q.5:36, le verbe passif « étre accepté ( tugubbila ) » est utilisé dans la
phrase « cela ne serait pas accepté d’eux (ma tuqubbila minhum ) ». Il est remarquable que
cette sourate renferme également le méme verbe passif « et cela fut accepté de 'un d’eux ( fa-
tuqubbila min ahadihima ) » dans Q.5:27, créant une symétrie unique et exclusive a cette sourate. En
d’autres termes, la forme passive au pass¢ de ce verbe tuqubbila n’apparait que dans ces
deux versets du Coran.

Dans la sourate al-Ra‘d, Q.13:18, on trouve la phrase « sévérité¢ du jugement ( siz’ al-hisab ) ». 1l
est intéressant de noter que I’expression exacte sii~ al-hisab réapparait dans Q.13:21, créant ainsi une
autre symétrie distinctive sans équivalent dans le Coran.

Dans la sourate al-Zumur, Q.39:47, on trouve 1’expression « la sévérité du chatiment au Jour du
Jugement ( sit’i-I- ‘adhabi yawm al-giyama) ». La méme expression si i-I- ‘adhabi yawm al-
qiyama apparait dans un contexte différent dans Q.39:24, également dans la méme sourate , créant
ainsi une autre symétrie unique. De plus, dans Q.39:24, la phrase « et il fut dit aux malfaiteurs ( wa-
gila li-'I-zalimina ) » résonne, faisant écho a la phrase /i-'I-ladhina zalamii du Q.39:47 et unifiant
l'identité de ceux qui méritent une punition sévére dans les deux versets . De manicre similaire, le
Q.5:36 fait référence a « ceux qui ont mécru ( al-ladhina kafarii ) », car la sourate a une fréquence plus
¢levée de la racine kfr par rapport aux deux autres sourates combinées.

11 ressort clairement de cette analyse que, malgré les similitudes thématiques et lexicales entre les
trois versets , chaque verset est intimement 1ié & sa sourate respective et ne peut étre interchangé sans
perturber la symétrie qu’il forme avec ses homologues. De toute évidence, chaque verset est
méticuleusement congu pour s’harmoniser avec la diction de sa sourate . Par exemple, ‘adhabi yawm
al-giyama et sii 'i-I- ‘adhabi yawm al-giyama sont si similaires en termes de théme et de vocabulaire
qu’ils pourraient, en théorie, étre interchangés sans impact sémantique significatif. Cependant, un tel
¢change n’est pas possible car il perturberait la symétrie de leurs sourates respectives , comme indiqué
précédemment.Cette précision suggére un niveau sophistiqué de planification et d’organisation,
indiquant que le Coran était une composition écrite plutét qu’un texte improvisé oralement, et qu’il a
¢té composé selon un plan détaillé, garantissant que chaque composant était placé précisément dans le
texte.

De plus, I’intégration transparente d’un verset d’une sourate médinoise avec des versets mecquois ,
tout en préservant I’intégrité textuelle, est d’une profonde signification. Elle rassure les érudits comme
Nicolai Sinai, qui spéculent sur la préservation des premiéres révélations dans la conscience des
premiers musulmans, en particulier avant la transcription de la commission de ‘Uthman. ** A présent,
la réponse a notre question précédente sur le critére utilisé dans le Coran pour attribuer des versets a
leurs sourates respectives doit étre claire. Ce critére est la diction de chaque sourate, qui régit
strictement les versets qui lui appartiennent et celles qui n’y appartiennent pas. Cette affirmation sera
encore renforcée par les cas qui suivent.



2.2. Les signes Q.7:16, Q.15:39, Q.38:82 et Q.17:62

i) S, o @F AN agel L J6 16 LN (7]
i £ 5z ;:-ﬁ,%’ 2 ) x “ '
cinpt Yy 2 ) ST 2l 5 B 39 el [15]

-,,..n.a_?—‘

G
il 1Y A5ad U6 82 - [38]
o ) i od e S i JEHT J8 62 s [i7]

S Y1 i 2y DLl

Ces quatre versets proviennent des variantes du récit d'Adam et d'Iblis, que l'on trouve dans
quatre sourates distinctes . Elles font partie du célébre dialogue entre Dieu et Iblis, et rapportent le
discours de ce dernier, comme en témoigne leur initiation par le verbe « Il dit (gala) ».
Ces versets ont été sélectionnées pour 1'analyse car, sur les sept versions du récit dans le Coran, ce sont
les seules ou Iblis jure de tenter et d'égarer les étres humains, poussé par son désir de vengeance apres
son expulsion du Paradis. Ce qui est remarquable dans les discours rapportés d'Iblis dans ces
quatre versets , c'est qu'il emploie un langage différent a chaque fois, en sélectionnant soigneusement
un vocabulaire qui correspond a la diction de chaque sourate .

Dans sourate al-A7af, Q.7:16, Iblis déclare : « Pour m’avoir égaré, je vais certainement m’asseoir
en embuscade sur ton droit chemin (fa-bima aghwaytani la-aq ‘'udanna lahum sirataka al-mustaqim) ».
Cette déclaration montre clairement son défi, démontrant sa détermination inébranlable a mettre sa
menace a exécution.

En effet, sa menace se réalisera dans Q.7:86, Shu‘ayb fait une allusion frappante a cette menace en
empruntant les mots d'Iblis, en déclarant : « Et ne vous asseyez pas sur chaque chemin, menagant et
détournant du chemin d'Allah ceux qui croient en Lui et cherchant a le rendre tortueux ( wa-1a taq ‘udi
bi-kulli siratin tit idiina watasuddiina ‘an sabili- ‘llahi man amana bihi wa-tabghiinaha ‘iwajan )».

Le prophéte Shu‘ayb emprunte deux mots au discours d'Iblis : « s'asseoir ( ga ‘ada ) » et « chemin
( sirat) », impliquant remarquablement que son peuple ne suit pas seulement le chemin d'Iblis mais
agit également comme ses agents sur terre, accomplissant ainsi sa menace primordiale pour
I'humanité. Bien que le mot ga ‘ada apparaisse 21 fois et sirat 45 fois dans le Coran, ce n'est que dans
ces deux cas (Q.7:16 et 86) qu'ils co-apparaissent, formant un lien exclusif entre les deux versets et les
deux récits. De plus, Iblis et Shu‘ayb n'emploient ces mots qu'a ces deux endroits du Coran, ce qui
indique une sélection délibérée du vocabulaire dans ces deux sections de la sourate . En effet, pour
comprendre la signification de l'allusion de Shu‘ayb, il faut comprendre la menace initiale d'Iblis au
début de la sourate .

Dans sourate al-Hijr, le verset 39, Iblis fait un veeu : « Seigneur, parce que je m'égare, je vais
certainement embellir pour eux le chemin de I'égarement sur la terre, et je les égarerai tous ( rabbi bi-
ma aghwaytani la-"uzayyinanna lahum fi al-ardi wa-la- "ughwiyannahum ajma‘in )». Dans cette
déclaration, Iblis adopte une nouvelle stratégie pour tenter les humains : il va embellir le chemin de
I'égarement pour le rendre attrayant pour eux. Cette déclaration remet directement en cause la
déclaration antérieure de Dieu dans les versets Q.15:16-17: « Et Nous avons placé dans le ciel des
constellations d’étoiles et Nous les avons embellies pour qu'on les regarde. Et Nous 1'avons protégé de
tout diable maudit ( wa-lagad ja ‘alnd fi al-sama’i burijan wa-zayyannaha li al-nazirin. Wa-hafiznaha
min kulli shaytanin rajim ). » 1l est évident qu'lblis limite ses activités trompeuses a la terre puisqu'il
n'aura pas acces au ciel, car il est protégé de tout diable maudit. De plus, ses activités de parure pour
¢garer les gens contrastent fortement avec la parure du ciel par Dieu avec des étoiles pour guider les
gens vers le droit chemin.



Il est intéressant de noter que la décoration du ciel avec des étoiles et sa protection contre les
diables ne sont pas mentionnées dans toutes les sourates qui contiennent le récit d'Adam-Iblis, sauf
dans la sourate al-Hijr.

Dans sourate Sad, verset Q.38:82, Iblis déclare avec défiance : « Par Ta Gloire, je les égarerai tous
( gala fa-bi- ‘izzatika la- ‘ughwiyannahum ajma n ) ». Ce verset a intrigué les commentateurs, car Iblis
semble a la fois glorifier et défier Dieu dans le méme souffle 1’expression fa-bi- izzatika est
généralement comprise comme signifiant qu’Iblis jure par la Gloire de Dieu. Cependant, la lecture de
cette phrase en conjonction avec le Q.38:2 : « Mais ceux qui ne croient pas sont dans la gloire
personnelle et la dissension ( bali al-ladhina kafari fi ‘izzatin wa-shigdq ) » peut apporter un éclairage
sur le sens du verset . Iblis semble dire qu'il tentera les humains de revendiquer la gloire de Dieu pour
se venger de sa propre gloire perdue. Avec cette interprétation, Q.38:2 peut étre considéré comme
l'accomplissement réel de la menace primordiale d'Iblis. Cette interprétation est encore renforcée par le
fait que Dieu est décrit comme al- ‘aziz a deux endroits dans la méme sourate Q.38:9 et 66. De plus, le
mot ‘izzah n'apparait pas dans toutes les sourates qui contiennent le récit d'Adam-Iblis, sauf dans la
sourate Sad.

Dans sourate al-Isra’, Q.17:62, Iblis déclare sur un ton de défi : « vois-tu celui que tu as honoré au-
dessus de moi ? Si Tu me retardes jusqu'au Jour de la Résurrection, je mettrais slrement ses
descendants sous mon emprise, & l'exception de quelques-uns ( gala a-raytaka hdadha al-ladht
karramta ‘alayya la-'in akhakhartant ild yawmi al-qgiyamati la-’ahtanikanna dhurriyyatahi illa
galila ). Le premier aspect notable de ce texte est la justification par Iblis de son ressentiment, citant
que Dieu a honoré ( karrama ) Adam au-dessus de lui. Cela fait directement référence a la déclaration
de Dieu dans Q.17:70 : « En effet, nous avons honoré les enfants d'Adam ( wa-lagad karramna bant
adama ). » L'expression bani ddama est ici significative car la colére d'Iblis dans cette sourate est
dirigée spécifiquement contre les descendants d'Adam, contrairement aux trois autres versets ou il
menace de « les égarer tous » en général. Il est remarquable que le verbe karrama , dans cette forme
géminée, avec le double ( ), n'apparaisse que dans ces deux positions Q.17:62 & Q.17:70, reliant
les versets a la fois lexicalement et thématiquement. De plus, Iblis utilise le hapax legomenon « mettre
une bouchée dans la bouche d'un cheval ( ihtanaka ) » au lieu de « tenter ( aghwa ) », faisant peut-étre
allusion a la réponse de Dieu dans Q.17:64 a son défi : « et attaque-les avec tes chevaux ( wa-ajlib
‘alayhim bi-khaylika ) ». De plus, il dit : « si tu me retardes ( la-'in akhakhartani) » 1a ou on
s'attendrait a ce qu'il dise : « si tu me donnes un sursis ( /la- in anzartani ) », car « donne-moi un sursis
(‘anzirni) » est le mot qu'il emploie dans les autres sourates (Q.7:14 ; 15:36 ; 38:79). La raison en est
semble-t-il que le mot al-akhirah , qui signifie retarder, revient sept fois dans cette sourate . Enfin,
bien que ce verset puisse étre attribué a la sourate al-Isra’ de manicre presque mécanique en raison de
sa rime illa galila , qui apparait quatre fois dans la méme sourate , la sélection des mots individuels
dans le verset ne peut pas étre purement mécanique ; elle est strictement régie, comme nous 1’avons
vu, par le langage de la sourate .

Ainsi, un examen attentif des quatre discours d’Iblis révéle que les différentes versions de I’histoire
d’Adam et d’Iblis ne sont pas intégrées dans leurs sourates respectives uniquement par le marqueur de
discours commun wa-ihd, comme une analyse superficielle des textes pourrait le laisser
entendre.>! Au contraire, elles sont entrelacées dans leurs contextes respectifs par un réseau complexe
de mots, de phrases et de thémes. Avec ces caractéristiques complexes, elles portent la marque d’un
texte écrit dont la composition présente un niveau sophistiqué de planification et d’exécution, et non
d’un texte produit a la hate sous la pression d’une performance orale improvisée en direct.’? Cela
contraste avec le processus décrit par Milman Parry, qui souligne les limites auxquelles sont
confrontés les poctes oraux par rapport a ceux qui écrivent leurs lignes.

A la différence du poéte qui écrit ses vers, ou méme les dicte, il ne peut pas penser sans hite au mot
suivant, ni changer ce qu’il a fait, ni, avant de continuer, relire ce qu’il vient d’écrire. Méme si I’on
voulait I’imaginer faisant ses vers seul, on ne pourrait pas supposer la lente recherche du mot suivant,

8



la réflexion sur les vers qui viennent d’étre faits, la mémorisation de chaque vers. Bien que le poéte ait
une mémoire hors du commun, il ne peut, sans papier, faire de ses propres mots un poéme d’une
certaine longueur

2.3. Les signes Q.7:82, Q.27:56, Q.29:29

b A0 oY ois S8 Gy B2 N 1)

-

Rl o
opAEn Sell el TaSa B
o B o BELER. 2LE R T :
L e F116J8 oI W1 anid Q155 58 W 56 kel [27]
- Z "1;' .|.f a’“.‘iE.."/ sz ¥
Qirgsl Ul agd] el s
:

2 o e "
U 3 503 Jemidl Gualay JETN O (ST 29 cpSiall [29]

> et 0 L 25 3 J
] £ - 5 9 - i - s ']
“’g!! o o ( ol ,|,/ - A
Gl 1B o '}'55.53395.’_—@'5%.3 S

50 B | RV N (I (| DR
[ o~ e ik . Ed

W

Les trois versets susmentionnés font partie de diverses interprétations de 1'histoire de Loth dans le
Coran, racontée dans trois sourates différentes. Elles ont toutes en commun une phrase : « Mais la
seule réponse de son peuple fut de dire ( wa- / fa-ma kana jawaba gawmihi illa an galii ) ». Dans les
deux premiers versets (Q.7:82, 27:56), cette phrase est suivie du verbe impératif « chasse ( akhrijii ) »,
tandis que dans le dernier verset (Q.29:29), elle est suivie de la phrase impérative « fais venir sur nous
le chatiment d'Allah ( i ’itina bi- ‘adhabi ‘llahi ) », ce qui s'écarte de la norme. Le but de cette déviation
est de reproduire I’expression « comme le chatiment d’Allah ( ka- ‘adhabi ‘llahi ) » qui apparait dans
le verset Q.29:10 mais pas dans les deux autres sourates, établissant ainsi un lien unique entre les deux
versets ¢loignés dans la méme sourate . De plus, la racine k7j , qui apparait treize fois dans la sourate
al-A ‘raf et six fois dans la sourate al-Naml, n’apparait pas du tout dans la sourate al- ‘Ankabiit. Ceci
constitue une autre raison pour laquelle la sourate al- Ankabit évite 1’utilisation de 1’expression
standard « chasser ( akhrijii ) ». 1l est intéressant de noter que le mot « abomination ( munkar ) », que
I’on trouve dans le verset Q.29 :29, apparait également dans le verset Q.29:45, ou il est associé au mot
« indécence ( fahsha’ )», reliant ainsi fermement les deux versets. Il est a noter que si le
mot munkar apparait une fois dans le verset Q.157:7, c’est en lien avec « ce qui est coutumier et
communément admis (ma rif ) ». Cependant, comme il n’apparait qu’une seule fois dans la sourate al/-
A 'raf, il n’a pas le pouvoir cohésif qu’il détient dans la sourate al- ‘Ankabiit.

2.4. Les signes Q.27:83 & Q.41:19

e UL SIS LD I e sisS Ay 83 L [27]

= 2.2

s 2, 02

OsFis ;.’g.a J-.I;El S ally NP PR 5 %}33 19 2ls [a1]

Ces deux versets présentent des similitudes frappantes, commengant par « quand Nous
rassemblerons ( wa-yawma nahshuru ) » et se terminant par « et ils seront [conduits] en rangs ( fa-hum
yiiza un ) », tous deux centrés sur le rassemblement des gens le Jour du Jugement. Cependant, ils
different dans les phrases qui séparent ces extrémités. Malgré leur ressemblance, chaque verset est
fermement ancré dans sa sourate respective par des caractéristiques lexicales distinctes. Tout d’abord,
le verset Q.27:83 est lié a sa sourate par deux éléments clés : 1’expression récurrente fa-hum yiiza un ,
qui apparait également dans Q.27:17, et I’expression « de tous ( min kull ) », que 1’on trouve trois fois
dans cette sourate ( Q.27:16, 23, 83) mais absente dans la sourate fussilat. Deuxiémement, le verset 19
de la sourate fussilat (Q.41:19), est uniquement li¢ a sa sourate par ’expression «ennemis d’Allah
(a'dd’allah) », qui apparait également dans le verset 28 de la méme sourate, établissant un lien
exclusif entre les deux versets , car on ne le trouve nulle part ailleurs dans le Coran.



En ce qui concerne la question de l’interchangeabilité, ces deux versets sont particuliérement
intrigants en raison de leurs similitudes déroutantes. Ils sont si semblables que 1’on pourrait placer
I’une a la place de 1’autre sans perturber le sens du récit dans ’'une ou 1’autre des deux sourates . Cela
est facilité par trois facteurs : premiérement, leurs débuts ( wa-yawma nahshuru ) et leurs fins ( fa-hum
yiiza un ) identiques ; deuxiémement, leur message eschatologique commun ; et troisiémement, le fait
que les deux sont suivis de la phrase « Jusqu’a ce que ( hatta idha ) » dans Q.27:84 et Q.41:20.

Cela rend I’échange non seulement fluide et plausible, mais aussi particuliérement tentant pour le
transcripteur. Néanmoins, malgré les similitudes frappantes qui auraient pu facilement dérouter les
scribes, chaque verseta été placé avec précision dans sa sourate respective. Cela suggére que
l'attribution des versets a leurs sourates n'était pas le résultat d'une décision consciente de ceux qui ont
transcrit le texte. Cela indique plutét une préservation fidéle du texte tel qu'il a été dicté a 1'origine par
le Prophete.

2.5. Les signes Q.6:56 et Q.40:66

R 35
|

A ,__Ubu.n Ry d.uJ! el ol cwgd S B 56 Y1 [6]
b L_*_..J‘ 5 l_a! Gy 131 240% 3 ,,.\"i-.l",.gi C.;‘ 5’ Js

d.U! dj.s J.a Q}C-.J.a J.’..Ul .J....G! d! h"*@" L?’ J; 66 Bl [40]

,._L..' '\ LJ«@J\JA L..JL....J! j,..:-‘..c.,

n._.":"’"l ;l
Les deux premicres moitié¢s des versets sont identiques : « Dis : « Il m'est interdit d'adorer ceux que
vous invoquez en dehors d'Allah » ( qul innt nuhitu an a ‘buda al-ladhina tad ‘una min dini ‘llahi). »
Cependant, les secondes moitiés contiennent des caractéristiques lexicales distinctes qui ancrent
fermement chaque verset dans sa sourate respective . Dans le verset Q.6:56, les expressions qul
la et wa-ma ana apparaissent respectivement cinq et trois fois dans la sourate al-An‘am, mais sont
absentes de la sourate Ghafir. En revanche, dans Q.40:66, l'expression « preuves évidentes de mon
Seigneur ( al-bayyinatu min rabbi) », prononcée par le Prophéte, fait écho a la phrase bi-'lbayyinati
min rabbikum du verset Q.40:28, prononcée par un croyant du peuple de Pharaon ( mu’'min min ali
fir‘awn ) pour défendre Moise. L'utilisation de cette phrase par le Prophéte suggére une imitation
délibérée de Moise en s'adressant a son propre peuple. Il convient de noter que l'expression al-
bayyinat (sous cette forme plurielle avec I'article défini a/ ) suivie de « de [son] Seigneur ( min rabb)
» n'apparait que dans ces deux versets (Q.40:28, 66) dans tout le Coran, établissant ainsi une

connexion lexicale et thématique unique.

Malgré ces paralléles complexes, chaque verset est précisément placé dans sa sourate respective .
Cette répartition exacte suggere que le texte a été fixé par écrit dés le début, excluant la possibilité
d’une édition ou d’une rédaction ultérieure.’* Cela indique en outre que des éléments subtils, tels
que bayyinat min rabb , étaient trés probablement hors de portée des premiers scribes du texte pendant
ou apres la vie du Prophéte. De plus, rien dans les sources littéraires ne permet de penser que ces
scribes étaient conscients de ces caractéristiques linguistiques ou qu’ils ont organisé les versets dans
les sourates en se basant sur cette connaissance.

2.6. Les signes Q.28:60 et Q.42:36

5s B sl § G0 ook b oSyl Gy 60 el [28]



Les deux versets dans sourates al-Qasas et al-Shiira font partie des textes les plus déconcertants du
Coran. Il est facile de les confondre et de les placer par erreur dans la mauvaise sourate . Leur
déclaration d’ouverture, « Et ce qui vous a été donné, c’est la jouissance de la vie présente ( wa-/fa-ma
utitum min shay’in fa-matd ‘v al-hayati al-dunya) », ajoute de la confusion. Dans le premier verset ,
I’expression « son ornement (wa-zinatuhd) » apparait, alors qu’elle est absente dans le second. Comme
c’est souvent le cas, la résolution de cette confusion réside dans la diction de chaque sourate .

La déclaration d’ouverture du verset Q.28 :79, qui décrit I’étalage ostentatoire de Koré de ses biens
matériels, stipule : « et il sortit devant son peuple dans sa parure (fa-kharaja ‘ald qawmihi fi
zinatihi) ». Cela justifie non seulement la présence de wa-zinatuha dans le verset 60, mais améliore
¢galement notre compréhension du verset . En effet, c’est seulement en faisant référence au verset 79
que nous pouvons pleinement apprécier la profondeur du verset 60. En revanche, le terme « parure
(zina ) » ou tout dérivé de sa racine n’apparait pas dans la sourate 42 (al-Shiira).

De plus, les deux versets partagent la méme affirmation : « et ce qui est auprés d’Allah est meilleur
et plus durable ( wa-ma ‘inda ‘llahi khayrun wa-abqga) ». Cependant, ils divergent aprés cette
affirmation. Le verset Q.28:60 se termine par la question rhétorique : « N’utiliserez-vous pas la raison
(‘a-fala ta‘gilin ?7) ». Bien que I’expression a-fala apparaisse trois fois dans la sourate a/-Qasas, elle
est absente de la sourate al-Shiira. De plus, la racine “g-/ n’est pas présente dans sourate al-Shiira. En
revanche, le verset Q.42:36 se termine par la phrase : « pour ceux qui croient et placent leur confiance
en leur Seigneur ( li-alladhina amanii wa-‘ald rabbihim yatawakkaliin). » Cette phrase est une
paralléle a une phrase similaire prononcée par le Prophéte qui conclut le verset Q.42:10: « C'est Allah,
mon Seigneur, en qui je place ma confiance, et vers Lui je retourne ( dhalikumu ‘llahu rabbt ‘alayhi
tawakkaltu wa-ilayhi unib) », reliant ainsi ces deux versets et encourageant les croyants a suivre
I'exemple du Prophéte. En revanche, la racine w-k-I n'est pas présente dans la sourate a/-Qasas.

2.7. Les signes Q.2:119 et Q.35:24

NEN] | & Bl 24 LU [35]

Dans ces deux versets relativement brefs, on observe une interaction intrigante entre un verset
mecquois et autre médinois. Cette interaction illustre le modéle coranique, ou un segment
d'un verset mecquois est intégré a un nouveau verset dans une sourate médinoise. La déclaration
d'ouverture, « Certes, Nous t'avons envoyé avec la vérité comme annonciateur et avertisseur ( inna
arsalnaka bi-al-haqqi bashiran wa-nadhirda) », est empruntée au verset Q.35:24 et utilisée comme
déclaration d'ouverture pour Q.2:119. Malgré leur ouverture commune, les versets conservent leur
caractere distinctif grace au style spécifique de leurs sourates respectives. Dans la derniére partie du
verset Q.2:119, I'expression « et vous ne serez pas interrogés ( wa-la tus’alu ) » crée une symétrie
unique avec l'expression identique « et vous ne serez pas interrogés sur ce qu'ils faisaient ( wa-la
tus ‘aliina ‘amma kanii ya ‘'malin ) » trouvée dans les sourates 2:134 et 141. La structure syntaxique
de wa-la tus’alu démontre sa puissance de cohésion par son apparition exclusive dans ces trois
endroits de la sourate al-Bagarah (Q.2:119, 134) 14,

De méme, dans la derniére partie de Q.35:24, des ¢éléments lexicaux l'ancrent a
sa sourate respective . Premiérement, le terme « un avertisseur ( nadhir ) » apparait six fois dans la
sourate Fatir, alors qu'il n'apparait qu'une seule fois dans la sourate al-Bagarah, manquant ainsi du
méme pouvoir de cohésion dans cette derniére. Deuxiémement, le mot nadhir co-apparait avec le
terme « nation/nations ( umma/umam ) » dans Coran 35:24 et 42, marquant les seules occurrences
dans le Coran ou ces deux mots sont utilisés ensemble, établissant ainsi un lien distinctif entre

11



les versets . Par conséquent, tandis que la sourate Fatir conserve son caractére mecquois, la sourate al-
Bagarah médinoise intégre habilement la déclaration mecquoise empruntée dans son contexte plus
large. Ce niveau sophistiqué d’interaction entre deux sourates de périodes et de contextes différents
indique une organisation méticuleusement contrélée du Coran dans son ensemble.

2.8. Les signes Q.16:58 et Q.43:17

,._45 Py 15500 43 Ll: ')’b ,..a-L:-' l,..J 1315 58 lsedt  [16]

G Pl B0 opb BB s [ag)

\l""(..-;s‘lg_«_l
',’-:-:LJJ -

Ces versets bien connus partagent une formulation et une structure presque identiques, ne différant
que dans leur partie médiane. Les deux versets condamnent la maniére honteuse avec laquelle les gens
de I’ Arabie préislamique réagissaient & la nouvelle de la naissance d’une femme. Le Coran 16:58 dit :
« Et quand I'un d’eux regoit la bonne nouvelle de [la naissance] d’une femme, son visage s’assombrit,
tandis qu’il réprime sa tristesse ( wa-idha bushshira ahaduhum bi-al-untha zalla wajhuhii muswaddan
wa-huwa kazim ). » Le Coran 43:17 dit exactement la méme chose, mais au lieu de « d’une femme
( bi-al-untha ) », on peut lire : « de ce qu’il attribue au Tout Miséricordieux ( bi-ma daraba li al-
rahmani mathalan ) ». Cette différence de formulation, comme il est clair maintenant, provient du
style unique de chaque sourate .

Le mot « femelle (untha) » est choisi dans le verset 16, 58, car il apparait dans le verset 16, 97,
affirmant le droit égal des hommes et des femmes a une bonne vie dans ce monde et a des
récompenses généreuses dans 1’au-dela pour leurs bonnes actions. Bien que le mot « femelles ( inath )
» soit mentionné en rapport avec les anges dans le verset 43, 19, la forme singuliere « femelle ( untha)
» ne se trouve pas dans la méme sourate . De méme, l'expression bi-ma daraba i al-rahmani
mathalan est utilisée dans Q 43:17 parce que le mot al-rahman est fréquemment utilisé dans
cette sourate , qui a la deuxiéme plus forte concentration du mot (sept fois) dans le Coran, la plus
¢levée étant dans la sourate Maryam (seize fois), alors qu'on ne le trouve nulle part dans la sourate al-
Nahl.

2.9. Les signes Q.31:33 et Q.35:5

-

G 138513 4503 H}L’! Gy 33 sl (31
155 5) B ey o8 55 38 35 Y °-05 N
:jj,_ajl «_A.TJL_' ,:‘!*/\:)_a._, Ve .._.,:L ;...3-—" <4 ,,R.T b O ;J'- -A.L”

-
'lll___, s G e st a3l L [a=
Al Blsed) R 5GTAT Dl T e %—L -L“_; o et gl by ~¢ 135

[ |

a @ LG5
2 et 1 I N
i W, ,
8~ «AJ..., II.,.’?U)_.: '};

Ces deux versets offrent un exemple intéressant de la maniére dont une signification exprimée de
maniere concise dans un verset est davantage ¢laborée dans un autre en divisant le verset le plus court
en deux et en insérant des détails supplémentaires au milieu. Q.35:5 dit : « (« O hommes, en effet, la
promesse d'Allah est la vérité, alors ne laissez pas la vie mondaine vous tromper et ne vous laissez pas
tromper au sujet d'Allah par le Trompeur (ya ayyuha al-ndsu inna wa'da ‘llahi haqqun fa-la
taghurrannakumu al-hayatu al-dunya wa-la yaghurrannakum). bi- llahi al-ghariir) . »

12



De méme, le verset Q.31: 33 commence par « O humanité (va ayyuha al-nasu) », mais il diverge
en insérant la déclaration suivante : « craignez votre Seigneur et redoutez le jour ou aucun pere ne sera
d'aucune utilité pour son fils, et aucun fils ne servira a son pére en aucune fagon ( ittaqi rabbakum wa-
‘khshaw yawman la yajzi . walidun ‘an waladihi wa-la mawlidun huwa jazin ‘an walidihi shay 'an ). »
Il reprend ensuite la ou il a divergé et continue jusqu'a la fin. Si nous devions supprimer cette
déclaration insérée, les deux versets deviendraient identiques, ce qui suggére que l'insertion pourrait

étre une interpolation ultérieure qui pourrait étre omise sans laisser de trou.*

Cependant, un examen attentif du vocabulaire de la sourate révéle que cette insertion fait partie
intégrante de la sourate, renfor¢ant un message précédemment transmis dans un verset antérieur.
Le verset 31:14, dit : « Et Nous avons commandé a I’homme d’« honorer » ses parents. Sa meére I’a
porté faiblesse sur faiblesse, et son sevrage a licu a deux ans. Soyez donc reconnaissants envers Moi et
envers vos parents. C’est vers Moi qu’est le retour final ( wa-wassayna al-insana bi-walidayhi
hamalathu ummuhii wahnan ‘ala wahnin wa-fisaluhii fi ‘amayni ani 'shkur It wa-liwalidayka ilayya
al-masir ) ». Ce verset ne met pas seulement 1’accent sur le devoir d’honorer ses parents, mais place
¢galement 1’obligation de gratitude envers Dieu au méme niveau que celle des parents. Il conclut par
une subtile mise en garde selon laquelle le jugement final incombe a Dieu, ce qui implique que les
gens doivent rendre des comptes sur la fagon dont les gens ont traité leurs parents dans la vie présente.
Le verset 31:33 fait écho a ce théme, affirmant que les enfants et les parents, malgré leur lien étroit
dans ce monde, ne seront pas utiles les uns aux autres au Jour du Jugement. Le lien lexical unique
réside dans la mention des parents et des enfants, « parent/enfant ( walid/mawliid) », dans les
deux versets (Q 31:14, 33), alors que ces termes sont absents dans la sourate Fatir.

2.10. Les signes Q.18:36 et Q.41:50

gie a8y o 3 @ e w3 RAEL o .

\_'_\-k:{_—\ 2 L‘;!L;JAEJQ;!}M.’!U el O‘b! Lg 36 _ﬁ_‘;d(.h 18]
:':.’,Lé_‘;j, et

|

Ge %o a25E
L amfls At &g
LA Aas—y [-AECR] ok 50

S8 o E5a o 2 i 2B aj

; '<‘-=_._LJ; I L \:)___( J_Lh_ ;;.f-; o pmd P
EL L G o
BERTS .__.,-Li‘— o

P
fia: “lLpl a2 Ve A
‘:,;--Us Pt Atea ol 2 By ot

Ces deux versets présentent un cas trés intéressant. Alors que dans le cas précédent, un verset est
divisé en deux pour &tre rempli de détails supplémentaires, dans le cas présent, un verset indépendant
est modifié pour faire partie d'un autre verset dans une sourate différente . Cela suppose que la sourate
al-Kahf est antérieure a la sourate Fussilat. Inversement, si 1'on suppose que la sourate al-Kahf est
postérieure, une partie d'un verset est utilisée pour composer un nouvel verset indépendant . Quelle
que soit la chronologie des sourates , les deux versets dépeignent un portrait de 1'arrogance humaine
sous l'influence de la richesse et d'une bonne vie. Dans Q.18:36, le propriétaire des Deux Jardins dit :
« Je ne pense pas non plus que I'Heure viendra 'un jour' et méme si je suis ramené a mon Seigneur, je
trouverai certainement un meilleur retour que cela ( wa-ma azunnu al-sa‘ata qa’imatan wa-la-"in
rudidttu ild rabbi la-ajidanna khayran minhd mungalaba ). » Dans Q.41:50, un homme qui a gotté a
la miséricorde de Dieu aprés avoir traversé des épreuves dit : « Et je ne pense pas que 1'Heure viendra
'un jour' ; et si je suis ramené a mon Seigneur, il y aura pour moi auprés de Lui le meilleur' ( wa-ma
azunnu al-sa ‘ata qa’‘imatan wa-la-"in ruji ‘tu ild rabbi inna It ‘indahii la-al-husna ). » 1l est intéressant
de noter que rudidttu et ruji ‘tu sont tous deux des synonymes parfaits et peuvent étre utilisés de
maniere interchangeable sans entrainer de changement de sens.

13



La question ici est : pourquoi rudidttu est- il attribu¢ a Q.18:36 et ruji tua Q.41:50, malgré leur
parfaite synonymie ? Et pourquoi aucune des interprétations largement acceptées ( gira 'at mashhiira )
ou des interprétations irréguliéres ( gira’at shadhdha ) n'a jamais interchangé les deux mots ? %' La
réponse se trouve dans le langage de la sourate , comme démontré tout au long des cas précédents.

Q.18:36 emploie rudidttu plutot que ruji tu parce que la racine rdd est un élément essentiel du langage
de la sourate . Tout d'abord, I'expression « alors il sera ramené a son Seigneur ( thumma yuraddu ila
rabbihi) » apparait dans Q.18:87 ou Dhii al-Qarnayn emprunte les mots du propriétaire des Deux
Jardins. Cet emprunt est unique car c'est seulement dans ces deux versets que le verbe radda , a la fois
dans ses formes active et passive, est utilisé suivi de 'expression il@ rabb dans tout le Coran.

Cette singularité est obtenue bien que la racine rdd revienne cinquante-neuf fois dans le Coran, et
malgré 1'occurrence de « Et puis ils seront ramenés a Allah, leur véritable Seigneur ( thumma ruddii ila
‘Ulahi mawlahumu al-haqqi ) » en Q.6:62, ou ruddi est suivi de ila ‘llahi et non de ilda rabbihim . Cela
indique que l'expression ila rabb est réservée a I'usage exclusif de la sourate al-Kahf. De plus, nous
trouvons dans la méme sourate (Q.18:64) : « Ils retournérent donc, en suivant leurs traces (fa- rtadda
‘ala atharihima qasasa) », ou fa- rtadda peut étre remplacé par fa-raja‘a. Cependant, cette
substitution n’a pas eu lieu car raja ‘a ne fait pas partie de la diction de la sourate a/-Kahf. En
revanche, le verbe ruji ‘tu est utilisé dans Q.41:50 parce qu'il fait écho a la phrase « et vers Lui vous
serez ramenés ( wa-ilayhi turja in ) » dans Q.41:21, qui donne une description vivante d'une scéne
eschatologique, impliquant que I'homme arrogant de Q.41:50 fera face au Jour du Jugement au méme
sort que celui des personnes décrites dans Q.41:21.

L attribution des termes parfaitement synonymes rudidttu et ruji ‘tu a leurs sourates respectives , en
adhérant strictement au vocabulaire spécifique de chaque sourate , révéle des informations profondes
sur les origines du Coran. Tout d’abord, elle démontre clairement que la diction de chaque sourate
contrdle strictement le processus de sélection du vocabulaire. En outre, elle remet en cause la vision
islamique traditionnelle communément admise selon laquelle les premiers musulmans utilisaient des
mots synonymes de maniere interchangeable lors de la récitation du Coran. Ce contrdle
strict suggére que le Coran n’a pas €t€ un « texte multiforme », car une véritable multiformité
nécessiterait 1’utilisation interchangeable de synonymes.

Si des synonymes aussi précis que rudidttu et ruji ‘tu ne peuvent pas se substituer I’un a 1’autre dans
des contextes thématiques identiques, il s’ensuit que des synonymes moins précis, tels que halumma,
ta‘ala, aqbil, ilayya, qasdi, nahwr et qurbt , destinés a transmettre le sens de « s’approcher » ou « se
rapprocher », auraient encore moins de chances d’étre substitués.*’De plus, les contraintes structurelles
de la composition coranique, en particulier ses modéles de rimes, limitent encore davantage
I’utilisation de synonymes. Par exemple, des mots comme al-fil, ababil, sijjil et kawthar manquent
d’alternatives appropriées qui puissent conserver non seulement leur valeur sémantique mais aussi leur
harmonie rythmique au sein du texte. Cela est vrai pour de nombreux autres mots, en particulier les
noms propres.

2.11. Les signes Q.6:83 et Q.12:6

. ’- - Z ST dE s g N
Mo _.‘L';_—J-.b LR:‘;J,J g h;lﬁ r.:ph'-jl L) Lo \_*_qu 83 ,:'I..u&' [6]
gz kg e B
‘..31.9 g....ir a.J-_’J d; el
] £ 5 it 3 = <o .
wy 2 byb e Slday B0 Gl SIS 6 Givg [12]

= 1= i = R T s & i
../ﬂ\_s_lg_a._“ Ao Laadl LS Dgans 1 e Clle aas

s 2
e

® i B T o ; 3
5 ' \ | 3

p—.‘.g"p-:.lph){) d‘jdw)‘; .:"-‘-‘AI)-';V-‘

14



Ces deux versets offrent une occasion unique d’examiner 1’'un des exemples les plus déroutants
d’auto-similarité dans les phrases de conclusion de verset . La premiére (Q.6:83) se termine par « En
verité, ton Seigneur est Sage, Omniscient (inna rabbaka hakimun ‘alim ) », et la seconde (Q.12:6) par
« En vérité, ton Seigneur est Omniscient, Omniscient ( inna rabbaka ‘alimun hakim) ». Ces deux
phrases de conclusion ont la méme structure syntaxique, le méme nombre de mots et les mémes
attributs divins : ‘alim et hakim . La seule différence réside dans 1’ordre de ces attributs. Dans
Q.6:83, hakim vient en premier, tandis que dans Q.12:6, c’est ‘alim qui vient en premier. Ce dernier
ordre est le plus courant dans le Coran. Etant donné que les ‘alim et les hakim sont tous deux des
attributs divins et se terminent tous deux par -im , changer leur ordre n'aurait aucun effet sémantique
ou rythmique significatif sur le verset. Pourtant, la diction de la sourate est si sensible qu'elle ne
permet méme pas la transposition de ces attributs divins identiques.

L’intention derriére 1’attribution de hakimun ‘alim a la sourate al-An ‘am et de ‘alimun hakim a la
sourate Yisuf est démontrée par le fait que le méme ordre de mots de ces attributs se retrouve a des
positions différentes dans chaque sourate . Dans la sourate al-An ‘am, inna rabbaka hakimun ‘alim se
trouve a la fin de Q.6:128, qui est identique a la phrase finale de Q.6:83. Cette phrase est unique a
cette sourate et n’apparait nulle part ailleurs dans le Coran. De plus, dans Q.6:139, « Certes, Il est
Sage, Omniscient ( innahii hakimun ‘alim ) » se trouve avec hakim apparaissant en premier.

D'autre part, dans la sourate Yusuf, innahii huwa al-‘alimu al-hakim apparait a deux endroits
distincts, Q.12:83 et Q.12:100, ‘alim apparaissant en premier dans les deux cas. Il est a noter que la
dernié¢re phrase verset Q.12:83 est prononcée par Jacob, le pére de Joseph, comme une expression
d'espoir, tandis que celle de la souratel2, verset 100 est prononcée par Joseph lui-méme lors de la
réalisation de cet espoir lorsque la famille est réunie en Egypte aprés des années de séparation. De
plus, I'expression innahii huwa al- ‘alimu al-hakim est propre a la sourate Yisuf et n'est attestée nulle
part ailleurs dans le Coran.

Ainsi, les deux attributs divins apparaissent trois fois dans chaque sourate dans le méme ordre, ce
qui démontre clairement que le vocabulaire de la sourate ne permet pas la substitution de mots
parfaitement synonymes, tels que rudidttu et ruji ‘tu que nous avons vus plus haut, ni la transposition
de mots identiques, tels que ‘alim et hakim , comme dans le cas présent. Cette grande sensibilit¢ du
vocabulaire de la sourate indique que le Coran était un texte rigidement fixé deés sa création, une
constatation qui contredit 1’opinion communément répandue, tant dans la tradition musulmane que
dans les études modernes, selon laquelle le Coran était a 1’origine récité sous différentes formes. Une
version du célébre hadith al-ahurf al-sab‘ah affirme que le Prophéte autorisait ['utilisation
d'expressions alternatives pour conclure un verset, a condition que le sens général du texte soit
maintenu et qu’aucun verset de miséricorde ne soit conclue par une punition ou vice versa. Selon cette
tradition, des expressions telles que ghafiiran rahima, ‘azizan hakima et ‘aliman hakima étaient toutes
des alternatives valables pour compléter un verset . ** De toute évidence, au vu de notre analyse, cette
tradition est incompatible avec la diction du Coran et est probablement une fabrication ultérieure pour
justifier la multiplicité des traditions de lecture ( gira'at ). *

Dans la recherche moderne, ces phrases conclusives des versets ont fait I’objet de nombreux débats
et spéculations. Dans son livre aujourd’hui quelque peu dépassé, Introduction au Coran, W.
Montgomery Watt les qualifiait de « phrases détachables » *>. Angelika Neuwirth les appelait des
clausule qui reviennent a la fin des longs versets dans les sourates de la fin de la période mecquoise et
médinoise , offrant un ajout interprétatif ou un commentaire sur le contenu du verset* . Plus
intéressant encore, Frangois Déroche a accordé une attention particuliére a ces clausule et a soutenu
que, dans le processus éditorial ultérieur, elles « offraient la flexibilité nécessaire pour intégrer [...] des
phrases toutes faites dans le corps des révélations coraniques » 44 . S’appuyant sur des sources
littéraires, notamment la version du kadith al-ahruf al-sab ‘ah mentionnée plus haut et sur des preuves
manuscrites, Déroche a avancé que les clausules n’étaient pas seulement utilisées dans le processus

15



¢ditorial pour donner aux sourates leur forme finale, mais étaient également insérées spontanément
dans des passages lors des récitations. *

Pour étayer son argument selon lequel le Coran était fluide dans les premiéres décennies de
’islam, *® Déroche a cité de nombreux exemples de divergences entre le texte ‘Uthmanique et les
premiers manuscrits, a savoir le Parisino-Petropolitanus et le Palimpseste de San‘a’. Par exemple, en
utilisant ce dernier, il a observé que la Q 9:11 (dans le Fol. 5v, ligne 11) se termine par « afin que vous
puissiez raisonner ( la ‘allakum ta ‘gilin) », alors que dans le Coran elle se termine par « pour un
peuple qui sait ( ligawmin ya ‘lamin) ». 11 a souligné que 1’expression la ‘allakum ta ‘qiltin apparait
huit fois dans le Coran et le verbe ta ‘gilin vingt-quatre fois, précédé de a-fala dans treize
cas. */ Cependant, il ne dit rien de l'expression coranique ligawmin ya ‘lamiin dans Q 9:11, laissant au
lecteur l'impression que la ‘allakum ta ‘qiliin est la formule que le dictionnaire du Coran prend en
charge.

Pour bien saisir l'approche de Déroche en matiére d'analyse textuelle, il faut examiner
attentivement sa méthodologie. Il est a noter qu'il n'a pas comparé une clausule a une autre , c'est-a-
dire wa-nufassilu al-ayati li-gawmin ya‘lamin du Coran a yufassilu ‘llahu al-ayati la‘allakum
ta ‘qiliin du manuscrit. Au lieu de cela, il a divisé ce dernier en deux segments et a ensuite compar¢ la
phrase tronquée la ‘allakum ta ‘qilin a ses paralléles dans le Coran, impliquant qu'il s'agit de la phrase
de conclusion correcte compatible avec la diction coranique. Cependant, il n'a pas appliqué la méme
méthodologie a la clausule coranique . Cette approche semble étre motivée par deux facteurs
principaux. Premiérement, tronquer la clause lui permet d'ajuster les données pour produire un résultat
qui correspond a son hypothése. Deuxiémement, appliquer la méme procédure a
l'autre clause donnerait le résultat opposé.

Si nous appliquons la méme procédure, nous constatons que I’expression « pour un peuple qui sait
(li-qawmin ya‘laman) » apparait huit fois dans le Coran, dont cinq fois précédée du verbe «
détailler (fassala) » et du mot « signes ( @yat ) ». En d’autres termes, si nous comparons « et Nous
détaillons les signes pour des gens qui savent ( wa-nufassilu al-ayati li-qawmin ya ‘lamin ) » dans le
verset Q.9:11 avec ses paralleles dans le Coran, « Nous avons détaillé les signes pour des gens qui
savent ( qad fassalna al-ayati li-qawmin ya lamiin ) » se trouve dans Q.6:97, « ainsi détaillons-Nous
les signes pour des gens qui savent ( ka-dhalika nufassilu al-ayati li-gawmin ya ‘lamin) » dans
Q.7:32, et « Il détaille les signes pour des gens qui savent ( yufassilu al-ayati li-gqawmin ya lamiin ) »
dans Q.10:5. En revanche, l'expression « afin que vous raisonniez ( la ‘allakum ta qiliin) », qui
apparait également huit fois dans le Coran, n'est jamais précédée du verbe fassala . Au contraire, elle
est précédée du mot « signes ( ayat ) » dans quatre cas (Q.2:73, 242 ; Q.24:61 ; Q.57:17), du verbe «
clarifier ( bayyana ) » dans trois cas (Q.2:242 ; Q.24:61 ; Q.57:17), et de l'expression « un Coran arabe
(qur’anan ‘arabiyyan) » dans deux cas (Q.12:2 ; Q.43:3). Cela signifie que dans le dictionnaire
coranique, l'expression la ‘allakum ta'gilin est associée aux mots bayyana, ayat et qur anan
‘arabiyyan , mais jamais au verbe fassala .

Ainsi, contrairement au résultat de Déroche, une application égale de la méme procédure aux
deux clauses donne un résultat qui favorise clairement la phrase conclusive de 1' verset wa-nufassilu
al-ayati li-qawmin ya ‘lamiin (Q.9:11) que 1'on trouve dans le Coran aujourd'hui et exclut clairement la
phrase la ‘allakum ta ‘qilin . De plus, le verbe « raisonner ( ‘agala ) » ne fait pas partie de la diction de
la sourate al-Tawbah, ce qui démontre une fois de plus que la ‘allakum ta ‘giliin ne peut appartenir a
cette sourate .

16



Conclusions et implications

Le Coran se définit comme étant auto-similaire, et cette auto-similarité, a son tour, faconne son
identité, préservant son intégrité textuelle et son caractére distinctif. En utilisant I'auto-similarité
comme cadre d'analyse, nous avons désormais acces a de nouvelles perspectives sur la forme originale
du texte sacré des musulmans et la disposition de ses passages dans diverses sourates . Ce cadre
analytique offre une compréhension plus approfondie de la structure et de la composition uniques du
texte coranique, révélant la complexité de sa conception.

L’analyse des onze cas examinés dans cette étude suggere fortement que le Coran était un texte €crit
des sa création, plutét qu’oralement composé et transmis. Une telle précision textuelle, avec ses
structures lexicales élaborées, n’aurait pas pu étre obtenue par composition et transmission orales. La
nature rigide du texte remet donc en cause les théories de la fluidité, des formes multiples, de la
codification ultérieure, de la canonisation et de ’intervention éditoriale.*®

Au contraire, la transcription et la canonisation du Coran se sont probablement produites
simultanément, fonctionnant a la fois comme un processus unique et comme deux aspects
interdépendants du méme phénomeéne. Dans son ductus consonantique ( 7asm ), le Coran tel que nous
le connaissons aujourd’hui semble avoir émergé comme un texte canonisé dés le départ. En revanche,
les traditions de lecture (gird’at) — une couche élaborée de détails orthographiques et récitatifs
appliqués au rasm par les générations ultérieures — ont mis des siccles a se stabiliser et n’ont
généralement pas altéré 1’écriture consonantique.

De plus, il semble que le Codex ‘Uthmanien ait été copié a partir d’un exemplaire écrit antérieur,
méticuleusement organisé, peut-&tre sur un matériau uniforme tel que le cuir, par opposition a
I’assortiment désorganisé de matériaux comme des branches de palmier, des pierres et des os souvent
mentionnés dans les récits traditionnels.”” Cela remet en question I’authenticité du récit traditionnel de
la collection coranique, tel que transmis par Muhammad b. Muslim b. Shihab al-Zuhri (m. 124 AH/
741-42 CE ).

Les légeres divergences verbales constatées a quelques endroits dans les codex régionaux ( masahif
al-amsar ) envoyés par ‘Uthman aux principales villes semblent étre des erreurs de copistes. Ces
divergences, qui ne concernent que les particules grammaticales et les pronoms — tels
que min (Q.9:100), huwa (Q.57:24), fa- (Q.42:30) et wa- (Q.3:133) > — mais jamais un mot complet,
peuvent étre expliquées a 1’aide du modéle d’auto-similarité appliqué dans cette étude. De méme, les
divergences observées entre le texte inférieur du palimpseste de San‘a’ et le codex ‘Uthmanien
peuvent également étre expliquées a 1’aide de la méme méthode.

En résumé, les résultats de cette étude compliquent considérablement « le réve le plus cher » 2% de
ceux qui cherchent a produire une édition critique du Coran, le rendant extrémement difficile, voire
impossible a réaliser. A la lumiére de ces résultats, la recherche de I’Ur-Qur’an semble vaine, car le
Coran dans sa forme actuelle correspond étroitement au texte récité par le Prophéte, malgré les
divergences relevées précédemment. Toute édition qui altére I’équilibre délicat du texte actuel risque
d’invalider I’intégrité d’une nouvelle édition critique.

Par exemple, la phrase « O mon peuple, adorez Allah ; vous n’avez pas d’autre divinité que Lui (va
gawmi ‘budiu ‘llaha ma lakum min ilahin ghayruhu) » apparait huit fois dans le Coran dans
trois sourates (Q.7: 59, 65, 73, 85) ; (Q.11: 50, 61, 84) et (Q.23: 23) prononcées par Noé, Hud, Salih et
Shu‘ayb. Cependant, dans Q.29:36, Shu‘ayb s’écarte de ce modéle en disant : « O mon peuple, adorez
Allah et attendez le Jour dernier (ya gawmi ‘budi ‘llaha wa-rjii al-yawma al-@khira ) ». Au lieu
d’utiliser la phrase familiere, Shu‘ayb s’inspire d’un verset antérieur de la sourate Q.29:5: «
Quiconque espére la rencontre d’Allah — en vérité, le terme décrété par Allah arrive ( man kana yarjii
ligd'a ‘llahi fa-inna ajala ‘llahi la-atin). » Les deux versets partagent le théme de I’espoir et de
I’anticipation du Jour Dernier et emploient le verbe « espérer ( raja ) », qui apparait vingt-deux fois

17



dans le Coran et deux fois dans la sourate al- ‘Ankabit (Q.29:5,36), mais jamais dans les
autres sourates ou 1’on utilise ma lakum min ilahin ghayruhu .

Ainsi, ce qui pourrait & premiére vue ressembler a une aberration textuelle est en fait un choix
structurel soigneusement ¢élaboré visant a préserver 1’ intégrité textuelle et thématique de la sourate .
Ce niveau de précision est un élément que ceux qui esperent produire une édition critique du Coran
doivent prendre en compte avant d’engager de précieuses ressources — a la fois matérielles et humaines
— dans un tel projet.

Notes :
1 Coran 39:23.

2 Theodor Noldeke a critiqué la répétition dans le Coran, en particulier pendant sa deuxiéme période
mecquoise, affirmant qu'elle rendait le style ennuyeux, prosaique et carrément ennuyeux. Voir Theodor
Noldeke et al., The History of the Qur’an. éd. et trad. Wolfgang H. Behn (Leyde et Boston :
Koninklijke Brill, 2013), 117.

3 Dans ma thése de doctorat, j'ai démontré que la répétition constitue le fondement de 1'unité de la
sourate , en fournissant de nombreux exemples et une analyse détaillée de trois sourates complétes :
al-Tawbah (Q.9), Yasuf (Q.12) et al-Kahf (Q.18). Voir Jawhar M. Dawood, Lexical Cohesion in the
Qur’an. The Surah: Disjointed or Interwoven? (PhD. Diss, University of Aberdeen, 2019).

J'ai développé cette thése dans ma monographie arabe, Nazm al-Qur’an , avec de nombreux exemples,
un accent particulier sur la structure narrative du Coranet une analyse plus détaillée de
trois sourates complétes : al-An‘am (Q.6), al-Kahf (Q.18) et Yiasuf (Q.12). Voir Jawhar M.
Dawood, Nazm al-Qur’an : Qird’a Jadida fi Tajanusi Iqa‘ihi wa-Talahumi Bind’ihi (Beyrouth :
Institution Mominoun sans frontiéres pour la publication et la distribution, 2022).

4 John Wansbrough, Quranic Studies: Sources and Methods of Scriptural Interpretation, trans.
Andrew Rippin (Amherst, NY: Prometheus, 2004), 50.

5 Wansbrough, /bid., 48.

6 Fred M. Donner, Narratives of Islamic Origins: The Beginnings of Islamic Historical
Writing (Gerlach Press, 2021), 37.

7 Fred M. Donner, “The Qur’an in Recent Scholarship: Challenges and Desiderata,” in The Qur’an in
Its Historical Context, ed. Gabriel Reynolds (London: Routledge, 2007), 34.

8 Devin J. Stewart, “Wansbrough, Bultmann, and the Theory of Variant Traditions in the Qur’an,”
in Quranic Studies Today, ed. Angelika Neuwirth and Michael Anthony Sells (London: Routledge,
2016), 27.

9 1bid., 28.
10 1bid., 30.
11 Ibid., 45.

12 Sur les multiples études historiques, orthographiques, paléographiques et codicologiques remettant
en cause l'hypothése de Wansbrough, voir Hythem Sidky, « On the Regionality of Qur’anic
Codices », Journal of the International Qur’anic Studies Association 5, no. 1 (December 20, 2020);
133-210.

18



13 Islam Dayeh, “AL-HAWAMIM: Intertextuality and Coherence in Meccan Surahs,” in The Qur’an
in Context: Historical and Literary Investigations into the Qur’anic Milieu, ed. Angelika Neuwirth,
Nicolai Sinai, and Michael Marx (Leiden: Brill, 2009), 468.

14 Ibid .

15 Devin J. Stewart a soutenu que le Coran présente une forme de structure métrique basée sur
I’accent, ou saj * . Cependant, son argument n’est pas convaincant car la métrique basée sur ’accent est
un concept littéraire qu’il a lui-méme développé et qui n’a aucun précédent dans la langue arabe. En
effet, il a arbitrairement rejeté la prosodie établie d’al-Khalil b. Ahmad al-Farahidi (mort en 170 AH /
791 CE) et a proposé une nouvelle triade de prose, de poésie et de sqj ‘ pour remplacer la dichotomie
traditionnelle entre prose et poésie. Voir Devin J. Stewart, « Saj’ in the Qur’an: Prosody and
Structure », Journal of Arabic Literature 21, no. 2 (January 1990); 101-139.

16 Milman Parry, “Studies in the Epic Technique of Oral Verse-Making. I. Homer and Homeric
Style,” Harvard Studies in Classical Philology 41 (1930), 80.

17 Dayeh, “al-Hawamim,” 469f.

18 Andrew G. Bannister, An Oral-Formulaic Study of the Qur’an (Lanham, Maryland: Lexington
Books, 2014), 1491t.

19 1bid., 30, 271.

20 Nicolai Sinai a consacré une certaine attention a la diction de I’histoire d’Adam et d’Iblis, mais son
objectif principal était d’explorer I’intertextualité thématique entre le Coran et les traditions judéo-
chrétiennes. En ce qui concerne les chevauchements lexicaux, il a également juxtaposé les différentes
versions au lieu de les considérer dans leurs sourates respectives . De plus, il s’est principalement
appuyé¢ sur la longueur moyenne des versets d’une sourate , qui est un critére plutét mécanique, pour
déterminer si la version de I’histoire est ancienne ou tardive. Nicolai Sinai, The Qur’an: A Historical-
Critical Introduction (Edimbourg : University Press, 2017), 150 et suivantes.

21 Angelika Neuwirth, « Structural, Linguistic and Literary Features », in The Cambridge Companion
to the Qur’an, ed. Jane Dammen McAuliffe (Cambridge: Cambridge University Press, 2006), 101.

22 Behnam Sadeghi et Mohsen Goudarzi ont présenté un argument similaire, bien que pour des
raisons et des conclusions différentes, basé sur leur analyse comparative des textes supérieurs et
inférieurs du palimpseste de San‘a’. Voir Behnam Sadeghi et Mohsen Goudarzi, « San‘a’ 1 and the
Origins of the Qur’an », Der Islam 87, no. 1-2 (1er février 2012), 8.

23 Neuwirth, « Structural, Linguistic and Literary Features », 108.
24 Donner, « Recent Scholarship », 35.

25 Wansbrough, Quranic Studies, 117.

26 Ibid .

27 Behnam Sadeghi et Uwe Bergmann, « The Codex of a Companion of the Prophet and the Qur’an of
the Prophet », Arabica 57, no. 4 (2010), 431.

28 Ibid. , 430. Ces deux exemples ne suffisent pas a affirmer que toutes les déviations du texte
inférieur du Palimpseste de San‘a’ suivent le méme modele. Des recherches plus approfondies sont
nécessaires pour mieux comprendre la nature du texte inférieur et ses déviations par rapport au texte
coranique.

19



29 Makki b. Hammiish al-Qayst Ibn Abt Talib, al-Ibanah ‘an M ‘ani al-Qira’at (Le Caire : Dar Nahdat
Msir l'al-Tab“ wa al-Nashr, nd), 126.

30 Sinai, The Qur an, 150 et passim.
31Bannister, Oral-Formulaic Study, 3 et passim.
32 Ibid. , 75 et passim.

33 Parry, « Studies in the Epic Technique », 77.

34 Francgois Déroche, qui semble ignorer ces caractéristiques lexicales complexes, a soutenu que « les
sourates ont été assemblées, grace a un processus éditorial opérant sur elles individuellement,
modifiant progressivement leurs configurations originales ». Voir Francois Deroche, The One and the
Many: The Early History of the Qur’an (Yale University Press, 2022), 38.

35 Nafi‘ et Ya“qub lisent ceci comme « et ne demandez pas ( wa-la tas’al ) » a ’impératif au lieu de la
forme passive, tandis que le reste des lecteurs lisent comme « et on ne vous demandera pas ( wa-la
tus’alu’) » a la forme passive. Cette derniére interprétation est non seulement plus logique, mais
s’aligne également sur le fait que tous les récitateurd lisent Q.2:134 et 141 a la forme passive. Voir
Ahmad b. Muhammad al-Banna, Ithaf Fudala’ al-Bashar bi- al-Qirda’at al-Arba ‘ata ‘Ashar (Beyrouth,
Liban : ‘Alam al-Kutub, 1987), 414.

36 Par exemple, Nicolai Sinai a suggéré que le verset Q.37:102 pourrait étre retiré de son contexte
textuel sans laisser de vide discordant dans le récit. Cependant, contrairement a cette affirmation, une
telle suppression arbitraire perturbe en effet la cohérence du texte. Plus précisément, dans Q.37:105, le
terme « réve ( ru ya ) » ne peut étre pleinement compris sans référence a la phrase précédente « J'ai vu
en réve ( inni ard fi al-manami ) » dans Q.37:102, qui sert de référence anaphorique. Voir Sinai, The
Qur’an, 92 et suivantes. De méme, Sinai a soutenu que Q.3:7-9 n'ont ét¢ intégrées dans la sourate qu'a
un stade éditorial tardif pour justifier I'ambiguité du Coran. Voir, Sinai, The Qur’an, 55. Cependant, ce
qui lui a échappé est que ces trois versets sont liés a la sourate par un réseau complexe de connexions
lexicales. Par exemple, I’expression « ceux qui sont bien versés dans la science ( al-raskhiina fi al-
ilmi) » apparait deux fois dans la sourate Al-‘Imran (Q.3: 7, 162) et est unique a la diction de
cette sourate . Un autre exemple est 1’expression « pour un jour au sujet duquel il n’y a pas de doute
( li-yawmin la rayba fihi) », qui apparait également deux fois dans la sourate (Q.3: 9, 25) mais n’est
attestée nulle part ailleurs dans le Coran. Il est difficile d’imaginer que les éditeurs présumés étaient
conscients de ces caractéristiques lexicales subtiles lorsqu’ils ont inséré ces versets dans la sourate .
De plus, la suppression de Q.3 : 7 a 9 créerait un vide thématique évident, perturbant le flux du récit.
Dans le Coran, la phrase « En vérité, ceux qui ne croient pas (inna alladhina kafari) », qui
commence Q.3:10, apparait le plus souvent dans la sourate Al-‘Imran (cinq fois sur dix-huit). Cette
phrase fait souvent suite a une allusion a ceux qui croient, comme 1’illustre la sourate 3, verset 10.

37 Aucune des principales sources de gira’atne mentionne ces deux mots comme ayant une
formulation différente. Voir Abli Bakr b. Ahmad Miisa b. al -*Abbas Ibn Mujahid, Kitab al-Sab ‘ah fi
al-Qira’at (Le Caire : Dar al-Ma'arif, sd), 390, 578 ; Muhammad b. Muhammad Ibn al-Jazari, al-
Nashr ft al-Qira’at al- ‘Ashar (Beyrouth : Dar al-Kutub al-‘Ilmiyya, nd), 1785, 1895 ; al-Banna, /thaf ,
214, 445.

38 Yasin Dutton a défendu avec véhémence la conception musulmane traditionnelle selon laquelle le
Coran, avant la transcription ‘uthmanienne, existait sous forme de texte multiforme. Voir Yasin Dutton,
« Orality, Literacy and the 'Seven Ahruf' Hadith », Journal of Islamic Studies 23, no. 1 (2012) : 1-49.

39 11 s'agit de mots synonymes fournis par al-TabarT pour défendre son interprétation de la tradition
des « Sept variantes ( al-ahurf al-sab ‘a ) » et sa théorie selon laquelle le Coran était récité sous
différentes formes avant que le calife “Uthman n'en choisisse une seule et en fasse un seul mushaf .

20



Voir Abii Ja‘far Muhammad b. Jarir al-Tabari, Jami ‘ al-Bayan ‘an Ta’awil Ay al-Qur’an (Le Caire :
Dar Hajr 1i’1-Tiba‘a wa’l-Nashr wa’l-Tawzi* wa-"1-I'1an, 2003), 1:52.

40 Cette version du hadith al-ahurf al-sab ‘a est transmise sous l'autorité d'Abt Hurayra (m. 59 AH /
679 CE ) et d'Ubayy b. Ka'b (m. 30 AH/ 649 CE ). Voir Yusuf b. ‘Abd Allah al-Nimr1 Ibn ‘Abd al-
Barr, al-Tamhid li-ma fi al-Muwatta’ min al-Ma ‘ani wa’l-Asanid (Londres : Mu’assasat al-Furqgan li-1-
Turath al-Islamt, 2017), 5:594.

41 Aprés un examen attentif de la chaine de transmission ( isnad ) et du corps du texte ( matn ) des
différentes versions de ce hadith , Shady Hekmat Nasser a déclaré que cette version était une
fabrication ultérieure. Voir Shady Hekmat Nasser, The Transmission of the Variant Readings of the
Qur’an: The Problem of Tawatur and the Emergence of Shawadhdh (Leyde et Boston : Brill, 2013),
28.

42 W. Montgomery Watt et Richard Bell, Introduction to the Qur’an (Edimbourg : Edinburgh
University Press, 1970), 71.

43 Angelika Neuwirth, The Qur’an and Late Antiquity: A Shared Heritage (Oxford University Press,
2019), 195; Angelika Neuwirth, Scripture, Poetry, and the Making of a Community (Oxford, New York:
Oxford University Press, 2015), 391.

44 Frangois Déroche, The One and the Many, 217.
45 Ibid., 238.
46 Ibid., 199.
471bid., 211.

48 Stephen J. Shoemaker, Creating the Qur 'an: A Historical-Critical Study , premicre édition
(Oakland, Californie : University of California Press, 2022), 204-229 ; Dutton, « Orality, Literacy and
the 'Seven Ahruf' Hadith », 4245 ; Nicolai Sinai, « Process of Literary Growth and Editorial
Expansion in Two Medinan Surahs », dans Islam and Its Past: Jahiliyya, Late Antiquity, and the
Qur’an , éd. Carol Bakhos et Michael Cook (Oxford : Oxford University Press, 2017), 69—106.

49 Noldeke et al., History / Histoire du Coran, 232.

50 Ibn Shihab al-Zuhri (m. 124 AH / 741-42 CE ) est le seul a avoir transmis le récit le plus complet
de la compilation du Coran. Voir Ibn ‘Abd al-Barr, al-Tamhid , 613. De plus, aprés une étude
approfondie de 1’ isnad et du matn du récit de la compilation du Coran, Harald Motzki a identifié al-
Zuhr1 comme le lien commun ou se croisent différentes lignes de transmission. Voir Harald Motzki, «
The Collection of the Qur’an. A Reconsideration of Western Views in Light of Recent Methodological
Developments », Der Islam 78, no. 1 (ler janvier 2001), 22.

51 Abt ‘Amr ‘Uthman b Sa‘id al-Dani, al-Mugni  fi Ma ‘rifat Marsiam Masahif Ahl al-Amsar (Riyad :
Dar al-Tadmuriyya, 2010), 571f.

52 Fred Donner, « Recent Scholarshipy, 43.

53 11 convient de noter que le verbe « reporter ( arja ou arja’a ) » apparait dans le verset 7, 111, en lien
avec I’histoire de Moise et de Pharaon. Cependant, il est distinct du verbe « espérer ( raja ) ».

21



Références bibliographiques:

—Al-Banna, Ahmad b. Muhammad. /thaf Fudalda’ al-Bashar bi al-Qira’at al-Arba ‘ata ‘Ashar. Beirut,
Lebanon: ‘Alam al-Kutub, 1987.

—Bannister, Andrew G. An Oral-Formulaic Study of the Qur’an. Lanham, Maryland: Lexington
Books, 2014.

—Al-Dani, Abt ‘Amr ‘Uthman b Sa‘1d. al-Mugni * fi Ma ‘rifat Marsiam Masahif Ahl al-
Amsar. Riyadh: Dar al-Tadmuriyya, 2010.

—Dayeh, Islam. “AL-HAWAMIM: Intertextuality and Coherence in Meccan Surahs,” in The Qur an
in Context: Historical and Literary Investigations into the Qur anic Milieu,
ed. Angelika Neuwirth, Nicolai Sinai, and Michael Marx. Leiden. Brill, 2009.

—Déroche, Frangois. The One and the Many: The Early History of the Qur 'an. Yale University
Press, 2022.

—Donner, Fred M. “The Qur’an in Recent Scholarship: Challenges and Desiderata,” in The Qur’an in
Its Historical Context, ed. Gabriel Reynolds. London: Routledge, 2007.

—Donner, Fred M. Narratives of Islamic Origins: The Beginnings of Islamic Historical
Writing. Gerlach Press, 2021.

—Dutton, Yasin. “Orality, Literacy and the ‘Seven Ahruf” Hadith,” Journal of Islamic Studies 23,
no. 1 (2012): 1-49.

—Ibn “Abd al-Barr, Yusufb. ‘Abd Allah al-Nimri. al-Tamhid li-ma fi al-Muwatta’ min al-Ma ‘ant
wa’l-Asanid. London: Mu’assasat al-Furqan li-1-Turath al-Islami, 2017.

—Ibn Abi Talib, Makkt b. Hammiish al-Qayst. al-Ibanah ‘an M ‘ani al-Qira’at. Cairo. Dar Nahdat
Misr 1i’l-Tab“ wa’l-Nashr, n.d.

—Ibn al-Jazari, Muhammad b. Muhammad. al-Nashr fi al-Qird’at al- ‘Ashar. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyya, n.d.

—Ibn Mujahid, Abu Bakr b. Ahmad Musa b. al -*Abbas. Kitab al-Sab ‘ah fi al-Qira’at. Cairo: Dar al-
Ma ‘arif, n.d.

—NMotzki, Harald. “The Collection of the Qur’an. A Reconsideration of Western Views in Light of
Recent Methodological Developments,” Der Islam 78, no. 1 (January 2001).

—Nasser, Shady Hekmat. The Transmission of the Variant Readings of the Qur an: The Problem of
Tawatur and the Emergence of Shawadhdh. Leiden and Boston: Brill, 2013.

—Neuwirth, Angelika. “Structural, Linguistic and Literary Features,” in The Cambridge Companion
to the Qur’an, ed. Jane Dammen McAuliffe. Cambridge: Cambridge University Press, 2006.

—Neuwirth, Angelika. Scripture, Poetry, and the Making of a Community. Oxford, New York: Oxford
University Press, 2015.

—Neuwirth, Angelika. The Qur’an and Late Antiquity: A Shared Heritage. Oxford University
Press, 2019.

—Noldeke, Theodor, et al. The History of the Qur’an, ed. and trans. Wolfgang H. Behn. Leiden and
Boston: Koninklijke Brill, 2013.

—Parry, Milman. “Studies in the Epic Technique of Oral Verse-Making. I. Homer and Homeric
Style,” Harvard Studies in Classical Philology 41 (1930).

22



—Sadeghi, Behnam and Uwe Bergmann, “The Codex of a Companion of the Prophet and the Qur’an
of the Prophet,” Arabica 57, no. 4 (2010).

—Sadeghi, Behnam and Mohsen Goudarzi. “San‘a’ 1 and the Origins of the Qur’an,” Der Islam 87,
no. 1-2 (February 2012).

—Shoemaker, Stephen J. Creating the Qur’an: A Historical-Critical Study. Oakland,
California: University of California Press, 2022.

—Sidky, Hythem. “On the Regionality of Qur’anic Codices,” Journal of the International Qur anic
Studies Association 5, no. 1 (December 20, 2020): 133-210.

—Sinai, Nicolai. “Process of Literary Growth and Editorial Expansion in Two Medinan Surahs,”
in Islam and Its Past: Jahiliyya, Late Antiquity, and the Qur an,
ed. Carol Bakhos and Michael Cook. Oxford: Oxford University Press, 2017.

—Sinai, Nicolai. The Qur’an: A Historical-Critical Introduction. Edinburgh: University Press, 2017.

—Stewart, Devin J. “Saj‘ in the Qur’an: Prosody and Structure,” Journal of Arabic Literature 21,
no. 2 (January 1990): 101-139.

—Stewart, Devin J. “Wansbrough, Bultmann, and the Theory of Variant Traditions in the Qur’an,”
in Quranic Studies Today, ed. Angelika Neuwirth and Michael
Anthony Sells. London: Routledge, 2016.

—Al-Tabari, Abii Ja‘far Muhammad b. Jarir. Jami ‘ al-Bayan ‘an Ta awil Ay al-Qur’an. Cairo: Dar
Hajr 1i’1-Tiba'a wa’l-Nashr wa’l-Tawzi‘ wa-’1-I‘lan, 2003.

—Wansbrough, John. Quranic Studies: Sources and Methods of Scriptural Interpretation,
ed. Andrew Rippin. Amherst, NY: Prometheus, 2004.

—Watt, W. Montgomery and Richard Bell. Introduction to the Qur’an. Edinburgh: Edinburgh
University Press, 1970.

23



