
 

  

 

Présenté par Ahmed Amine 

www.ahmedamine.net 

15/04/2025 

Au-delà du codex deʿUthmān :                          
le rôle de l'autosimilarité dans la préservation 

de l'intégrité textuelle du Coran 

Article de Jawhar M. Dawood  

Dans : Islamic Studies Journal 

Publié dans Brill en accès libre, le 26 novembre 2024 



1 
 

Au-delà du codex ʿUthman : le rôle de l'auto-similarité dans la préservation  

de l'intégrité textuelle du Coran 

العثماني: وظيفة التكرار في المحافظة على سلامة النص القرآنيما قبل المصحف   

 جوهر محمد داوود 

Dans : Revue d'études islamiques 

Auteur:  Jawhar M. Dawood 

Date de publication en ligne en accès libre le: 26 novembre 2024 

https://brill.com/view/journals/isj/1/2/article-p104_2.xml#d14794928e1782 

 

 

Abstrait 

Self-similarity is the most pervasive feature of the Qurʾān and demands an explanation. Western 
scholarship generally maintains that self-similarity indicates the Qurʾān’s oral origins. In contrast, this 
article argues that self-similarity is evidence of an initial written origin of the Qurʾān that played a 
crucial role in giving the text its distinct identity and safeguarding it from corruption. The article is 
divided into three sections. The first introduces the concept of self-similarity, briefly defining it and 
reviewing Western scholarship that has dealt with self-similarity. The second section examines how 
self-similarity functions within the Qurʾān by analyzing eleven samples of parallel passages, thereby 
substantiating the study’s central claim. The third section concludes that the Qurʾān was not subject to 
later editing and that the ʿUthmānic Codex was copied from an earlier written exemplar. 

Keywords: Qurʾān; textual integrity; ʿUthmānic Codex; canonization; standardization; Ṣanʿāʾ 
Palimpsest; طرس صنعاء  ;توحيد النص ;التقنين ;المصحف العثماني ;سلامة النص ;القرآن 

 

Résumé 

L'auto-similarité est la caractéristique la plus répandue du Coran et exige une explication. Les 
chercheurs occidentaux soutiennent généralement que l'auto-similarité indique l'origine orale du 
Coran. En revanche, cet article soutient que l'auto-similarité est la preuve d'une origine écrite initiale 
du Coran qui a joué un rôle crucial en donnant au texte son identité distincte et en le préservant de la 
corruption. L'article est divisé en trois parties. La première introduit le concept d'auto-similarité, le 
définit brièvement et passe en revue les études occidentales qui ont traité de l'auto-similarité. La 
deuxième partie examine comment l'auto-similarité fonctionne dans le Coran en analysant onze 
échantillons de passages parallèles, corroborant ainsi l'affirmation centrale de l'étude. La troisième 
partie conclut que le Coran n'a pas fait l'objet d'éditions ultérieures et que le Codex 'Uthmānique a été 
copié à partir d'un exemplaire écrit antérieur. 

Mots-clés : Coran ; intégrité textuelle ; Codex ʿUthmanique ; canonisation ; normalisation ; Ṣanʿāʾ 
Palimpseste ; طرس صنعاء  ; توحيد النص ; التقنين ; المصحف العثماني ; سلامة النص ; القرآن 

 

 

 

 



2 
 

Introduction 

Le Coran se définit lui-même comme un Ecrit/Kitāb auto-similaire : « Dieu a révélé le plus beau 
des discours: un Ecrit [qui est] auto-similaire, souvent répété ( allāhu nazzala aḥsana al-ḥadīthi 
kitāban mutashābihan mathāniya )».1 Cette définition met non seulement en évidence la 
caractéristique la plus répandue du Coran, mais implique également que son auto-similarité est à la 
fois intentionnelle et intrinsèque à sa conception. Le terme mutashābihan peut désigner à la fois la 
similitude et l’équivoque. Dans ce contexte, il fait référence aux passages étonnamment similaires 
répétés tout au long du Coran, qui peuvent parfois être si semblables qu'ils déroutent le lecteur.  

Pour élucider ce sens, l'adjectif mutashābihan est suivi par mathāniya « répété [en parallèle] », 
indiquant que le sens équivoque voulu ne correspond pas à une ambiguïté de sens mais à l'étroite 
ressemblance dans l'apparence des passages coraniques. 

En substance, l’auto-similarité et la répétition sont synonymes dans le Coran. Des mots, des 
phrases, des versets entiers sont répétés, créant une tapisserie d’éléments auto-similaires tissés tout au 
long du texte. Alors que la répétition est souvent considérée comme un défaut de composition, 
l’expression « le plus beau discours ( aḥsana al-ḥadīth ) » suggère que la beauté du Coran réside 
précisément dans son auto-similarité.2 Cette perspective remet en question la perception négative 
courante de la répétition et redéfinit notre compréhension de son rôle dans le texte. Cet article 
montrera que l’auto-similarité, en tant que phénomène central, reflète non seulement la formation 
originale du Coran, mais joue également un rôle essentiel dans la préservation de son intégrité 
textuelle.3 

1. L’impact de l’auto-similarité sur la recherche moderne 

L’auto-similarité du Coran a profondément influencé la recherche occidentale moderne. Les 
principales théories sur sa formation et ses origines sont essentiellement des réactions à la répétition 
du texte. Par exemple, l’hypothèse radicale de John Wansbrough postulait que le Coran s’est cristallisé 
des siècles plus tard que ne le prétendent le récit traditionnel et qu’il a émergé au sein de communautés 
sectaires mésopotamiennes plutôt qu’au Hedjaz. L’interprétation de Wansbrough du phénomène de 
répétition dans le Coran, l’a conduit à postuler sa théorie sur les origines [multiples] du Coran. Il y 
voyait la preuve d’un « développement organique » à partir de collections de logia initialement 
séparées , affirmant qu’un texte plus unifié aurait réduit cette redondance.4 Il a en outre soutenu que la 
très grande fréquence des formules et des systèmes de formules dans le Coran « pourrait indiquer non 
seulement une longue période de transmission mais aussi de composition orale ».5 Cependant, cette 
hypothèse n’a pas été acceptée par tous. Par exemple, Fred Donner n’était pas d’accord avec l’idée de 
Wansbrough selon laquelle le Coran se serait cristallisé des siècles après la vie du Prophète, mais il 
plaidait d’avantage l’idée que sa formation aurait pu se produire dans un laps de temps plus court – 
trente ans plutôt que deux cents ans.6 En outre, les deux érudits s’accordaient sur le fait que le Coran 
pourrait être né d’une composition orale, Fred Donner a même proposé une analogie frappante :  

« Différents enregistrements du discours électoral d’un politicien prononcé sur 
quelques jours ou semaines ».7 

Devin J. Stewart a critiqué l'hypothèse de John Wansbrough, en particulier son analyse de l'histoire de 
Shuʿayb dans la sourate al-Shuʿarā (Q.26:178–88). Wansbrough considérait cette version comme la 
moins cohérente et potentiellement la plus ancienne, suggérant une origine primitive.8 Neanmoins, 
Stewart a fait valoir de manière convaincante que chaque récit de l'histoire de Shuʿayb est adapté au 
contexte dans lequel il apparaît.9 Il a suggéré que l'interprétation erronée de Wansbrough provenait de 
l'analyse des histoires de manière isolée.10 Tout en étant partiellement d'accord avec l'analogie de 
Donner sur la composition orale, Stewart a proposé sa propre version raffinée et plus réaliste : un 
sermon ( khuṭba ) où la production de différentes versions des mêmes histoires prophétiques aurait pu 
impliquer une préparation écrite, orale ou mentale plutôt qu'une performance improvisée.11 



3 
 

L’hypothèse de Wansbrough n’a pas été totalement rejetée. Seul l’aspect qui ne s’appuie pas sur des 
preuves textuelles ou des données historiques a été remis en question, à savoir la proposition 
concernant le déplacement temporel et spatial des origines du Coran. Cet aspect de son hypothèse a été 
définitivement discrédité après la découverte de manuscrits coraniques datant du premier siècle de 
l’islam.12 Cependant, l’autre aspect, lié à la composition orale, continue de faire l’objet de 
reformulations dans les études contemporaines. Les chercheurs l’utilisent toujours comme un outil 
puissant, non seulement pour expliquer l’auto-similarité, mais aussi pour explorer les origines du 
Coran. 

Une illustration notable de ce phénomène est le travail d'Islam Dayeh, qui a examiné de près 
l'intertextualité de sept sourates adjacentes dans le muṣḥaf, traditionnellement ḥawāmīm (Coran 40, 41, 
42, 43, 44, 45, 46), toutes commençant par les lettres déconnectées ḥā-mīm .13 En utilisant la théorie 
formelle de la composition orale lancée par Milman Parry (m. 1935) et développée plus tard par son 
disciple Albert Lord (m. 1991), 14 Dayeh a étudié les expressions et phrases parallèles qui apparaissent 
dans ces sourates . Son objectif était de discerner des traces de composition orale dans ces sourates en 
analysant les modèles récurrents d'expressions spécifiques. Dayeh a vu une ressemblance frappante 
entre le concept d'auto-similarité ( mutashābih ) dans le Coran et la théorie de la formule de Parry, 
bien que cette dernière soit conçue pour fonctionner exclusivement dans les mêmes conditions 
métriques , qui ne s'appliquent pas en réalité au Coran puisqu'il manque de systèmes 
métriques.15 Milman Parry a défini la formule dans les poèmes homériques comme « un groupe de 
mots qui est régulièrement employé dans les mêmes conditions métriques pour exprimer une idée 
essentielle donnée ». 16 Néanmoins, Dayeh a soutenu que des résidus de littérature orale et de langage 
formel sont discernables dans le Coran, tout en reconnaissant simultanément les limites de la théorie et 
en conseillant la prudence dans son application au Coran.17 

Andrew G. Bannister, qui a rigoureusement tenté d'appliquer la théorie de Milman Parry au Coran 
dans son livre An Oral-Formaic Study of the Qurʾān , en a fourni un autre exemple bien significatif . 
À l'aide d'une base de données informatisée englobant l'ensemble du corpus coranique, il a observé la 
récurrence de phrases spécifiques, telles que al-ladhīna āmanū wa-ʿamilū al-ṣāliḥāti, ʿalā kulli shayʾin 
qadīr et fī sabīl illāh , dans tout le Coran. À partir de cette observation, il a déduit que le Coran 
présente une nature hautement formelle, bien qu'aucune de ces phrases ne possède de valeur métrique - 
un critère essentiel pour qu'un texte soit classé comme formel selon la définition de Parry. 18 

Cependant, l’objectif principal de l’ouvrage était d’expliquer les variations trouvées dans les sept 
récits de l’histoire d’Iblīs et d’Adam. L’auteur postulait que ces variations découlaient de la 
composition orale de l’histoire à grande vitesse sous la pression de la performance, portant ainsi « la 
marque d’être des variantes de performance ».19 Néanmoins, Bannister est tombé dans le même piège 
analytique que Wansbrough. Il a analysé les différentes versions de l’histoire de manière isolée plutôt 
que de les examiner dans leur cadre contextuel. Au lieu de considérer les histoires dans leurs contextes 
respectifs, il les a juxtaposées et comparées les unes aux autres, sans faire aucun effort pour expliquer 
pourquoi, par exemple, Iblīs emploie une diction [élocution] dans une sourate et une autre dans une 
autre ? 20 . 

Le fait que Bannister soit tombé dans le même piège analytique que Wansbrough est révélateur des 
difficultés persistantes dans la compréhension de l’auto-similarité dans le Coran par les chercheurs 
occidentaux au cours des cinquante dernières années. Bien qu’il existe des points de vue divergents et 
des débats en cours, l’hypothèse de la composition orale de Wansbrough continue d’être l’hypothèse 
dominante, même parmi des chercheurs comme Devin Stewart, qui a préconisé l’examen des 
différentes versions d’une même histoire dans le Coran dans leurs contextes spécifiques. Une voix 
dissidente notable est celle d’Angelica Neuwirth, qui a suggéré avec prudence que les sourates 
ultérieures 21 sont caractérisées par une structure complexe et dépourvues de dispositifs techniques 
mnémotechniques, ont pu être immédiatement fixées par écrit ou peuvent même avoir été des 
compositions écrites dès le départ. 



4 
 

S'appuyant sur la suggestion de Neuwirth, cet article propose un nouveau paradigme visant à 
améliorer notre compréhension de la nature et de la fonction de l'auto-similarité dans le Coran, en 
particulier son rôle dans la préservation de l'intégrité du texte. L'article soutient qu'il est possible 
d'arriver à la forme originale du Coran grâce à une analyse minutieuse des caractéristiques d'auto-
similarité et de démontrer que les sourates individuelles, telles qu'elles existent aujourd'hui, sont 
apparues comme des unités textuelles unifiées et indépendantes bien plus tôt que la date de 
transcription ‘Uthmānienne, communément acceptée et datée vers 30 AH / 650 CE. 22 

La méthode utilisée pour y parvenir consiste à examiner de près les textes auto-similaires dans le 
vocabulaire du Coran dans son ensemble et dans le vocabulaire des sourates individuelles. À l’aide de 
preuves textuelles, l’article démontre que la structure du texte coranique est si complexe qu’elle ne 
peut être le produit d’une composition ou d’une transmission orale. Le texte présente un niveau de 
planification et d’organisation très sophistiqué, suggérant qu’il s’agissait d’une composition écrite dès 
le départ. Il porte la marque d’un livre qui avait un plan détaillé de sa composition réelle. 

2. L'auto-similarité à l'œuvre dans le Coran 

Tout en conservant sa diction globale, chaque sourate du Coran présente sa propre diction distincte. 
Par exemple, l'expression « al-ladhīna āmanū wa-ʿamilū al-ṣāliḥāti » est caractéristique de la diction 
auto-similaire coranique, apparaissant cinquante fois dans les sourates mecquoises et médinoises . 
Inversement, l'expression « al-ladhīna āmanū wa-ʿamilū al-ṣāliḥāti » suivie de « sa-nudkhiluhum » est 
spécifique à la sourate al-Nisāʾ (Q.4:57,122), car elle n'est attestée nulle part ailleurs. De même, de 
manière plus subtile, l’expression « alladhīna āmanū wa-ʿamilū al-ṣāliḥāti », précédée de la particule 
« fā- », apparaît deux fois dans la sourate al-Ḥajj (Q.22 : 50, 56) et ne se retrouve nulle part ailleurs 
dans le Coran. 

Ces exemples illustrent comment le Coran crée sa diction par la répétition. Les thèmes majeurs du 
Coran, tels que les récits prophétiques, l’eschatologie, la polémique, les signes de la création et les 
affirmations de la révélation (pour paraphraser Neuwirth), sont constamment répétés.23 Ces thèmes 
sont exprimés dans des mots, des phrases et des structures syntaxiques très similaires, bien que pas 
tout à fait identiques.24 C’est de cette répétition sans fin qu’émerge l’auto-similarité du Coran, 
conduisant à la naissance de la diction coranique distincte. C’est aussi à cause de cette répétition sans 
fin que les lecteurs voient le Coran partout en son sein. 

Pour apprécier l’intensité de la répétition dans le Coran, il est important de noter qu’il contient 
environ 78 000 mots, avec environ 1850 entrées lexicales uniques, dont environ 455 hapax 
legomenon . Les noms propres ne sont pas inclus dans ce décompte.25 Le rapport entre les mots 
uniques et le nombre total de mots est de 40:1, ce qui signifie que chaque entrée lexicale unique est 
répétée quarante fois en moyenne.26 Cette gamme limitée de vocabulaire produit un texte de la taille et 
de la portée du Coran, ce qui explique pourquoi le Coran est si autoréférentiel. 

Ce niveau élevé de répétition remplit au moins deux fonctions. Tout d’abord, il crée une identité 
textuelle indubitable pour le Coran, le rendant immédiatement reconnaissable et distinct de tout autre 
texte. Cette identité unique permet d’éviter toute confusion entre le Coran et d’autres écrits. Ensuite, il 
établit des phrases fixes qui reviennent tout au long du texte, n’autorisant que des combinaisons de 
mots spécifiques et excluant celles qui ne sont pas utilisées dans le Coran. La deuxième fonction 
requiert une illustration qui sera fournie par trois exemples : deux tirés du Palimpseste de Ṣanʿāʾ et un 
troisième issu de sources littéraires.  

Le premier est la phrase fixe « confirmant ce qui ( muṣaddiqan li-mā ) », qui apparaît onze fois 
dans les sourates mecquoises et médinoises et est invariablement suivie de « avec vous/eux 
( maʿakum/maʿahum ) » ou « avant lui/moi ( bayna yadayhi/yadaya ) ». Un exemple de cela est le 
Coran 5:46, qui dit : « confirmant ce qui est venu avant lui dans la Torah ( muṣaddiqan li-mā bayna 
yadayhi min al-tawrāti ) ». Cependant, le texte inférieur reconstitué du palimpseste de Ṣanʿāʾ viole 



5 
 

cette règle universelle dans Q.5:46 en lisant : « confirmant ce que Nous avons révélé ( muṣaddiqan li-
mā anzalnā ) », suggérant un écart par rapport au style coranique qui est plus probablement une erreur. 

Le deuxième exemple est l’expression fixe « après ce qui vous est parvenu 
[singulier/pluriel]/lui/eux ( min baʿdi mā jāʾaka/jāʾatkum/jāʾat'hu/jāʾat'hum ) », qui revient douze fois 
dans les sourates mecquoises et médinoises et est toujours suivie de « de la connaissance ( min al-
ʿilm ) » ou de « la connaissance ( al-ʿilm ) » ou de « des preuves évidentes ( al-bayyināt ) ». L’une de 
ces occurrences est le Q.2:209, qui se lit comme suit : « après que des preuves évidentes vous soient 
parvenues ( min baʿdi mā jāʾatkum al-bayyinātu ) ». Le texte inférieur du palimpseste Ṣanʿāʾ s'écarte 
de cette norme dans Q.2:209 et se lit comme suit : « après que la guidance vous soit venue ( min baʿdi 
mā jāʾakum al-hudā ) »,28 ce qui indique une déviation du style coranique et suggère une erreur 
potentielle. 

Le troisième exemple est le mot « chemin ( ṣirāṭ ) », qui revient quarante-cinq fois dans le Coran. 
Chaque fois qu’il est associé à la guidance, le seul verbe qui l’accompagne est « guider ( hadā ) », qui 
apparaît vingt-trois fois, comme dans « Guide-nous vers le droit chemin ( ihdina al-ṣirāṭa al-
mustaqīm ) ». Cependant, il n’apparaît jamais associé à d’autres synonymes tels que « guider 
( arshada ) » ou « montrer ( baṣṣara ) ». Par conséquent, les lectures « Guide-nous vers le droit 
chemin ( arshidna al-ṣirāṭa al-mustaqīm ) » et « Montre-nous le droit chemin ( baṣṣirna al-ṣirāṭa al-
mustaqīm ) » – attribuées respectivement à Ibn Masʿūd (m. 32 AH/653 CE ) et Thābit al-Bunānī 
(m.127 AH ?/745 CE ), n’auraient pas pu faire partie du Coran comme le prétend la tradition parce 
qu’elles enfreignent la loi des phrases fixes.29 

Après avoir exposé ces grands concepts, l’article examinera maintenant des cas spécifiques d’auto-
similarité au sein du Coran, couvrant diverses sourates et thèmes. Il analysera onze échantillons 
sélectionnés – limités à ce nombre en raison de contraintes d’espace – qui présentent des 
versets parallèles uniques partageant un thème commun et un vocabulaire interconnecté. Malgré ces 
relations complexes, chaque verset conserve ses caractéristiques lexicales distinctes, l’ancrant 
fermement dans sa sourate respective. 

2.1. Les āyāt-s désormais signes Q.5:36, Q.13:18 et Q.39:47 

 

Ces trois versets sont tirés de trois sourates différentes . Le premier appartient à 
une sourate médinoise , tandis que le deuxième et le troisième sont tirés de sourates mecquoises . 
Malgré leurs sourates et leurs périodes historiques différentes, elles véhiculent le même message : 
même si les mécréants possédaient le monde entier et son équivalent, en l'offrant en rançon pour 
échapper au châtiment sévère du Jour du Jugement, Dieu ne l'accepterait pas d'eux. 

Les trois sourates suivent un modèle similaire, chacune comportant trois sections. La première 
décrit l’identité de ceux qui seront punis (mécréants ou malfaiteurs), la deuxième présente le concept 
de rançon et la troisième décrit le châtiment imminent. Au centre des trois sourates se trouve la phrase 



6 
 

« tout ce qui est sur terre et son équivalent ( mā fī al-arḍi jamīʿan wa-mithlahū maʿahū ) », qui est 
propre à ces trois sourates et ne se trouve nulle part ailleurs dans le Coran. 

De plus, les trois versets emploient des mots et des expressions similaires. Le premier et le 
deuxième verset partagent les mots « punition ( ʿadhāb ) » et « Jour de la Résurrection (yawm al-
qiyāma) ». Le deuxième et le troisième partagent le mot « sévérité ( sūʾ ) », tandis que tous les trois 
partagent le verbe « offrir en rançon ( iftadā ) ». Ils sont si similaires dans le thème, le vocabulaire et la 
rime qu'ils pourraient facilement échanger leurs positions, le premier verset remplaçant le deuxième ou 
le troisième sans perturber le sens global des sourates respectives. La question clé ici est : comment 
ces versets ont-ils été assignés à leurs sourates respectives ? Pour répondre à cette question, nous 
devons examiner chaque verset dans sa sourate respective. 

Dans la sourate al-Māʾda, Q.5:36, le verbe passif « être accepté ( tuqubbila ) » est utilisé dans la 
phrase « cela ne serait pas accepté d’eux ( mā tuqubbila minhum ) ». Il est remarquable que 
cette sourate renferme également le même verbe passif « et cela fut accepté de l’un d’eux ( fa-
tuqubbila min aḥadihimā ) » dans Q.5:27, créant une symétrie unique et exclusive à cette sourate. En 
d’autres termes, la forme passive au passé de ce verbe tuqubbila n’apparaît que dans ces 
deux versets du Coran.  

Dans la sourate al-RaꜤd, Q.13:18, on trouve la phrase « sévérité du jugement ( sūʾ al-ḥisāb ) ». Il 
est intéressant de noter que l’expression exacte sūʾ al-ḥisāb réapparaît dans Q.13:21, créant ainsi une 
autre symétrie distinctive sans équivalent dans le Coran.  

Dans la sourate al-Zumur, Q.39:47, on trouve l’expression « la sévérité du châtiment au Jour du 
Jugement ( sūʾi-l-ʿadhābi yawm al-qiyāma ) ». La même expression sūʾi-l-ʿadhābi yawm al-
qiyāma apparaît dans un contexte différent dans Q.39:24, également dans la même sourate , créant 
ainsi une autre symétrie unique. De plus, dans Q.39:24, la phrase « et il fut dit aux malfaiteurs ( wa-
qīla li-'l-ẓālimīna ) » résonne, faisant écho à la phrase li-'l-ladhīna ẓalamū du Q.39:47 et unifiant 
l'identité de ceux qui méritent une punition sévère dans les deux versets . De manière similaire, le 
Q.5:36 fait référence à « ceux qui ont mécru ( al-ladhīna kafarū ) », car la sourate a une fréquence plus 
élevée de la racine kfr par rapport aux deux autres sourates combinées. 

Il ressort clairement de cette analyse que, malgré les similitudes thématiques et lexicales entre les 
trois versets , chaque verset est intimement lié à sa sourate respective et ne peut être interchangé sans 
perturber la symétrie qu’il forme avec ses homologues. De toute évidence, chaque verset est 
méticuleusement conçu pour s’harmoniser avec la diction de sa sourate . Par exemple, ʿadhābi yawm 
al-qiyāma et sūʾi-l-ʿadhābi yawm al-qiyāma sont si similaires en termes de thème et de vocabulaire 
qu’ils pourraient, en théorie, être interchangés sans impact sémantique significatif. Cependant, un tel 
échange n’est pas possible car il perturberait la symétrie de leurs sourates respectives , comme indiqué 
précédemment.Cette précision suggère un niveau sophistiqué de planification et d’organisation, 
indiquant que le Coran était une composition écrite plutôt qu’un texte improvisé oralement, et qu’il a 
été composé selon un plan détaillé, garantissant que chaque composant était placé précisément dans le 
texte.  

De plus, l’intégration transparente d’un verset d’une sourate médinoise avec des versets mecquois , 
tout en préservant l’intégrité textuelle, est d’une profonde signification. Elle rassure les érudits comme 
Nicolai Sinai, qui spéculent sur la préservation des premières révélations dans la conscience des 
premiers musulmans, en particulier avant la transcription de la commission de ʿUthmān. 30 À présent, 
la réponse à notre question précédente sur le critère utilisé dans le Coran pour attribuer des versets à 
leurs sourates respectives doit être claire. Ce critère est la diction de chaque sourate , qui régit 
strictement les versets qui lui appartiennent et celles qui n’y appartiennent pas. Cette affirmation sera 
encore renforcée par les cas qui suivent. 

 



7 
 

2.2. Les signes Q.7:16, Q.15:39, Q.38:82 et Q.17:62 

 

Ces quatre versets proviennent des variantes du récit d'Adam et d'Iblīs, que l'on trouve dans 
quatre sourates distinctes . Elles font partie du célèbre dialogue entre Dieu et Iblīs, et rapportent le 
discours de ce dernier, comme en témoigne leur initiation par le verbe « Il dit ( qāla ) ». 
Ces versets ont été sélectionnées pour l'analyse car, sur les sept versions du récit dans le Coran, ce sont 
les seules où Iblīs jure de tenter et d'égarer les êtres humains, poussé par son désir de vengeance après 
son expulsion du Paradis. Ce qui est remarquable dans les discours rapportés d'Iblīs dans ces 
quatre versets , c'est qu'il emploie un langage différent à chaque fois, en sélectionnant soigneusement 
un vocabulaire qui correspond à la diction de chaque sourate . 

Dans sourate al-AꜤrāf, Q.7:16, Iblīs déclare : « Pour m’avoir égaré, je vais certainement m’asseoir 
en embuscade sur ton droit chemin (fa-bimā aghwaytanī la-aqʿudanna lahum ṣirāṭaka al-mustaqīm) ». 
Cette déclaration montre clairement son défi, démontrant sa détermination inébranlable à mettre sa 
menace à exécution.  

En effet, sa menace se réalisera dans Q.7:86, Shuʿayb fait une allusion frappante à cette menace en 
empruntant les mots d'Iblīs, en déclarant : « Et ne vous asseyez pas sur chaque chemin, menaçant et 
détournant du chemin d'Allāh ceux qui croient en Lui et cherchant à le rendre tortueux ( wa-lā taqʿudū 
bi-kulli ṣirāṭin tūʿidūna wataṣuddūna ʿan sabīli-ʿllāhi man āmana bihī wa-tabghūnahā ʿiwajan )».  

Le prophète Shuʿayb emprunte deux mots au discours d'Iblīs : « s'asseoir ( qaʿada ) » et « chemin 
( ṣirāṭ ) », impliquant remarquablement que son peuple ne suit pas seulement le chemin d'Iblīs mais 
agit également comme ses agents sur terre, accomplissant ainsi sa menace primordiale pour 
l'humanité. Bien que le mot qaʿada apparaisse 21 fois et ṣirāṭ 45 fois dans le Coran, ce n'est que dans 
ces deux cas (Q.7:16 et 86) qu'ils co-apparaissent, formant un lien exclusif entre les deux versets et les 
deux récits. De plus, Iblīs et Shuʿayb n'emploient ces mots qu'à ces deux endroits du Coran, ce qui 
indique une sélection délibérée du vocabulaire dans ces deux sections de la sourate . En effet, pour 
comprendre la signification de l'allusion de Shuʿayb, il faut comprendre la menace initiale d'Iblīs au 
début de la sourate . 

Dans sourate al-Ḥijr, le verset 39, Iblīs fait un vœu : « Seigneur, parce que je m'égare, je vais 
certainement embellir pour eux le chemin de l'égarement sur la terre, et je les égarerai tous ( rabbi bi-
mā aghwaytanī la-ʾuzayyinanna lahum fī al-arḍi wa-la-ʾughwiyannahum ajmaʿīn )». Dans cette 
déclaration, Iblīs adopte une nouvelle stratégie pour tenter les humains : il va embellir le chemin de 
l'égarement pour le rendre attrayant pour eux. Cette déclaration remet directement en cause la 
déclaration antérieure de Dieu dans les versets Q.15:16-17: « Et Nous avons placé dans le ciel des 
constellations d’étoiles et Nous les avons embellies pour qu'on les regarde. Et Nous l'avons protégé de 
tout diable maudit ( wa-laqad jaʿalnā fī al-samāʾi burūjan wa-zayyannāhā li al-nāẓirīn. Wa-ḥafiẓnāhā 
min kulli shayṭānin rajīm ). » Il est évident qu'Iblīs limite ses activités trompeuses à la terre puisqu'il 
n'aura pas accès au ciel, car il est protégé de tout diable maudit. De plus, ses activités de parure pour 
égarer les gens contrastent fortement avec la parure du ciel par Dieu avec des étoiles pour guider les 
gens vers le droit chemin.  



8 
 

Il est intéressant de noter que la décoration du ciel avec des étoiles et sa protection contre les 
diables ne sont pas mentionnées dans toutes les sourates qui contiennent le récit d'Adam-Iblīs, sauf 
dans la sourate al-Ḥijr. 

Dans sourate Ṣād, verset Q.38:82, Iblīs déclare avec défiance : « Par Ta Gloire, je les égarerai tous 
( qāla fa-bi-ʿizzatika la-ʾughwiyannahum ajmaʿīn ) ». Ce verset a intrigué les commentateurs, car Iblīs 
semble à la fois glorifier et défier Dieu dans le même souffle l’expression fa-bi-ʿizzatika est 
généralement comprise comme signifiant qu’Iblīs jure par la Gloire de Dieu. Cependant, la lecture de 
cette phrase en conjonction avec le Q.38:2 : « Mais ceux qui ne croient pas sont dans la gloire 
personnelle et la dissension ( bali al-ladhīna kafarū fī ʿizzatin wa-shiqāq ) » peut apporter un éclairage 
sur le sens du verset . Iblīs semble dire qu'il tentera les humains de revendiquer la gloire de Dieu pour 
se venger de sa propre gloire perdue. Avec cette interprétation, Q.38:2 peut être considéré comme 
l'accomplissement réel de la menace primordiale d'Iblīs. Cette interprétation est encore renforcée par le 
fait que Dieu est décrit comme al-ʿazīz à deux endroits dans la même sourate Q.38:9 et 66. De plus, le 
mot ʿizzah n'apparaît pas dans toutes les sourates qui contiennent le récit d'Adam-Iblīs, sauf dans la 
sourate Ṣād. 

Dans sourate al-Isrāʾ, Q.17:62, Iblīs déclare sur un ton de défi : « vois-tu celui que tu as honoré au-
dessus de moi ? Si Tu me retardes jusqu'au Jour de la Résurrection, je mettrais sûrement ses 
descendants sous mon emprise, à l'exception de quelques-uns ( qāla a-raytaka hādha al-ladhī 
karramta ʿalayya la-ʾin akhakhartanī ilā yawmi al-qiyāmati la-ʾaḥtanikanna dhurriyyatahū illā 
qalīlā ). Le premier aspect notable de ce texte est la justification par Iblīs de son ressentiment, citant 
que Dieu a honoré ( karrama ) Adam au-dessus de lui. Cela fait directement référence à la déclaration 
de Dieu dans Q.17:70 : « En effet, nous avons honoré les enfants d'Adam ( wa-laqad karramnā banī 
ādama ). » L'expression banī ādama est ici significative car la colère d'Iblīs dans cette sourate est 
dirigée spécifiquement contre les descendants d'Adam, contrairement aux trois autres versets où il 
menace de « les égarer tous » en général. Il est remarquable que le verbe karrama , dans cette forme 
géminée, avec le double ( r ), n'apparaisse que dans ces deux positions Q.17:62 & Q.17:70, reliant 
les versets à la fois lexicalement et thématiquement. De plus, Iblīs utilise le hapax legomenon « mettre 
une bouchée dans la bouche d'un cheval ( iḥtanaka ) » au lieu de « tenter ( aghwā ) », faisant peut-être 
allusion à la réponse de Dieu dans Q.17:64 à son défi : « et attaque-les avec tes chevaux ( wa-ajlib 
ʿalayhim bi-khaylika ) ». De plus, il dit : « si tu me retardes ( la-ʾin akhakhartanī ) » là où on 
s'attendrait à ce qu'il dise : « si tu me donnes un sursis ( la-ʾin anẓartanī ) », car « donne-moi un sursis 
( anẓirnī ) » est le mot qu'il emploie dans les autres sourates (Q.7:14 ; 15:36 ; 38:79). La raison en est 
semble-t-il que le mot al-ākhirah , qui signifie retarder, revient sept fois dans cette sourate . Enfin, 
bien que ce verset puisse être attribué à la sourate al-Isrāʾ de manière presque mécanique en raison de 
sa rime illā qalīlā , qui apparaît quatre fois dans la même sourate , la sélection des mots individuels 
dans le verset ne peut pas être purement mécanique ; elle est strictement régie, comme nous l’avons 
vu, par le langage de la sourate . 

Ainsi, un examen attentif des quatre discours d’Iblīs révèle que les différentes versions de l’histoire 
d’Adam et d’Iblīs ne sont pas intégrées dans leurs sourates respectives uniquement par le marqueur de 
discours commun wa-ihd , comme une analyse superficielle des textes pourrait le laisser 
entendre.31 Au contraire, elles sont entrelacées dans leurs contextes respectifs par un réseau complexe 
de mots, de phrases et de thèmes. Avec ces caractéristiques complexes, elles portent la marque d’un 
texte écrit dont la composition présente un niveau sophistiqué de planification et d’exécution, et non 
d’un texte produit à la hâte sous la pression d’une performance orale improvisée en direct.32 Cela 
contraste avec le processus décrit par Milman Parry, qui souligne les limites auxquelles sont 
confrontés les poètes oraux par rapport à ceux qui écrivent leurs lignes. 

A la différence du poète qui écrit ses vers, ou même les dicte, il ne peut pas penser sans hâte au mot 
suivant, ni changer ce qu’il a fait, ni, avant de continuer, relire ce qu’il vient d’écrire. Même si l’on 
voulait l’imaginer faisant ses vers seul, on ne pourrait pas supposer la lente recherche du mot suivant, 



9 
 

la réflexion sur les vers qui viennent d’être faits, la mémorisation de chaque vers. Bien que le poète ait 
une mémoire hors du commun, il ne peut, sans papier, faire de ses propres mots un poème d’une 
certaine longueur. 

2.3. Les signes Q.7:82, Q.27:56, Q.29:29 

 

Les trois versets susmentionnés font partie de diverses interprétations de l'histoire de Loth dans le 
Coran, racontée dans trois sourates différentes. Elles ont toutes en commun une phrase : « Mais la 
seule réponse de son peuple fut de dire ( wa- / fa-mā kāna jawāba qawmihī illā an qālū ) ». Dans les 
deux premiers versets (Q.7:82, 27:56), cette phrase est suivie du verbe impératif « chasse ( akhrijū ) », 
tandis que dans le dernier verset (Q.29:29), elle est suivie de la phrase impérative « fais venir sur nous 
le châtiment d'Allāh ( iʾitinā bi-ʿadhābi ʿllāhi ) », ce qui s'écarte de la norme. Le but de cette déviation 
est de reproduire l’expression « comme le châtiment d’Allāh ( ka-ʿadhābi ʿllāhi ) » qui apparaît dans 
le verset Q.29:10 mais pas dans les deux autres sourates, établissant ainsi un lien unique entre les deux 
versets éloignés dans la même sourate . De plus, la racine krj , qui apparaît treize fois dans la sourate 
al-Aʿrāf et six fois dans la sourate al-Naml, n’apparaît pas du tout dans la sourate al-ʿAnkabūt. Ceci 
constitue une autre raison pour laquelle la sourate al-ʿAnkabūt évite l’utilisation de l’expression 
standard « chasser ( akhrijū ) ». Il est intéressant de noter que le mot « abomination ( munkar ) », que 
l’on trouve dans le verset Q.29 :29, apparaît également dans le verset Q.29:45, où il est associé au mot 
« indécence ( faḥshāʾ ) », reliant ainsi fermement les deux versets . Il est à noter que si le 
mot munkar apparaît une fois dans le verset Q.157:7, c’est en lien avec « ce qui est coutumier et 
communément admis (maʿrūf ) ». Cependant, comme il n’apparaît qu’une seule fois dans la sourate al-
Aʿrāf, il n’a pas le pouvoir cohésif qu’il détient dans la sourate al-ʿAnkabūt. 

2.4. Les signes Q.27:83 & Q.41:19 

 

Ces deux versets présentent des similitudes frappantes, commençant par « quand Nous 
rassemblerons ( wa-yawma naḥshuru ) » et se terminant par « et ils seront [conduits] en rangs ( fa-hum 
yūzaʿūn ) », tous deux centrés sur le rassemblement des gens le Jour du Jugement. Cependant, ils 
diffèrent dans les phrases qui séparent ces extrémités. Malgré leur ressemblance, chaque verset est 
fermement ancré dans sa sourate respective par des caractéristiques lexicales distinctes. Tout d’abord, 
le verset Q.27:83 est lié à sa sourate par deux éléments clés : l’expression récurrente fa-hum yūzaʿūn , 
qui apparaît également dans Q.27:17, et l’expression « de tous ( min kull ) », que l’on trouve trois fois 
dans cette sourate ( Q.27:16, 23, 83) mais absente dans la sourate fuṣṣilat. Deuxièmement, le verset 19 
de la sourate fuṣṣilat (Q.41:19), est uniquement lié à sa sourate par l’expression «ennemis d’Allāh 
( aʿdāʾallāh ) », qui apparaît également dans le verset 28 de la même sourate, établissant un lien 
exclusif entre les deux versets , car on ne le trouve nulle part ailleurs dans le Coran. 

 



10 
 

En ce qui concerne la question de l’interchangeabilité, ces deux versets sont particulièrement 
intrigants en raison de leurs similitudes déroutantes. Ils sont si semblables que l’on pourrait placer 
l’une à la place de l’autre sans perturber le sens du récit dans l’une ou l’autre des deux sourates . Cela 
est facilité par trois facteurs : premièrement, leurs débuts ( wa-yawma naḥshuru ) et leurs fins ( fa-hum 
yūzaʿūn ) identiques ; deuxièmement, leur message eschatologique commun ; et troisièmement, le fait 
que les deux sont suivis de la phrase « Jusqu’à ce que ( ḥattā idhā ) » dans Q.27:84 et Q.41:20.  

Cela rend l’échange non seulement fluide et plausible, mais aussi particulièrement tentant pour le 
transcripteur. Néanmoins, malgré les similitudes frappantes qui auraient pu facilement dérouter les 
scribes, chaque verset a été placé avec précision dans sa sourate respective. Cela suggère que 
l'attribution des versets à leurs sourates n'était pas le résultat d'une décision consciente de ceux qui ont 
transcrit le texte. Cela indique plutôt une préservation fidèle du texte tel qu'il a été dicté à l'origine par 
le Prophète. 

2.5. Les signes Q.6:56 et Q.40:66 

 

Les deux premières moitiés des versets sont identiques : « Dis : « Il m'est interdit d'adorer ceux que 
vous invoquez en dehors d'Allāh » ( qul innī nuhītu an aʿbuda al-ladhīna tadʿūna min dūni ʿllāhi ). » 
Cependant, les secondes moitiés contiennent des caractéristiques lexicales distinctes qui ancrent 
fermement chaque verset dans sa sourate respective . Dans le verset Q.6:56, les expressions qul 
lā et wa-mā ana apparaissent respectivement cinq et trois fois dans la sourate al-Anʿām, mais sont 
absentes de la sourate Ghāfir. En revanche, dans Q.40:66, l'expression « preuves évidentes de mon 
Seigneur ( al-bayyinātu min rabbī ) », prononcée par le Prophète, fait écho à la phrase bi-'lbayyināti 
min rabbikum du verset Q.40:28, prononcée par un croyant du peuple de Pharaon ( muʾmin min āli 
firʿawn ) pour défendre Moïse. L'utilisation de cette phrase par le Prophète suggère une imitation 
délibérée de Moïse en s'adressant à son propre peuple. Il convient de noter que l'expression al-
bayyināt (sous cette forme plurielle avec l'article défini al ) suivie de « de [son] Seigneur ( min rabb ) 
» n'apparaît que dans ces deux versets (Q.40:28, 66) dans tout le Coran, établissant ainsi une 
connexion lexicale et thématique unique. 

Malgré ces parallèles complexes, chaque verset est précisément placé dans sa sourate respective . 
Cette répartition exacte suggère que le texte a été fixé par écrit dès le début, excluant la possibilité 
d’une édition ou d’une rédaction ultérieure.34 Cela indique en outre que des éléments subtils, tels 
que bayyināt min rabb , étaient très probablement hors de portée des premiers scribes du texte pendant 
ou après la vie du Prophète. De plus, rien dans les sources littéraires ne permet de penser que ces 
scribes étaient conscients de ces caractéristiques linguistiques ou qu’ils ont organisé les versets dans 
les sourates en se basant sur cette connaissance. 

2.6. Les signes Q.28:60 et Q.42:36 

 



11 
 

Les deux versets dans sourates al-Qaṣaṣ et al-Shūrā font partie des textes les plus déconcertants du 
Coran. Il est facile de les confondre et de les placer par erreur dans la mauvaise sourate . Leur 
déclaration d’ouverture, « Et ce qui vous a été donné, c’est la jouissance de la vie présente ( wa-/fa-mā 
ūtītum min shayʾin fa-matāʿu al-ḥayāti al-dunyā ) », ajoute de la confusion. Dans le premier verset , 
l’expression « son ornement (wa-zīnatuhā) » apparaît, alors qu’elle est absente dans le second. Comme 
c’est souvent le cas, la résolution de cette confusion réside dans la diction de chaque sourate .  

La déclaration d’ouverture du verset Q.28 :79, qui décrit l’étalage ostentatoire de Koré de ses biens 
matériels, stipule : « et il sortit devant son peuple dans sa parure (fa-kharaja ʿalā qawmihī fī 
zīnatihi) ». Cela justifie non seulement la présence de wa-zīnatuhā dans le verset 60, mais améliore 
également notre compréhension du verset . En effet, c’est seulement en faisant référence au verset 79 
que nous pouvons pleinement apprécier la profondeur du verset 60. En revanche, le terme « parure 
( zīna ) » ou tout dérivé de sa racine n’apparaît pas dans la sourate 42 (al-Shūrā). 

De plus, les deux versets partagent la même affirmation : « et ce qui est auprès d’Allāh est meilleur 
et plus durable ( wa-mā ʿinda ʿllāhi khayrun wa-abqā ) ». Cependant, ils divergent après cette 
affirmation. Le verset Q.28:60 se termine par la question rhétorique : « N’utiliserez-vous pas la raison 
( a-falā taʿqilūn ?) ». Bien que l’expression a-falā apparaisse trois fois dans la sourate al-Qaṣaṣ, elle 
est absente de la sourate al-Shūrā. De plus, la racine Ꜥ-q-l n’est pas présente dans sourate al-Shūrā. En 
revanche, le verset Q.42:36 se termine par la phrase : « pour ceux qui croient et placent leur confiance 
en leur Seigneur ( li-alladhīna āmanū wa-ʿalā rabbihim yatawakkalūn ). » Cette phrase est une 
parallèle à une phrase similaire prononcée par le Prophète qui conclut le verset Q.42:10: « C'est Allāh, 
mon Seigneur, en qui je place ma confiance, et vers Lui je retourne ( dhālikumu ʿllāhu rabbī ʿalayhi 
tawakkaltu wa-ilayhi unīb ) », reliant ainsi ces deux versets et encourageant les croyants à suivre 
l'exemple du Prophète. En revanche, la racine w-k-l n'est pas présente dans la sourate al-Qaṣaṣ. 

2.7. Les signes Q.2:119 et Q.35:24 

 

Dans ces deux versets relativement brefs, on observe une interaction intrigante entre un verset 
mecquois et autre médinois. Cette interaction illustre le modèle coranique, où un segment 
d'un verset mecquois est intégré à un nouveau verset dans une sourate médinoise. La déclaration 
d'ouverture, « Certes, Nous t'avons envoyé avec la vérité comme annonciateur et avertisseur ( innā 
arsalnāka bi-al-ḥaqqi bashīran wa-nadhīrā ) », est empruntée au verset Q.35:24 et utilisée comme 
déclaration d'ouverture pour Q.2:119. Malgré leur ouverture commune, les versets conservent leur 
caractère distinctif grâce au style spécifique de leurs sourates respectives. Dans la dernière partie du 
verset Q.2:119, l'expression « et vous ne serez pas interrogés ( wa-lā tusʾalu ) » crée une symétrie 
unique avec l'expression identique « et vous ne serez pas interrogés sur ce qu'ils faisaient ( wa-lā 
tusʾalūna ʿammā kānū yaʿmalūn ) » trouvée dans les sourates 2:134 et 141. La structure syntaxique 
de wa-lā tusʾalu démontre sa puissance de cohésion par son apparition exclusive dans ces trois 
endroits de la sourate al-Baqarah (Q.2:119, 134) 141. 

De même, dans la dernière partie de Q.35:24, des éléments lexicaux l'ancrent à 
sa sourate respective . Premièrement, le terme « un avertisseur ( nadhīr ) » apparaît six fois dans la 
sourate Fāṭir, alors qu'il n'apparaît qu'une seule fois dans la sourate al-Baqarah, manquant ainsi du 
même pouvoir de cohésion dans cette dernière. Deuxièmement, le mot nadhīr co-apparaît avec le 
terme « nation/nations ( umma/umam ) » dans Coran 35:24 et 42, marquant les seules occurrences 
dans le Coran où ces deux mots sont utilisés ensemble, établissant ainsi un lien distinctif entre 



12 
 

les versets . Par conséquent, tandis que la sourate Fāṭir conserve son caractère mecquois, la sourate al-
Baqarah médinoise intègre habilement la déclaration mecquoise empruntée dans son contexte plus 
large. Ce niveau sophistiqué d’interaction entre deux sourates de périodes et de contextes différents 
indique une organisation méticuleusement contrôlée du Coran dans son ensemble. 

 

2.8. Les signes Q.16:58 et Q.43:17 

 

 

Ces versets bien connus partagent une formulation et une structure presque identiques, ne différant 
que dans leur partie médiane. Les deux versets condamnent la manière honteuse avec laquelle les gens 
de l’Arabie préislamique réagissaient à la nouvelle de la naissance d’une femme. Le Coran 16:58 dit : 
« Et quand l’un d’eux reçoit la bonne nouvelle de [la naissance] d’une femme, son visage s’assombrit, 
tandis qu’il réprime sa tristesse ( wa-idhā bushshira aḥaduhum bi-al-unthā ẓalla wajhuhū muswaddan 
wa-huwa kaẓīm ). » Le Coran 43:17 dit exactement la même chose, mais au lieu de « d’une femme 
( bi-al-unthā ) », on peut lire : « de ce qu’il attribue au Tout Miséricordieux ( bi-mā ḍaraba li al-
raḥmāni mathalan ) ». Cette différence de formulation, comme il est clair maintenant, provient du 
style unique de chaque sourate . 

Le mot « femelle ( unthā ) » est choisi dans le verset 16, 58, car il apparaît dans le verset 16, 97, 
affirmant le droit égal des hommes et des femmes à une bonne vie dans ce monde et à des 
récompenses généreuses dans l’au-delà pour leurs bonnes actions. Bien que le mot « femelles ( ināth ) 
» soit mentionné en rapport avec les anges dans le verset 43, 19, la forme singulière « femelle ( unthā ) 
» ne se trouve pas dans la même sourate . De même, l'expression bi-mā ḍaraba li al-raḥmāni 
mathalan est utilisée dans Q 43:17 parce que le mot al-raḥmān est fréquemment utilisé dans 
cette sourate , qui a la deuxième plus forte concentration du mot (sept fois) dans le Coran, la plus 
élevée étant dans la sourate Maryam (seize fois), alors qu'on ne le trouve nulle part dans la sourate al-
Naḥl. 

 

2.9. Les signes Q.31:33 et Q.35:5 

 

 

Ces deux versets offrent un exemple intéressant de la manière dont une signification exprimée de 
manière concise dans un verset est davantage élaborée dans un autre en divisant le verset le plus court 
en deux et en insérant des détails supplémentaires au milieu. Q.35:5 dit : « (« Ô hommes, en effet, la 
promesse d'Allāh est la vérité, alors ne laissez pas la vie mondaine vous tromper et ne vous laissez pas 
tromper au sujet d'Allāh par le Trompeur (yā ayyuha al-nāsu inna waʿda ʿllāhi ḥaqqun fa-lā 
taghurrannakumu al-ḥayātu al-dunyā wa-lā yaghurrannakum). bi-ʿllāhi al-gharūr) . ». 



13 
 

 De même, le verset Q.31: 33 commence par « Ô humanité (yā ayyuha al-nāsu) », mais il diverge 
en insérant la déclaration suivante : « craignez votre Seigneur et redoutez le jour où aucun père ne sera 
d'aucune utilité pour son fils, et aucun fils ne servira à son père en aucune façon ( ittaqū rabbakum wa-
ʾkhshāw yawman lā yajzī . wālidun ʿan waladihī wa-lā mawlūdun huwa jāzin ʿan wālidihī shayʾan ). » 
Il reprend ensuite là où il a divergé et continue jusqu'à la fin. Si nous devions supprimer cette 
déclaration insérée, les deux versets deviendraient identiques, ce qui suggère que l'insertion pourrait 
être une interpolation ultérieure qui pourrait être omise sans laisser de trou.36 

Cependant, un examen attentif du vocabulaire de la sourate révèle que cette insertion fait partie 
intégrante de la sourate , renforçant un message précédemment transmis dans un verset antérieur.       
Le verset 31:14, dit : « Et Nous avons commandé à l’homme d’« honorer » ses parents. Sa mère l’a 
porté faiblesse sur faiblesse, et son sevrage a lieu à deux ans. Soyez donc reconnaissants envers Moi et 
envers vos parents. C’est vers Moi qu’est le retour final ( wa-waṣṣayna al-insāna bi-wālidayhi 
ḥamalathu ummuhū wahnan ʿalā wahnin wa-fiṣāluhū fī ʿāmayni ani 'shkur lī wa-liwālidayka ilayya 
al-maṣīr ) ». Ce verset ne met pas seulement l’accent sur le devoir d’honorer ses parents, mais place 
également l’obligation de gratitude envers Dieu au même niveau que celle des parents. Il conclut par 
une subtile mise en garde selon laquelle le jugement final incombe à Dieu, ce qui implique que les 
gens doivent rendre des comptes sur la façon dont les gens ont traité leurs parents dans la vie présente. 
Le verset 31:33 fait écho à ce thème, affirmant que les enfants et les parents, malgré leur lien étroit 
dans ce monde, ne seront pas utiles les uns aux autres au Jour du Jugement. Le lien lexical unique 
réside dans la mention des parents et des enfants, « parent/enfant ( wālid/mawlūd ) », dans les 
deux versets (Q 31:14, 33), alors que ces termes sont absents dans la sourate Fāṭir. 

 

2.10. Les signes Q.18:36 et Q.41:50 

 

 

Ces deux versets présentent un cas très intéressant. Alors que dans le cas précédent, un verset est 
divisé en deux pour être rempli de détails supplémentaires, dans le cas présent, un verset indépendant 
est modifié pour faire partie d'un autre verset dans une sourate différente . Cela suppose que la sourate 
al-Kahf est antérieure à la sourate Fuṣṣilat. Inversement, si l'on suppose que la sourate al-Kahf est 
postérieure, une partie d'un verset est utilisée pour composer un nouvel verset indépendant . Quelle 
que soit la chronologie des sourates , les deux versets dépeignent un portrait de l'arrogance humaine 
sous l'influence de la richesse et d'une bonne vie. Dans Q.18:36, le propriétaire des Deux Jardins dit :  
« Je ne pense pas non plus que l'Heure viendra 'un jour' et même si je suis ramené à mon Seigneur, je 
trouverai certainement un meilleur retour que cela ( wa-mā aẓunnu al-sāʿata qāʾimatan wa-la-ʾin 
rudidttu ilā rabbī la-ajidanna khayran minhā munqalabā ). » Dans Q.41:50, un homme qui a goûté à 
la miséricorde de Dieu après avoir traversé des épreuves dit : « Et je ne pense pas que l'Heure viendra 
'un jour' ; et si je suis ramené à mon Seigneur, il y aura pour moi auprès de Lui le meilleur' ( wa-mā 
aẓunnu al-sāʿata qāʾimatan wa-la-ʾin rujiʿtu ilā rabbī inna lī ʿindahū la-al-ḥusnā ). » Il est intéressant 
de noter que rudidttu et rujiʿtu sont tous deux des synonymes parfaits et peuvent être utilisés de 
manière interchangeable sans entraîner de changement de sens. 



14 
 

La question ici est : pourquoi rudidttu est- il attribué à Q.18:36 et rujiʿtu à Q.41:50, malgré leur 
parfaite synonymie ? Et pourquoi aucune des interprétations largement acceptées ( qirāʾāt mashhūra ) 
ou des interprétations irrégulières ( qirāʾāt shādhdha ) n'a jamais interchangé les deux mots ? 37 La 
réponse se trouve dans le langage de la sourate , comme démontré tout au long des cas précédents.  

Q.18:36 emploie rudidttu plutôt que rujiʿtu parce que la racine rdd est un élément essentiel du langage 
de la sourate . Tout d'abord, l'expression « alors il sera ramené à son Seigneur ( thumma yuraddu ilā 
rabbihī ) » apparaît dans Q.18:87 où Dhū al-Qarnayn emprunte les mots du propriétaire des Deux 
Jardins. Cet emprunt est unique car c'est seulement dans ces deux versets que le verbe radda , à la fois 
dans ses formes active et passive, est utilisé suivi de l'expression ilā rabb dans tout le Coran. 

Cette singularité est obtenue bien que la racine rdd revienne cinquante-neuf fois dans le Coran, et 
malgré l'occurrence de « Et puis ils seront ramenés à Allāh, leur véritable Seigneur ( thumma ruddū ila 
ʿllāhi mawlāhumu al-ḥaqqi ) » en Q.6:62, où ruddū est suivi de ila ʿllāhi et non de ilā rabbihim . Cela 
indique que l'expression ilā rabb est réservée à l'usage exclusif de la sourate al-Kahf. De plus, nous 
trouvons dans la même sourate (Q.18:64) : « Ils retournèrent donc, en suivant leurs traces (fa-ʾrtaddā 
ʿalā āthārihimā qaṣaṣā) », où fa-ʾrtaddā peut être remplacé par fa-rajaʿā . Cependant, cette 
substitution n’a pas eu lieu car rajaʿa ne fait pas partie de la diction de la sourate al-Kahf. En 
revanche, le verbe rujiʿtu est utilisé dans Q.41:50 parce qu'il fait écho à la phrase « et vers Lui vous 
serez ramenés ( wa-ilayhi turjaʿūn ) » dans Q.41:21, qui donne une description vivante d'une scène 
eschatologique, impliquant que l'homme arrogant de Q.41:50 fera face au Jour du Jugement au même 
sort que celui des personnes décrites dans Q.41:21. 

L’attribution des termes parfaitement synonymes rudidttu et rujiʿtu à leurs sourates respectives , en 
adhérant strictement au vocabulaire spécifique de chaque sourate , révèle des informations profondes 
sur les origines du Coran. Tout d’abord, elle démontre clairement que la diction de chaque sourate 
contrôle strictement le processus de sélection du vocabulaire. En outre, elle remet en cause la vision 
islamique traditionnelle communément admise selon laquelle les premiers musulmans utilisaient des 
mots synonymes de manière interchangeable lors de la récitation du Coran. Ce contrôle 
strict suggère que le Coran n’a pas été un « texte multiforme », car une véritable multiformité 
nécessiterait l’utilisation interchangeable de synonymes. 

Si des synonymes aussi précis que rudidttu et rujiʿtu ne peuvent pas se substituer l’un à l’autre dans 
des contextes thématiques identiques, il s’ensuit que des synonymes moins précis, tels que halumma, 
taʿāla, aqbil, ilayya, qaṣdī, naḥwī et qurbī , destinés à transmettre le sens de « s’approcher » ou « se 
rapprocher », auraient encore moins de chances d’être substitués.39De plus, les contraintes structurelles 
de la composition coranique, en particulier ses modèles de rimes, limitent encore davantage 
l’utilisation de synonymes. Par exemple, des mots comme al-fīl, abābīl, sijjīl et kawthar manquent 
d’alternatives appropriées qui puissent conserver non seulement leur valeur sémantique mais aussi leur 
harmonie rythmique au sein du texte. Cela est vrai pour de nombreux autres mots, en particulier les 
noms propres. 

2.11. Les signes Q.6:83 et Q.12:6 

 

 



15 
 

Ces deux versets offrent une occasion unique d’examiner l’un des exemples les plus déroutants 
d’auto-similarité dans les phrases de conclusion de verset . La première (Q.6:83) se termine par « En 
vérité, ton Seigneur est Sage, Omniscient ( inna rabbaka ḥakīmun ʿalīm ) », et la seconde (Q.12:6) par 
« En vérité, ton Seigneur est Omniscient, Omniscient ( inna rabbaka ʿalīmun ḥakīm ) ». Ces deux 
phrases de conclusion ont la même structure syntaxique, le même nombre de mots et les mêmes 
attributs divins : ʿalīm et ḥakīm . La seule différence réside dans l’ordre de ces attributs. Dans 
Q.6:83, ḥakīm vient en premier, tandis que dans Q.12:6, c’est ʿalīm qui vient en premier. Ce dernier 
ordre est le plus courant dans le Coran. Étant donné que les ʿalīm et les ḥakīm sont tous deux des 
attributs divins et se terminent tous deux par -īm , changer leur ordre n'aurait aucun effet sémantique 
ou rythmique significatif sur le verset . Pourtant, la diction de la sourate est si sensible qu'elle ne 
permet même pas la transposition de ces attributs divins identiques. 

L’intention derrière l’attribution de ḥakīmun ʿalīm à la sourate al-Anʿām et de ʿalīmun ḥakīm à la 
sourate Yūsuf est démontrée par le fait que le même ordre de mots de ces attributs se retrouve à des 
positions différentes dans chaque sourate . Dans la sourate al-Anʿām, inna rabbaka ḥakīmun ʿalīm se 
trouve à la fin de Q.6:128, qui est identique à la phrase finale de Q.6:83. Cette phrase est unique à 
cette sourate et n’apparaît nulle part ailleurs dans le Coran. De plus, dans Q.6:139, « Certes, Il est 
Sage, Omniscient ( innahū ḥakīmun ʿalīm ) » se trouve avec ḥakīm apparaissant en premier. 

D'autre part, dans la sourate Yūsuf, innahū huwa al-ʿalīmu al-ḥakīm apparaît à deux endroits 
distincts, Q.12:83 et Q.12:100, ʿalīm apparaissant en premier dans les deux cas. Il est à noter que la 
dernière phrase verset Q.12:83 est prononcée par Jacob, le père de Joseph, comme une expression 
d'espoir, tandis que celle de la sourate12, verset 100 est prononcée par Joseph lui-même lors de la 
réalisation de cet espoir lorsque la famille est réunie en Égypte après des années de séparation. De 
plus, l'expression innahū huwa al-ʿalīmu al-ḥakīm est propre à la sourate Yūsuf et n'est attestée nulle 
part ailleurs dans le Coran. 

Ainsi, les deux attributs divins apparaissent trois fois dans chaque sourate dans le même ordre, ce 
qui démontre clairement que le vocabulaire de la sourate ne permet pas la substitution de mots 
parfaitement synonymes, tels que rudidttu et rujiʿtu que nous avons vus plus haut, ni la transposition 
de mots identiques, tels que ʿalīm et ḥakīm , comme dans le cas présent. Cette grande sensibilité du 
vocabulaire de la sourate indique que le Coran était un texte rigidement fixé dès sa création, une 
constatation qui contredit l’opinion communément répandue, tant dans la tradition musulmane que 
dans les études modernes, selon laquelle le Coran était à l’origine récité sous différentes formes. Une 
version du célèbre ḥadīth al-aḥurf al-sabʿah affirme que le Prophète autorisait l'utilisation 
d'expressions alternatives pour conclure un verset , à condition que le sens général du texte soit 
maintenu et qu’aucun verset de miséricorde ne soit conclue par une punition ou vice versa. Selon cette 
tradition, des expressions telles que ghafūrān raḥīmā, ʿazīzan ḥakīmā et ʿalīman ḥakīmā étaient toutes 
des alternatives valables pour compléter un verset . 40 De toute évidence, au vu de notre analyse, cette 
tradition est incompatible avec la diction du Coran et est probablement une fabrication ultérieure pour 
justifier la multiplicité des traditions de lecture ( qirāʾāt ). 41 

Dans la recherche moderne, ces phrases conclusives des versets ont fait l’objet de nombreux débats 
et spéculations. Dans son livre aujourd’hui quelque peu dépassé, Introduction au Coran , W. 
Montgomery Watt les qualifiait de « phrases détachables » 42 . Angelika Neuwirth les appelait des 
clausule qui reviennent à la fin des longs versets dans les sourates de la fin de la période mecquoise et 
médinoise , offrant un ajout interprétatif ou un commentaire sur le contenu du verset 43 . Plus 
intéressant encore, François Déroche a accordé une attention particulière à ces clausule et a soutenu 
que, dans le processus éditorial ultérieur, elles « offraient la flexibilité nécessaire pour intégrer […] des 
phrases toutes faites dans le corps des révélations coraniques » 44 . S’appuyant sur des sources 
littéraires, notamment la version du ḥadīth al-aḥruf al-sabʿah mentionnée plus haut et sur des preuves 
manuscrites, Déroche a avancé que les clausules n’étaient pas seulement utilisées dans le processus 



16 
 

éditorial pour donner aux sourates leur forme finale, mais étaient également insérées spontanément 
dans des passages lors des récitations. 45 

Pour étayer son argument selon lequel le Coran était fluide dans les premières décennies de 
l’islam, 46 Déroche a cité de nombreux exemples de divergences entre le texte ʿUthmānique et les 
premiers manuscrits, à savoir le Parisino-Petropolitanus et le Palimpseste de Ṣanʿāʾ. Par exemple, en 
utilisant ce dernier, il a observé que la Q 9:11 (dans le Fol. 5v, ligne 11) se termine par « afin que vous 
puissiez raisonner ( laʿallakum taʿqilūn ) », alors que dans le Coran elle se termine par « pour un 
peuple qui sait ( liqawmin yaʿlamūn ) ». Il a souligné que l’expression laʿallakum taʿqilūn apparaît 
huit fois dans le Coran et le verbe taʿqilūn vingt-quatre fois, précédé de a-falā dans treize 
cas. 47 Cependant, il ne dit rien de l'expression coranique liqawmin yaʿlamūn dans Q 9:11, laissant au 
lecteur l'impression que laʿallakum taʿqilūn est la formule que le dictionnaire du Coran prend en 
charge. 

Pour bien saisir l'approche de Déroche en matière d'analyse textuelle, il faut examiner 
attentivement sa méthodologie. Il est à noter qu'il n'a pas comparé une clausule à une autre , c'est-à-
dire wa-nufaṣṣilu al-āyāti li-qawmin yaʿlamūn du Coran à yufaṣṣilu ʿllāhu al-āyāti laʿallakum 
taʿqilūn du manuscrit. Au lieu de cela, il a divisé ce dernier en deux segments et a ensuite comparé la 
phrase tronquée laʿallakum taʿqilūn à ses parallèles dans le Coran, impliquant qu'il s'agit de la phrase 
de conclusion correcte compatible avec la diction coranique. Cependant, il n'a pas appliqué la même 
méthodologie à la clausule coranique . Cette approche semble être motivée par deux facteurs 
principaux. Premièrement, tronquer la clause lui permet d'ajuster les données pour produire un résultat 
qui correspond à son hypothèse. Deuxièmement, appliquer la même procédure à 
l'autre clause donnerait le résultat opposé. 

Si nous appliquons la même procédure, nous constatons que l’expression « pour un peuple qui sait 
( li-qawmin yaʿlamūn ) » apparaît huit fois dans le Coran, dont cinq fois précédée du verbe « 
détailler (faṣṣala) » et du mot « signes ( āyāt ) ». En d’autres termes, si nous comparons « et Nous 
détaillons les signes pour des gens qui savent ( wa-nufaṣṣilu al-āyāti li-qawmin yaʿlamūn ) » dans le 
verset Q.9:11 avec ses parallèles dans le Coran, « Nous avons détaillé les signes pour des gens qui 
savent ( qad faṣṣalna al-āyāti li-qawmin yaʿlamūn ) » se trouve dans Q.6:97, « ainsi détaillons-Nous 
les signes pour des gens qui savent ( ka-dhālika nufaṣṣilu al-āyāti li-qawmin yaʿlamūn ) » dans 
Q.7:32, et « Il détaille les signes pour des gens qui savent ( yufaṣṣilu al-āyāti li-qawmin yaʿlamūn ) » 
dans Q.10:5. En revanche, l'expression « afin que vous raisonniez ( laʿallakum taʿqilūn ) », qui 
apparaît également huit fois dans le Coran, n'est jamais précédée du verbe faṣṣala . Au contraire, elle 
est précédée du mot « signes ( āyāt ) » dans quatre cas (Q.2:73, 242 ; Q.24:61 ; Q.57:17), du verbe « 
clarifier ( bayyana ) » dans trois cas (Q.2:242 ; Q.24:61 ; Q.57:17), et de l'expression « un Coran arabe 
( qurʾānan ʿarabiyyan ) » dans deux cas (Q.12:2 ; Q.43:3). Cela signifie que dans le dictionnaire 
coranique, l'expression laʿallakum taʿqilūn est associée aux mots bayyana, āyāt et qurʾānan 
ʿarabiyyan , mais jamais au verbe faṣṣala . 

Ainsi, contrairement au résultat de Déroche, une application égale de la même procédure aux 
deux clauses donne un résultat qui favorise clairement la phrase conclusive de l' verset wa-nufaṣṣilu 
al-āyāti li-qawmin yaʿlamūn (Q.9:11) que l'on trouve dans le Coran aujourd'hui et exclut clairement la 
phrase laʿallakum taʿqilūn . De plus, le verbe « raisonner ( ʿaqala ) » ne fait pas partie de la diction de 
la sourate al-Tawbah, ce qui démontre une fois de plus que laʿallakum taʿqilūn ne peut appartenir à 
cette sourate . 

 

 

 



17 
 

Conclusions et implications 

Le Coran se définit comme étant auto-similaire, et cette auto-similarité, à son tour, façonne son 
identité, préservant son intégrité textuelle et son caractère distinctif. En utilisant l'auto-similarité 
comme cadre d'analyse, nous avons désormais accès à de nouvelles perspectives sur la forme originale 
du texte sacré des musulmans et la disposition de ses passages dans diverses sourates . Ce cadre 
analytique offre une compréhension plus approfondie de la structure et de la composition uniques du 
texte coranique, révélant la complexité de sa conception. 

L’analyse des onze cas examinés dans cette étude suggère fortement que le Coran était un texte écrit 
dès sa création, plutôt qu’oralement composé et transmis. Une telle précision textuelle, avec ses 
structures lexicales élaborées, n’aurait pas pu être obtenue par composition et transmission orales. La 
nature rigide du texte remet donc en cause les théories de la fluidité, des formes multiples, de la 
codification ultérieure, de la canonisation et de l’intervention éditoriale.48  

Au contraire, la transcription et la canonisation du Coran se sont probablement produites 
simultanément, fonctionnant à la fois comme un processus unique et comme deux aspects 
interdépendants du même phénomène. Dans son ductus consonantique ( rasm ), le Coran tel que nous 
le connaissons aujourd’hui semble avoir émergé comme un texte canonisé dès le départ. En revanche, 
les traditions de lecture ( qirāʾāt ) – une couche élaborée de détails orthographiques et récitatifs 
appliqués au rasm par les générations ultérieures – ont mis des siècles à se stabiliser et n’ont 
généralement pas altéré l’écriture consonantique. 

De plus, il semble que le Codex ʿUthmānien ait été copié à partir d’un exemplaire écrit antérieur, 
méticuleusement organisé, peut-être sur un matériau uniforme tel que le cuir, par opposition à 
l’assortiment désorganisé de matériaux comme des branches de palmier, des pierres et des os souvent 
mentionnés dans les récits traditionnels.49 Cela remet en question l’authenticité du récit traditionnel de 
la collection coranique, tel que transmis par Muḥammad b. Muslim b. Shihāb al-Zuhrī (m. 124 AH / 
741–42 CE ).50 

Les légères divergences verbales constatées à quelques endroits dans les codex régionaux ( maṣāḥif 
al-amṣār ) envoyés par ʿUthmān aux principales villes semblent être des erreurs de copistes. Ces 
divergences, qui ne concernent que les particules grammaticales et les pronoms – tels 
que min (Q.9:100), huwa (Q.57:24), fa- (Q.42:30) et wa- (Q.3:133) 51 – mais jamais un mot complet, 
peuvent être expliquées à l’aide du modèle d’auto-similarité appliqué dans cette étude. De même, les 
divergences observées entre le texte inférieur du palimpseste de Ṣanʿāʾ et le codex ʿUthmānien 
peuvent également être expliquées à l’aide de la même méthode. 

En résumé, les résultats de cette étude compliquent considérablement « le rêve le plus cher » 52 de 
ceux qui cherchent à produire une édition critique du Coran, le rendant extrêmement difficile, voire 
impossible à réaliser. À la lumière de ces résultats, la recherche de l’Ur-Qurʾān semble vaine, car le 
Coran dans sa forme actuelle correspond étroitement au texte récité par le Prophète, malgré les 
divergences relevées précédemment. Toute édition qui altère l’équilibre délicat du texte actuel risque 
d’invalider l’intégrité d’une nouvelle édition critique. 

Par exemple, la phrase « Ô mon peuple, adorez Allāh ; vous n’avez pas d’autre divinité que Lui (yā 
qawmi ʿbudū ʿllāha mā lakum min ilāhin ghayruhu) » apparaît huit fois dans le Coran dans 
trois sourates (Q.7: 59, 65, 73, 85) ; (Q.11: 50, 61, 84) et (Q.23: 23) prononcées par Noé, Hūd, Ṣāliḥ et 
Shuʿayb. Cependant, dans Q.29:36, Shuʿayb s’écarte de ce modèle en disant : « Ô mon peuple, adorez 
Allāh et attendez le Jour dernier (yā qawmi ʿbudū ʿllāha wa-rjū al-yawma al-ākhira ) ». Au lieu 
d’utiliser la phrase familière, Shuʿayb s’inspire d’un verset antérieur de la sourate Q.29:5: « 
Quiconque espère la rencontre d’Allāh – en vérité, le terme décrété par Allāh arrive ( man kāna yarjū 
liqāʾa ʿllāhi fa-inna ajala ʿllāhi la-ātin ). » Les deux versets partagent le thème de l’espoir et de 
l’anticipation du Jour Dernier et emploient le verbe « espérer ( rajā ) », qui apparaît vingt-deux fois 



18 
 

dans le Coran et deux fois dans la sourate al-ʿAnkabūt (Q.29:5,36), mais jamais dans les 
autres sourates où l’on utilise mā lakum min ilāhin ghayruhu . 

Ainsi, ce qui pourrait à première vue ressembler à une aberration textuelle est en fait un choix 
structurel soigneusement élaboré visant à préserver l’ intégrité textuelle et thématique de la sourate . 
Ce niveau de précision est un élément que ceux qui espèrent produire une édition critique du Coran 
doivent prendre en compte avant d’engager de précieuses ressources – à la fois matérielles et humaines 
– dans un tel projet. 

 

Notes : 

1 Coran 39:23.  

2 Theodor Nöldeke a critiqué la répétition dans le Coran, en particulier pendant sa deuxième période 
mecquoise, affirmant qu'elle rendait le style ennuyeux, prosaïque et carrément ennuyeux. Voir Theodor 
Nöldeke et al., The History of the Qurʾān . éd. et trad. Wolfgang H. Behn (Leyde et Boston : 
Koninklijke Brill, 2013), 117. 

3 Dans ma thèse de doctorat, j'ai démontré que la répétition constitue le fondement de l'unité de la 
sourate , en fournissant de nombreux exemples et une analyse détaillée de trois sourates complètes : 
al-Tawbah (Q.9), Yūsuf (Q.12) et al-Kahf (Q.18). Voir Jawhar M. Dawood, Lexical Cohesion in the 
Qurʾan. The Surah: Disjointed or Interwoven? (PhD. Diss, University of Aberdeen, 2019).  

J'ai développé cette thèse dans ma monographie arabe, Naẓm al-Qurʾān , avec de nombreux exemples, 
un accent particulier sur la structure narrative du Coran et une analyse plus détaillée de 
trois sourates complètes : al-Anʿām (Q.6), al-Kahf (Q.18) et Yūsuf (Q.12). Voir Jawhar M. 
Dawood, Naẓm al-Qurʾān : Qirāʾa Jadīda fī Tajānusi Īqāʿihi wa-Talāḥumi Bināʾihi (Beyrouth : 
Institution Mominoun sans frontières pour la publication et la distribution, 2022). 

4 John Wansbrough, Quranic Studies: Sources and Methods of Scriptural Interpretation, trans. 
Andrew Rippin (Amherst, NY: Prometheus, 2004), 50. 

5 Wansbrough, Ibid., 48. 

6 Fred M. Donner, Narratives of Islamic Origins: The Beginnings of Islamic Historical 
Writing (Gerlach Press, 2021), 37. 

7 Fred M. Donner, “The Qurʾān in Recent Scholarship: Challenges and Desiderata,” in The Qurʾān in 
Its Historical Context, ed. Gabriel Reynolds (London: Routledge, 2007), 34. 

8 Devin J. Stewart, “Wansbrough, Bultmann, and the Theory of Variant Traditions in the Qurʾān,” 
in Quranic Studies Today, ed. Angelika Neuwirth and Michael Anthony Sells (London: Routledge, 
2016), 27. 

9 Ibid., 28. 

10 Ibid., 30. 

11 Ibid., 45. 

12 Sur les multiples études historiques, orthographiques, paléographiques et codicologiques remettant 
en cause l'hypothèse de Wansbrough, voir Hythem Sidky, « On the Regionality of Qurʾānic 
Codices », Journal of the International Qurʾānic Studies Association 5, no. 1 (December 20, 2020); 
133–210. 



19 
 

13 Islam Dayeh, “AL-ḤAWĀMĪM: Intertextuality and Coherence in Meccan Surahs,” in The Qurʾān 
in Context: Historical and Literary Investigations into the Qurʾānic Milieu, ed. Angelika Neuwirth, 
Nicolai Sinai, and Michael Marx (Leiden: Brill, 2009), 468. 

14 Ibid . 

15 Devin J. Stewart a soutenu que le Coran présente une forme de structure métrique basée sur 
l’accent, ou sajʿ . Cependant, son argument n’est pas convaincant car la métrique basée sur l’accent est 
un concept littéraire qu’il a lui-même développé et qui n’a aucun précédent dans la langue arabe. En 
effet, il a arbitrairement rejeté la prosodie établie d’al-Khalīl b. Aḥmad al-Farāhīdī (mort en 170 AH / 
791 CE ) et a proposé une nouvelle triade de prose, de poésie et de sajʿ pour remplacer la dichotomie 
traditionnelle entre prose et poésie. Voir Devin J. Stewart, « Sajʿ in the Qurʾān: Prosody and 
Structure », Journal of Arabic Literature 21, no. 2 (January 1990); 101–139. 

16 Milman Parry, “Studies in the Epic Technique of Oral Verse-Making. I. Homer and Homeric 
Style,” Harvard Studies in Classical Philology 41 (1930), 80. 

17 Dayeh, “al-Ḥawāmīm,” 469f. 

18 Andrew G. Bannister, An Oral-Formulaic Study of the Qurʾān (Lanham, Maryland: Lexington 
Books, 2014), 149ff. 

19 Ibid., 30, 271. 

20 Nicolai Sinai a consacré une certaine attention à la diction de l’histoire d’Adam et d’Iblīs, mais son 
objectif principal était d’explorer l’intertextualité thématique entre le Coran et les traditions judéo-
chrétiennes. En ce qui concerne les chevauchements lexicaux, il a également juxtaposé les différentes 
versions au lieu de les considérer dans leurs sourates respectives . De plus, il s’est principalement 
appuyé sur la longueur moyenne des versets d’une sourate , qui est un critère plutôt mécanique, pour 
déterminer si la version de l’histoire est ancienne ou tardive. Nicolai Sinai, The Qurʾān: A Historical-
Critical Introduction (Édimbourg : University Press, 2017), 150 et suivantes. 

21 Angelika Neuwirth, « Structural, Linguistic and Literary Features », in The Cambridge Companion 
to the Qurʾān, ed. Jane Dammen McAuliffe (Cambridge: Cambridge University Press, 2006), 101. 

22 Behnam Sadeghi et Mohsen Goudarzi ont présenté un argument similaire, bien que pour des 
raisons et des conclusions différentes, basé sur leur analyse comparative des textes supérieurs et 
inférieurs du palimpseste de Ṣanʿāʾ. Voir Behnam Sadeghi et Mohsen Goudarzi, « Ṣanʿāʾ 1 and the 
Origins of the Qurʾān », Der Islam 87, no. 1–2 (1er février 2012), 8. 

23 Neuwirth, « Structural, Linguistic and Literary Features », 108. 

24 Donner, « Recent Scholarship », 35. 

25 Wansbrough, Quranic Studies, 117. 

26 Ibid . 

27 Behnam Sadeghi et Uwe Bergmann, « The Codex of a Companion of the Prophet and the Qurʾān of 
the Prophet », Arabica 57, no. 4 (2010), 431. 

28 Ibid. , 430. Ces deux exemples ne suffisent pas à affirmer que toutes les déviations du texte 
inférieur du Palimpseste de Sanʿāʾ suivent le même modèle. Des recherches plus approfondies sont 
nécessaires pour mieux comprendre la nature du texte inférieur et ses déviations par rapport au texte 
coranique. 



20 
 

29 Makki b. Ḥammūsh al-Qaysī Ibn Abī Ṭālib, al-Ibānah ʿan Mʿāni al-Qirāʾāt (Le Caire : Dār Nahḍat 
Mṣir l'al-Ṭabʿ wa al-Nashr, nd), 126. 

30 Sinaï, The Qurʾān, 150 et passim. 

31Bannister,  Oral-Formulaic Study, 3 et passim. 

32 Ibid. , 75 et passim. 

33 Parry, « Studies in the Epic Technique », 77. 

34 François Déroche, qui semble ignorer ces caractéristiques lexicales complexes, a soutenu que « les 
sourates ont été assemblées, grâce à un processus éditorial opérant sur elles individuellement, 
modifiant progressivement leurs configurations originales ». Voir François Deroche, The One and the 
Many: The Early History of the Qurʾān (Yale University Press, 2022), 38. 

35 Nāfiʿ et Yaʿqūb lisent ceci comme « et ne demandez pas ( wa-lā tasʾal ) » à l’impératif au lieu de la 
forme passive, tandis que le reste des lecteurs lisent comme « et on ne vous demandera pas ( wa-lā 
tusʾalu ) » à la forme passive. Cette dernière interprétation est non seulement plus logique, mais 
s’aligne également sur le fait que tous les récitateurd lisent Q.2:134 et 141 à la forme passive. Voir 
Aḥmad b. Muḥammad al-Bannā, Itḥāf Fuḍalāʾ al-Bashar bi- al-Qirāʾāt al-Arbaʿata ʿAshar (Beyrouth, 
Liban : ʿĀlam al-Kutub, 1987), 414. 

36 Par exemple, Nicolaï Sinaï a suggéré que le verset Q.37:102 pourrait être retiré de son contexte 
textuel sans laisser de vide discordant dans le récit. Cependant, contrairement à cette affirmation, une 
telle suppression arbitraire perturbe en effet la cohérence du texte. Plus précisément, dans Q.37:105, le 
terme « rêve ( ruʾyā ) » ne peut être pleinement compris sans référence à la phrase précédente « J'ai vu 
en rêve ( innī arā fī al-manāmi ) » dans Q.37:102, qui sert de référence anaphorique. Voir Sinaï, The 
Qurʾān, 92 et suivantes. De même, Sinaï a soutenu que Q.3:7–9 n'ont été intégrées dans la sourate qu'à 
un stade éditorial tardif pour justifier l'ambiguïté du Coran. Voir, Sinaï, The Qurʾān, 55. Cependant, ce 
qui lui a échappé est que ces trois versets sont liés à la sourate par un réseau complexe de connexions 
lexicales. Par exemple, l’expression « ceux qui sont bien versés dans la science ( al-rāskhūna fī al-
ʿilmi ) » apparaît deux fois dans la sourate Āl-ʿImrān (Q.3: 7, 162) et est unique à la diction de 
cette sourate . Un autre exemple est l’expression « pour un jour au sujet duquel il n’y a pas de doute 
( li-yawmin lā rayba fīhi ) », qui apparaît également deux fois dans la sourate (Q.3: 9, 25) mais n’est 
attestée nulle part ailleurs dans le Coran. Il est difficile d’imaginer que les éditeurs présumés étaient 
conscients de ces caractéristiques lexicales subtiles lorsqu’ils ont inséré ces versets dans la sourate . 
De plus, la suppression de Q.3 : 7 à 9 créerait un vide thématique évident, perturbant le flux du récit. 
Dans le Coran, la phrase « En vérité, ceux qui ne croient pas ( inna alladhīna kafarū ) », qui 
commence Q.3:10, apparaît le plus souvent dans la sourate Āl-ʿImrān (cinq fois sur dix-huit). Cette 
phrase fait souvent suite à une allusion à ceux qui croient, comme l’illustre la sourate 3, verset 10. 

37 Aucune des principales sources de qirāʾāt ne mentionne ces deux mots comme ayant une 
formulation différente. Voir Abū Bakr b. Aḥmad Mūsā b. al -ʿAbbās Ibn Mujāhid, Kitāb al-Sabʿah fī 
al-Qirāʾāt (Le Caire : Dār al-Maʿārif, sd), 390, 578 ; Muḥammad b. Muḥammad Ibn al-Jazarī, al-
Nashr fī al-Qirāʾāt al-ʿAshar (Beyrouth : Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya, nd), 1785, 1895 ; al-Banna, Ithaf , 
214, 445. 

38 Yasin Dutton a défendu avec véhémence la conception musulmane traditionnelle selon laquelle le 
Coran, avant la transcription ‘uthmanienne, existait sous forme de texte multiforme. Voir Yasin Dutton, 
« Orality, Literacy and the 'Seven Aḥruf' Ḥadīth », Journal of Islamic Studies 23, no. 1 (2012) : 1-49. 

39 Il s'agit de mots synonymes fournis par al-Ṭabarī pour défendre son interprétation de la tradition 
des « Sept variantes ( al-aḥurf al-sabʿa ) » et sa théorie selon laquelle le Coran était récité sous 
différentes formes avant que le calife ʿUthmān n'en choisisse une seule et en fasse un seul muṣḥaf . 



21 
 

Voir Abū Jaʿfar Muḥammad b. Jarīr al-Ṭabarī, Jāmiʿ al-Bayān ʿan Taʾawīl Āy al-Qurʾān (Le Caire : 
Dār Hajr liʾl-Ṭibāʿa waʾl-Nashr waʾl-Tawzīʿ wa-ʾl-Iʿlān, 2003), 1:52. 

40 Cette version du ḥadīth al-aḥurf al-sabʿa est transmise sous l'autorité d'Abū Hurayra (m. 59 AH / 
679 CE ) et d'Ubayy b. Kaʿb (m. 30 AH / 649 CE ). Voir Yūsuf b. ʿAbd Allāh al-Nimrī Ibn ʿAbd al-
Barr, al-Tamhīd li-mā fī al-Muwaṭṭaʾ min al-Maʿānī waʾl-Asānīd (Londres : Muʾassasat al-Furqān li-l-
Turāth al-Islāmī, 2017), 5:594. 

41 Après un examen attentif de la chaîne de transmission ( isnād ) et du corps du texte ( matn ) des 
différentes versions de ce hadith , Shady Hekmat Nasser a déclaré que cette version était une 
fabrication ultérieure. Voir Shady Hekmat Nasser, The Transmission of the Variant Readings of the 
Qurʾān: The Problem of Tawātur and the Emergence of Shawādhdh (Leyde et Boston : Brill, 2013), 
28. 

42 W. Montgomery Watt et Richard Bell, Introduction to the Qurʾān (Édimbourg : Edinburgh 
University Press, 1970), 71. 

43 Angelika Neuwirth,  The Qurʾān and Late Antiquity: A Shared Heritage (Oxford University Press, 
2019), 195; Angelika Neuwirth, Scripture, Poetry, and the Making of a Community (Oxford, New York: 
Oxford University Press, 2015), 391.  

44 François Déroche, The One and the Many, 217. 

45 Ibid., 238. 

46 Ibid., 199. 

47Ibid., 211. 

48 Stephen J. Shoemaker, Creating the Qurʾān: A Historical-Critical Study , première édition 
(Oakland, Californie : University of California Press, 2022), 204–229 ; Dutton, « Orality, Literacy and 
the 'Seven Aḥruf' Ḥadīth », 42–45 ; Nicolai Sinai, « Process of Literary Growth and Editorial 
Expansion in Two Medinan Surahs », dans Islam and Its Past: Jahiliyya, Late Antiquity, and the 
Qurʾān , éd. Carol Bakhos et Michael Cook (Oxford : Oxford University Press, 2017), 69–106. 

49 Nöldeke et al., History / Histoire du Coran, 232. 

50 Ibn Shihāb al-Zuhrī (m. 124 AH / 741–42 CE ) est le seul à avoir transmis le récit le plus complet 
de la compilation du Coran. Voir Ibn ʿAbd al-Barr, al-Tamhīd , 613. De plus, après une étude 
approfondie de l’ isnād et du matn du récit de la compilation du Coran, Harald Motzki a identifié al-
Zuhrī comme le lien commun où se croisent différentes lignes de transmission. Voir Harald Motzki, « 
The Collection of the Qurʾān. A Reconsideration of Western Views in Light of Recent Methodological 
Developments », Der Islam 78, no. 1 (1er janvier 2001), 22. 

51 Abū ʿAmr ʿUthmān b Saʿīd al-Dānī, al-Muqniʿ fī Maʿrifat Marsūm Maṣāḥif Ahl al-Amṣār (Riyad : 
Dār al-Tadmuriyya, 2010), 571ff. 

52 Fred Donner, « Recent Scholarship», 43. 

53 Il convient de noter que le verbe « reporter ( arjā ou arjaʾa ) » apparaît dans le verset 7, 111, en lien 
avec l’histoire de Moïse et de Pharaon. Cependant, il est distinct du verbe « espérer ( rajā ) ». 

 

 

 



22 
 

Références bibliographiques: 

—Al-Bannā, Aḥmad b. Muḥammad. Itḥāf Fuḍalāʾ al-Bashar bi al-Qirāʾāt al-Arbaʿata ʿAshar. Beirut, 
Lebanon: ʿĀlam al-Kutub, 1987. 

—Bannister, Andrew G. An Oral-Formulaic Study of the Qurʾān. Lanham, Maryland: Lexington 
Books, 2014. 

—Al-Dānī, Abū ʿAmr ʿUthmān b Saʿīd. al-Muqniʿ fī Maʿrifat Marsūm Maṣāḥif Ahl al-
Amṣār. Riyadh: Dār al-Tadmuriyya, 2010. 

—Dayeh, Islam. “ĀL-ḤAWĀMĪM: Intertextuality and Coherence in Meccan Surahs,” in The Qurʾān 
in Context: Historical and Literary Investigations into the Qurʾānic Milieu, 
ed. Angelika Neuwirth, Nicolai Sinai, and Michael Marx. Leiden: Brill, 2009. 

—Déroche, François. The One and the Many: The Early History of the Qurʾān. Yale University 
Press, 2022. 

—Donner, Fred M. “The Qurʾān in Recent Scholarship: Challenges and Desiderata,” in The Qurʾān in 
Its Historical Context, ed. Gabriel Reynolds. London: Routledge, 2007. 

—Donner, Fred M. Narratives of Islamic Origins: The Beginnings of Islamic Historical 
Writing. Gerlach Press, 2021. 

—Dutton, Yasin. “Orality, Literacy and the ‘Seven Aḥruf’ Ḥadīth,” Journal of Islamic Studies 23, 
no. 1 (2012): 1–49. 

—Ibn ʿAbd al-Barr, Yūsuf b. ʿAbd Allāh al-Nimrī. al-Tamhīd li-mā fī al-Muwaṭṭaʾ min al-Maʿānī 
waʾl-Asānīd. London: Muʾassasat al-Furqān li-l-Turāth al-Islāmī, 2017. 

—Ibn Abī Ṭālib, Makkī b. Ḥammūsh al-Qaysī. al-Ibānah ʿan Mʿāni al-Qirāʾāt. Cairo: Dār Nahḍat 
Miṣr liʾl-Ṭabʿ waʾl-Nashr, n.d. 

—Ibn al-Jazarī, Muḥammad b. Muḥammad. al-Nashr fī al-Qirāʾāt al-ʿAshar. Beirut: Dār al-Kutub al-
ʿIlmiyya, n.d. 

—Ibn Mujāhid, Abū Bakr b. Aḥmad Mūsā b. al -ʿAbbās. Kitāb al-Sabʿah fī al-Qirāʾāt. Cairo: Dār al-
Maʿārif, n.d. 

—Motzki, Harald. “The Collection of the Qurʾān. A Reconsideration of Western Views in Light of 
Recent Methodological Developments,” Der Islam 78, no. 1 (January 2001). 

—Nasser, Shady Hekmat. The Transmission of the Variant Readings of the Qurʾān: The Problem of 
Tawātur and the Emergence of Shawādhdh. Leiden and Boston: Brill, 2013. 

—Neuwirth, Angelika. “Structural, Linguistic and Literary Features,” in The Cambridge Companion 
to the Qurʾān, ed. Jane Dammen McAuliffe. Cambridge: Cambridge University Press, 2006. 

—Neuwirth, Angelika. Scripture, Poetry, and the Making of a Community. Oxford, New York: Oxford 
University Press, 2015. 

—Neuwirth, Angelika. The Qurʾān and Late Antiquity: A Shared Heritage. Oxford University 
Press, 2019. 

—Nöldeke, Theodor, et al. The History of the Qurʾān, ed. and trans. Wolfgang H. Behn. Leiden and 
Boston: Koninklijke Brill, 2013. 

—Parry, Milman. “Studies in the Epic Technique of Oral Verse-Making. I. Homer and Homeric 
Style,” Harvard Studies in Classical Philology 41 (1930). 



23 
 

—Sadeghi, Behnam and Uwe Bergmann, “The Codex of a Companion of the Prophet and the Qurʾān 
of the Prophet,” Arabica 57, no. 4 (2010). 

—Sadeghi, Behnam and Mohsen Goudarzi. “Ṣanʿāʾ 1 and the Origins of the Qurʾān,” Der Islam 87, 
no. 1–2 (February 2012). 

—Shoemaker, Stephen J. Creating the Qurʾān: A Historical-Critical Study. Oakland, 
California: University of California Press, 2022. 

—Sidky, Hythem. “On the Regionality of Qurʾānic Codices,” Journal of the International Qurʾānic 
Studies Association 5, no. 1 (December 20, 2020): 133–210. 

—Sinai, Nicolai. “Process of Literary Growth and Editorial Expansion in Two Medinan Surahs,” 
in Islam and Its Past: Jahiliyya, Late Antiquity, and the Qurʾān, 
ed. Carol Bakhos and Michael Cook. Oxford: Oxford University Press, 2017. 

—Sinai, Nicolai. The Qurʾān: A Historical-Critical Introduction. Edinburgh: University Press, 2017. 

—Stewart, Devin J. “Sajʿ in the Qurʾān: Prosody and Structure,” Journal of Arabic Literature 21, 
no. 2 (January 1990): 101–139. 

—Stewart, Devin J. “Wansbrough, Bultmann, and the Theory of Variant Traditions in the Qurʾān,” 
in Quranic Studies Today, ed. Angelika Neuwirth and Michael 
Anthony Sells. London: Routledge, 2016. 

—Al-Ṭabarī, Abū Jaʿfar Muḥammad b. Jarīr. Jāmiʿ al-Bayān ʿan Taʾawīl Āy al-Qurʾān. Cairo: Dār 
Hajr liʾl-Ṭibāʿa waʾl-Nashr waʾl-Tawzīʿ wa-’l-Iʿlān, 2003. 

—Wansbrough, John. Quranic Studies: Sources and Methods of Scriptural Interpretation, 
ed. Andrew Rippin. Amherst, NY: Prometheus, 2004. 

—Watt, W. Montgomery and Richard Bell. Introduction to the Qurʾān. Edinburgh: Edinburgh 
University Press, 1970. 


