« Point de contrainte en religion »
Dr Abou Nahla Al ‘AJAM1

Article publié le 26/11/2010 par la rédaction de Qumma.com

I Yae B |
¢ QUE DIT VRAIMENT
LE CORAN

1 - Abrogationnisme & abrogationnistes.

Lors du précédent volet de « Comprendre le Coran », nous avions étudié a partir
d’exemples coraniques les intéréts et limites des « circonstances de révélation »,
asbabu-n-nuziil. A cette occasion nous citions le tres fameux verset :

“Point de contrainte en religion ” S2.V 256.

Plus que jamais, ces quelques mots[1] revétent une singuliere importance. Ils
résonnent a I’heure actuelle au moins tant comme un principe de tolérance que
comme une incantation propitiatoire face a la violence verbale dont I'Islam et les
musulmans font 'objet. L’exégese n’est stirement pas une spécialité savante cloitrée
en de poussiéreuses bibliotheques, mais une obligation individuelle et une
responsabilité collective. Elle est ’encre et le sang du Coran, 'arme de tous les
combats, en premier lieu le jihdd mené contre nos propres croyances. Rien de plus
mortel que nos certitudes.

Ensuite, nous aurions des raisons a prétendre que I'Islam est seule religion ayant
inscrit en lettres d’or en son Livre le principe de tolérance religieuse. Nous aurions
d’autres raisons a relever qu’au fronton d’autres édifices ces mémes mots semblent a
présent bien décrépis. Nous pourrions, tout autant, noter que l'intolérance fleurit
sombrement en bien des cceurs musulmans.

Nous devrions, au nom du Coran, partager des valeurs communes, un seul texte
pour une seule communauté, pour une méme humanité. Paradoxalement, nous
avons toujours su entretenir nos dissensions a partir de l'interprétation du Coran.


http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_edn1
http://oumma.com/_Dr-Al-Ajami_

Un méme verset pouvant alors connaitre plusieurs sens, voire des sens contraires, ce
en fonction des causes a défendre et des conceptions des uns ou des autres. Pour
cela, il fallut, et il le faut encore plus aujourd’hui, que l'on se justifiat de la pluralité
des lectures. Mémes maux pour mémes mots ne laissent guere espérer de guérison.

Je suis un croyant simple ; un seul Dieu, un seul Coran, un seul texte, un seul
message. Je ne peux me résoudre a admettre que Dieu ait voulu révéler une chose et
son contraire. Je suis un esprit simple ; un verset ne peut avoir quun sens, celui
voulu par Dieu et non pas ceux voulus par les hommes.

L’on pourrait s’offusquer, crier a la dictature intellectuelle, alléguer de la liberté de
penser, de la pluralité salvatrice. Serais-je un idéicide, un partisan de la pensée
unique, la mienne en l'occurrence ? Dans le sillage de la libération textuelle des
Chrétiens a partir de la fin du XIX®™ siécle, nous devrions rattraper notre retard et
prouver notre modernité en préchant la pluralité des lectures, la multiplication des
interprétations, I'explosion puis I'implosion exégétique ! Alors, face aux chantres de
ce nouvel ordre bien incertain, un autre rempart se dresse ; les ulémas classiques
seraient-ils les gardiens du temple de la pensée “orthodoxe” en dehors desquels
point de salut et, pis encore, point de pensée ?

Le verset que nous avons cité en exergue devrait nous permettre de réfléchir
concretement sur ces enjeux semblant par trop théoriques mais dont les
implications sont malheureusement fort concretes. Voici un texte nous semblant
fondamental et auquel nous donnons tous un sens particulier. Un verset qui a été
largement traité par les commentateurs de I'age classique et, de méme, est-il
régulierement évoqué par les réformateurs, les exégetes modernes. Mais aussi par
les simples citoyens musulmans responsables, vivant non plus en une communauté
fermée mais ouverte, par choix, ou du fait qu’ils résident en minorité en Occident ou
en Orient.

Mais que dit vraiment ce verset, que signifient réellement ces quelques mots :

14 ikraha fi-d-din:
“Point de contrainte en religion. ”

A priori le sens est clair, la lecture pourrait sembler unique, I'idée une. Pourtant, en
arabe comme en francais, 'on peut interroger le texte comme s’interroger, double
sollicitation constituant principal du process de lecture. Le texte délivre alors
plusieurs significations dont il s’agira par la suite de déterminer les possibles des
impossibles, les jutes des fausses, la vérité de I'erreur.

De notre verset, nous dirons que, littéralement et a priori, il est possible de dégager
sept sens principaux :

- Point de contrainte en religion.
- L’on ne peut imposer 'Islam par la contrainte.



- L’Islam n’est en soi pas une religion contraignante.

- Aucune religion ne peut étre imposée par la contrainte.
- L’on ne peut contraindre a croire.

- La religion n’est pas un principe de contrainte.

- Nul ne peut étre contraint a pratiquer.

De ces sens directs découlent directement au moins cinq sens appliqués :

- Nul ne peut étre contraint a modifier sa pratique.

- Nul ne peut subir de contrainte ou de discrimination du fait de sa religion.
- Tout individu est libre de choisir sa religion ou d’en changer.

- L’on ne peut exercer de contrainte sur un apostat.

- Pour toute religion, libre exercice du culte.

Notons, de prime abord, que la premiere possibilité, “Point de contrainte en
religion”, celle qui nous est devenue familiere, semblerait englober toutes ces
significations du fait méme qu’elle est d’'une formulation fort imprécise.[2] Mais en
est-il vraiment ainsi ? Quel sens, au pluriel ou au singulier, sont vraiment exprimés
en ces quelques mots ? Comment parvenir a distinguer en ces douze possibilités ?
Comment réduire la polysémie de la langue tout comme la faculté polysémique
d’interprétation du lecteur ? L’excés de sens ne nuit-il pas au sens ? Nous verrons
que les process de notre « méthode d’analyse littérale » répondent a ces
interrogations.

Mais, nous n’aurons pas en cette premiere partie a étudier ce cher verset ni a en
réduire la multiplicité, il se pourrait que les réves de tolérance des uns, la liberté de
conscience des autres, ne soient que pures illusions. Il se pourrait que nous n’ayons
pas a réfléchir sur les ouvertures tant intellectuelles, spirituelles, que sociales, nous
semblant indiquées en ce verset ; tel Icare, nos ailes carbonisées au soleil régulier de
lorthodoxie. En effet, nos prédécesseurs, ayant sans doute parfaitement percu la
portée maximaliste de cette pensée coranique, I'on fort judicieusement et
radicalement abrogé !

- Un commentaire contemporain :

Nous pouvons citer a titre d’exemple le commentaire d’'un savant marocain
contemporain, spécialiste du Coran et du Hadith, Shaykh Abdullah ibn Abdelgadir
at-Talidy : « La grande majorité des commentateurs du Coran est d’accord sur le
fait que ce verset est abrogé. De méme, ils disent que ce verset fut révélé avant ceux
ordonnant le combat contre les infideles [kuffar].[3] Il nous suffira comme preuve
cette parole de Dieu: “O Prophéte, méne le jihad contre les infidéles
[kuffar] et les hypocrites, et sois dur a leur égard...” S9. V773. Et cet autre :
“..Combattez les polythéistes jusqu’au bout, comme ils wvous
combattent eux aussi jusqu’au bout...”S9.V36, et encore: “Tuez-les
Jjusqu’a que cesse la sédition et que la religion soit a Dieu...”S2.V193.



http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_edn3
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_edn2

Et, I'islam se définissant par le Coran et la Sunna, il nous rappelle ce fameux hadith
authentifié : « Il m’a été ordonné de combattre les hommes jusqu'a ce qu’ils
disent : Il n’ y a d’autre dieu que Dieu... » Il conclut : « Tel fut bien la pratique des
Califes ayant succédé au Prophete. » 1l précise ensuite : « D’apres certains, l'on ne
doit combattre les Gens du Livre que jusqu’a ce qu’ils s’acquittent de la capitation.
Auquel cas ils ne seront pas dans l'obligation de se convertir a U'Islam. » Enfin, il
ajoute : “ Grace a Dieu, la chose est claire, quand bien méme certains voudraient
prétendre autre chose suivant en cela les tétes de pont de lorientalisme athée »[4]

Voila qui a le mérite d’étre clair et concis. Nous sommes aussi prévenus ; vouloir lire
autre chose que cet orthodoxe conception littéraliste nous menace
d’excommunication et de ressuscitation parmi les orientalistes. Vous en
conviendrez, I'on percoit sans aucune ambiguité, qu'en ces conditions, I’'Occident
aussi ait légitimité a s’inquiéter des musulmans.

Nous ne reviendrons pas sur le sens réel a donner au type de versets cités en
référence que I'on peut globalement qualifier de « versets du sabre ». Nous avons
largement démontré en plusieurs de nos articles la lecture qui devait en étre faite, a
lopposée de ce que les «jihadistes » de tous temps et de tous poils ont
souhaité. Nous avions, au demeurant, conclu cette série consacrée a la notion de
Jihad et Paix en Islam par I'analyse détaillée du hadith ci-dessus mentionné. Nous
avions pareillement analysé I'utilisation extrémement fallacieuse et détournée qui en
était classiquement opérée.[5] Demeure une affirmation radicale, notre verset est
abrogé, tout du moins a-t-il été déclaré tel par la majorité des interpretes du Coran.

Ceci étant, le littéralisme, passé et présent, ne serait-il qu'une image figée de la
pensée islamique ? De fait, les grands auteurs -classiques furent moins
monolithiques. Il nous a été ainsi conservé les traces d'un débat, I'exégese ou
I'interprétation du Coran a donc une histoire, laquelle éclaire sans aucun doute les
rigidités tout comme les audaces incontrolées de I'exégese actuelle.

Nous proposerons donc en cette premiere partie un apercu de la production
exégétique classique quant a notre verset ou, plus justement encore, des conceptions
mises en ceuvre par ces penseurs musulmans face a un énoncé pour le moins
fondamental : Point de contrainte en religion. Enoncé dont la fulgurance
éthique s’accorda difficilement avec le réalisme politiquo-social des commentateurs
de la « Parole ».

- Opinion des mutazilites :

Quoique que la majorité de leurs exégeses ait été consciencieusement effacée des
tablettes,[6] I'on peut encore retrouver par exemple partiellement conservé I'avis de
Abi Bakr al Asamm ou celui de Al Asfahani[7] ; L’homme, du fait qu’il sera jugé par
Dieu pour ses actes, est conséquemment libre, pas de responsabilité sans liberté
d’agir. Ce postulat, 'étre humain est originellement libre, est 'un des trois axes


http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_edn7
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_edn6
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_edn5
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_edn4

principaux de la pensée mutazilite.[8] En « Point de contrainte en religion », il
fut donc compris que la foi ne peut étre fondée sur la contrainte mais uniquement
sur le libre choix. Nous trouvons la 'énoncé d’'un concept majeur : la liberté de
conscience.

- Exégese a partir des sources transmises :

Historiquement, cette Ecole d’exégese triomphe apres la chute du mutazilisme.[9]
Ainsi, Tabari, I'un des plus grands représentants de cette Ecole, ne cite-t-il pas
lopinion mutazilite. Toutefois, nous notons qu’il rapporta lavis des
abrogationnistes mais sans pour autant le retenir.[10] Sa position est en quelque
sorte intermédiaire ; se basant sur les « circonstances de révélation » du verset il
postule que son application est circonstanciée.

Nous donnons en substance le texte des ces « circonstances » selon la version
authentifiée rapportée par Abti Dawud, An-Nasa’i et Ibn Hibban : « Du temps du
paganisme, certaines femmes médinoises, désespérant d’avoir un enfant faisaient
veeu, s’il leur en advenait un, de le confier aux Juifs de Médine qui alors le
judaisaient. Lorsqu’elles se convertirent a UlIslam l'on se demanda ce que lon
devait faire avec ces enfants, c’est-a-dire devait-on les laisser hors de UIslam ? Et
c’est a ce propos que fut révélé ce verset : “Point de contrainte en religion...”

Le sens en serait donc spécifique et restrictif : L’on ne peut pas forcer des Gens du
Livre, Juifs ou Chrétiens, a adopter I'Islam du moment qu’ils payent la capitation.

[11]

Observons que l'avis émis par Tabari ne peut €tre extrait a la lettre des dites
« circonstances », il ne s’agit en réalité que d’'une opinion conforme a la politique
califale a I’égard des dhimmi.[12] Notons, avec rigueur, que si ce verset devait étre
réduit a ces « circonstances de révélation » 1a - I'on est alors en une perspective de
lecture historisante et littéraliste - il s’agirait de comprendre, mot a mot, qu’il est
interdit de forcer des enfants de musulmans ayant été élevés dans le judaisme a
reprendre la religion de leurs parents. Selon cette méme perspective exégétique, le
Coran serait ainsi totalement circonstancié, subordonné a son temps de révélation ;
nous avons largement mis en exergue l'impasse de ce type de commentaires,
lectures historisantes comme lectures littéralistes.

Par ailleurs, Tabari précise clairement que, selon lui, le sens apparent du verset est
général mais que son sens profond est obligatoirement spécifique. Nous noterons
qu’il s’agit en réalité d'une forme cachée d’abrogation par restriction du champ
d’application d’un sens général obvie. En quelque sorte, I'inverse de ce que laisserait
a supposer le principe, ou postulat, d’intemporalité et universalité du Coran.[13]

- Plus tard, I’Ecole précédente fut renforcée par la prédominance des
gens du Hadith :


http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_edn13
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_edn12
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_edn11
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_edn10
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_edn9
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_edn8

Ibn Kathir, modele de cette Ecole, dit : « Ce verset signifie que l'on ne peut forcer
personne a entrer en Islam puisque ce dernier présente clairement ses arguments
et preuves. Dieu guide qui Il veut vers UIslam en lui ouvrant le cceur et les yeux a
ses preuves évidentes. Quant a celui qui y serait contraint, cela ne lui serait donc
d’aucun profit en matiere de religion. » Fidele a sa méthode, il cite ensuite divers
hadiths relatant d’autres « circonstances de révélation » impliquant plus
directement Juifs ou Chrétiens, il omet alors de signaler que ces autres sources sont,
toutes, inauthentiques. De 13, il rappelle que pour une majorité de ulémas ce verset
concerne la situation des Gens du Livre avant que 1'Islam ne soit venu abroger toutes
les autres religions. Concept qui, rappelons-le, demeure le fond commun de la
croyance de bien des musulmans et le fer de lance de I'apologétique savante ou
ignare.

Pour les autres, nous dit-il, ce verset a été abrogé par les versets relatifs au
« combat » car il est une obligation d’appeler toutes les nations a se convertir a la
véritable religion, c’est-a-dire I'Islam. Si I'un d’entre eux refuse de se convertir ou de
payer la capitation il sera combattu et tué. Il cite en référence de maniere tronquée
le verset suivant : “Vous serez appelé a rencontrer un peuple a la force
redoutable ; vous les combattrez a moins qu’ils ne convertissent a
Uislam...”[14]

En conclusion, il donne un hadith rapporté par Ibn Hanbal selon Anas: « Le
Prophete dit a un homme : Convertis toi a lislam. Celui-ci lui répondit : Fiit-ce
sous la contrainte! Ce a quoi le Prophete rétorqua : Oui, quand bien méme y
serais-tu contraint. » A ce stade, Ibn Kathir essaye de concilier le fait que « Point
de contrainte en religion » ait un sens obvie général indéniable, comme il I'a
explicité en introduction, et le fait que I'on ne peut rejeter une réalité historique tout
aussi indéniable : la volonté hégémonique califale adoubée par la majorité des
ulémas au nom du Coran et de I'islam. Il nous dit alors, qu’en ce hadith, le Prophete
n’a pas contraint cet homme a se convertir, mais I'a invité a I'Islam. Sa réponse,
« Oui, quand bien méme y serais-tu contraint » devant signifier en réalité : Fais-le
car Dieu t'octroiera alors une intention pure. L’on est en droit de s’interroger sur un
tel sophisme ! Il apparait, a tout du moins, étre comme une tentative “honnéte” de
rapprocher les extrémes, I'ouverture du verset et le verrouillage des commentateurs.

[15]

Au final, il reconduit selon des voies différentes 'opinion de Tabari, jugement qui
deviendra la trame subconsciente de tout un pan de la production exégétique et
apologétique en islam: « Point de contrainte en religion » est certes une
énoncé général mais aux applications restreintes. Ce verset est ainsi soumis par les
commentateurs a la contrainte dune triple abrogation: les deux mécanismes
précédemment mentionnés chez Tabari et un troisiéme ici, subtil, 'abrogation par la
volonté de Dieu, en les cceurs, de la contrainte subie par les convertis de force.

En résumé trois positions littéralistes ont été défendues pour notre verset :


http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_edn15
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_edn14

- Sens absolu et fondamental, avis mutazilite dans la logique de leur concept
fondamental de liberté et de libre choix.

- Verset abrogé purement et simplement par tous les versets exploités pour une
lecture jihadiste du prosélytisme et du pouvoir musulman.

- Verset limité en application et signification selon un modus vivendi construit.

- Un autre avis contemporain : Ibn ‘Ashir.

Nous n’aurions pas été juste de ne citer que lavis littéraliste prédominant
malheureusement a notre époque. Ainsi, en sa somme exégétique du Coran,[16] le
grand shaykh tunisien T4hir Ibn ‘Ashir reprend-t-il les données classiques selon un
éclairage inverse. Il rappelle que pour I'on puisse déclarer ce verset abrogé il aurait
fallu qu’ils soit révélé antérieurement aux dits versets « du sabre ».

Cependant, a priori, cette chronologie semble pourtant assez évidente ; la sourate II,
« La génisse », 87 dans l'ordre de révélation traditionnellement retenu, ayant été
révélée au début de la période médinoise et qu’il est admis que le premier verset
autorisant le jihad est $22.V39,[17] classifiée 103°™. De méme, nombre des versets
les plus combatifs, ou plus exactement exploités a cette fin, se trouvent étre en S9,
113°™, soit avant-derniére des révélations.

En réalité, ces classifications sont assez incertaines et, plus les sourates sont
longues, et plus il est constaté que des versets révélés en des temps différents y ont
été insérés selon la logique du discours et non point l'ordre purement
chronologique. S’appuyant sur ces imprécisions, Ibn ‘Ashir affirme alors, sans plus
de preuves que son opinion personnelle, que notre verset, « Point de contrainte
en religion », a été révélé postérieurement aux versets « jihadistes » et qu’il est
ainsi venu les abroger, il s’agirait donc d’'un verset abrogeant ! Selon lui, ce verset
est donc obligatoirement postérieur a la conquéte de la Mecque : « UArabie ayant
été par la suite totalement islamisée, Dieu abrogea les dispositions offensives qui le
permirent. Il ne resta alors aux musulmans que le combat pour lextension du
pouvoir... »

Abrogationnisme

Ce tour d’horizon couvre un peu plus 1200 ans d’activité exégétique, la somme de la
pensée de nos ulémas. Si nous I'abordons sous un esprit critique et non point
suiviste, il nous apprend que “ Point de contrainte en religion ”, S2.V256, fut
assez rapidement considéré comme un adage a priori peu conforme aux conceptions
apologétiques élaborées par « I’orthodoxie » sécularisée et sécularisante. Il fut donc
soit abrogé, soit séverement amendé, limité en sens et application. Nous devrions
donc nous en tenir 1a, dépossédé de ce que Dieu nous a révélé. Le trésor que nous
pensions posséder n’est plus alors qu'un mirage, un lointain souvenir, une illusion,
effacé par le soin de spécialistes.


http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_edn17
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_edn16

Concernant ’abrogation, nous avons ici un parfait exemple de I'arbitraire régnant en
la matiere : Qu’il s’agissent donc de déclarer notre verset abrogé, ou au contraire
abrogeant, les abrogationnistes n’ont aucun d’argument pour prouver ce qu’ils
avancent, et la déclaration de Ibn ‘Ashiir vaut pour celle de At-Talidy. Version
exégétique de l'arroseur arrosé, I’abrogeant abrogé, sauf que ce gag éculé n’aurait
pas lieu d’étre en un sujet aussi sérieux, la compréhension du Coran, la lecture de
son Message. Ces contradictions systématiques demeurent I’aveu le plus cinglant de
cette imposture intellectuelle qu’est 'abrogation, et je pese mes mots.

Ces contradictions sont légion, car selon les besoins, I'on a déclaré de 500 a 3 versets
abrogés ! Chacun d’entre eux pouvant étre alternativement prétendu abrogeant pour
les partisans d'une opinion opposée.[18] Comment pourrait-il d’ailleurs en étre
autrement ! Est-ce Dieu qui nous a enseigné que tel verset avait été abrogé par ses
soins ? Celit été le minimum que nous en fiimes par Lui avertis. Est-ce le Prophete
qui nous l'enseigna ? Il n’existe aucun hadith a ce sujet, pas plus qu’il n’existe,
contrairement aux affirmations faciles, de hadith ou le Prophete nous aurait
explicitement informé de I’existence de ce principe.[19] Ce serait encore le minimum
que nous disposions de ce genre de preuves.

Faute d’argument, les hommes ont toujours su y palier par la contrainte, et nous
n’ignorons pas que tous les classiques ont posément affirmé que celui qui ne tenait
pas compte de I'abrogeant et de l'abrogé, an-nasikh wa-l-mansiakh, n’avait
aucun droit a ’exégese du Coran. Cela ne saurait nous concerner, ou encore moins
nous inquiéter, car nous ne prétendons pas a l'exégese. Tout du moins, pas tel que
I'entendent les “autorités” en la matiere. Nous nous efforcons seulement de
comprendre ce que le Coran nous dit selon une approche méthodologique
rationnelle et objective que nous avons qualifié d’analyse littérale, nous en
donnerons l'illustration en troisieme partie de la présente réflexion sur le verset
« Point de contrainte en religion ».

Nous ne prétendons pas ainsi expliquer au profane ce que Dieu dit. Nous n’utilisons
d’ailleurs jamais cette formule : « Dieu dit... », qala-llahu, pourtant si commune ;
nous ne sommes pas les dépositaires de la Vérité divine. L’observateur attentif aura
noté que nous écrivions: « Le Coran dit... ». Cest-a-dire, ce que le texte, le
signifiant, lorsqu’on le soumet a 'analyse, délivre comme signifié, comme sens. De
meéme, nous avons banni de notre verger les : « Je pense que... ». Nos présentations
sont ainsi nécessairement et obligatoirement argumentées, libre a chacun par la
suite de juger de la pertinence ou non de ladite analyse et de ses résultats. Il le peut
sur piece, il peut ainsi y déceler des faiblesses, des biais, ou des erreurs. Nous
sommes la en une démarche épistémologiquement scientifique, et nous nous
excusons pour ces gros mots. A ce lecteur, appartient ainsi donc pleinement son
jugement, il reste toujours face au texte et se détermine, sans contrainte, en fonction
des arguments qui lui sont proposés. Rien ne lui est imposé, il lui est seulement
proposé.


http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_edn19
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_edn18

Ceci étant, abroger signifie : action d’annuler un texte. S’agissant du Coran, il est
donc aussi erroné que grave que de traiter d’abrogation. Tout au plus nous faudrait-
il parler d’abrogationnisme et d’abrogationnistes, nous serions la en une
réalité exégétique classique sans pour autant imputer a Dieu un principe
logiquement insoutenable comme absolument dépourvu de preuves scripturaires
solides.

Les partisans de cette méthode radicale d’élimination éradiquent du Coran ce qui
leur parait en contradiction. Or, le Coran ne connait point de contradiction : “Ne
méditeront-ils pas le Coran ? S’il provenait d’un autre que Dieu ils y
trouveraient de nombreuses contradictions.” S4.V82. Cest donc que tel ou
tel verset ne contredit que leur propre logique interprétative et non point la logique
interne du Coran. Si un verset semble a nos yeux en démentir un autre c’est que,
conséquemment, notre compréhension de I'un ou de lautre, ou des deux, est
incorrecte. Ainsi, les commentateurs du Coran ont-ils réussi par le concept de
labrogation l’exploit d’introduire par hégémonie « intellectuelle » maintes
contradictions dans le Coran qui selon sa propre affirmation en est dépourvu.
Situation intellectuellement et moralement insupportable, une tentative de mise au
pas du texte en fonction de nos opinions personnelles. Aucune autre civilisation du
Livre n’a osé commettre une pareille hérésie textuelle, et je peése mes mots.

Or, nos opinions sont par nature relatives et, a titre d’exemple de I'arbitraire en
découlant, il était donc logique qu’a un moment donné 'on déclarat notre verset
abrogé comme il était attendu qu’a notre époque 'on le prétendit abrogeant. Vouloir
par ce procédé restituer l'intégrité textuelle n’est pas pour autant une solution
acceptable puisqu’elle maintient valide et vivace le principe et le process
d’abrogation.

Il nous faudra donc abroger I'abrogation, et ce ne sera pas un crime de lése-majesté,
ce ne sera point porter atteinte a la Révélation mais, en réalité, lui rendre sa
plénitude. L’acte est simple, il nous suffit de considérer la signification réelle du
verset de référence, la preuve coranique que les inventeurs de I'abrogation ont
patiemment imposée au Coran comme a nos esprits. En voici la traduction standard
ou le verbe nasakha est compris comme signifiant abroger et le verbe nasa
comme signifiant faire oublier : “ Que Nous abrogions un verset ou que
Nous le fassions oublier, Nous en apportons un meilleur ou un
équivalent. Ne sais-tu pas que Dieu est Omnipotent. ” S2.V106.

Il ne sera pas dit que nous aurons abrogé ce verset, c’elit été toutefois possible en
prétextant de : “...Pas de changement dans les paroles de Dieu...”S6.V34,
verset alors abrogeant le verset dit de 'abrogation ! Nous n’aurons pas non plus
tenté de le dissimuler, le faire oublier, pour persuader le lecteur de notre point de
vue. Il est aisé de démontrer que linterprétation classique de ce verset est
incohérente, tout comme de démontrer que sa signification réelle est bien différente.



L’exposé de cette analyse prolongerait de trop le présent article, nous la réservons
donc au prochain volet.

Conclusion

Ibn ‘Ashiir, avait bien compris que les modernes, les réformateurs, avaient besoin
d’abroger I’abrogation de ce verset, il ’a fait. Par la méme, il a malgré tout validé le
principe de I'abrogation. Qu’il s’agisse des abrogationnistes traditionnels ou des
abrogationnistes libéraux, tous y ont intérét, cela permet d’effacer d'un coup de
plume des versets s’opposant littéralement a des opinions personnelles. La partialité
est ici au service de la facilité, la rigidité littéraliste comme la libéralité des lectures
plurielles y trouvent aisément leur compte.

Il semble qu’'en ce cas nous n’ayons jamais su nous positionner autrement par
rapport a la Révélation. Nous n’avons pas cherché a comprendre la signification des
versets pour y conformer notre pensée, mais bien a y surimposer — litt. imposer par-
dessus — ce que nous pensions. Nous ne lisons donc pas le Livre, mais le faisons
parler en fonction de nos désirs intellectuels, de nos sensibilités, ou de nos besoins.
Ce n’est point en l'occurrence Dieu qui nous dicte notre conduite, nos idées et
concepts, mais nous, au final, qui avons su ainsi imprimer nos opinions et points de
Vue.

Les exégetes contemporains ne se distinguent en rien de leurs prédécesseurs, ils
reconduisent les méme affirmations : abrogent ou pas, soutiennent qu'un verset
peut étre interprété autrement, qu’il peut se lire a différents niveaux, qu’il revét des
significations multiples, qu’il nous faut déconstruire et proposer des lectures
multiples, etc. Aucun n’apporte en général de preuves tangibles a ces allégations,
c’est-a-dire des arguments obtenus directement, littéralement, a partir de ’'Enoncé
divin. Tous se maintiennent, comme en une vielle habitude, du coté de I'arbitraire ;
ce que nous pensons du texte et non point ce que le texte nous engage a penser, mot
a mot, littéralement. Conséquemment, le Coran ne nous invite donc plus a la
compréhension de la Parole de Dieu, mais nous le contraignons par l'interprétation,
Iexégese, 'herméneutique, et autres synonymes savants de la méme carence, a
admettre de force, ce que nous nous pensons, et je pese mes mots.

Ainsi, nous musulmans de ce siecle, pensons-nous en toute sincérité que ces
quelques mots « point de contrainte en religion » ne peuvent étre que
Iexpression divine de nos concepts de tolérance religieuse, voire de liberté de
conscience. Se faisant, se dressent contre ces avis les citadelles du passé et, plus
encore, I'insuffisance de 'argumentation des fantassins de la modernité. Car enfin,
dire : « Dieu dit » sans en apporter la preuve littérale coranique revient en ces
conditions a affirmer que Dieu dit ce que «Je pense ». Etonnante inversion de
l'ordre de priorité pour une nation que se veut Gens de la Révélation, Communauté
du Livre. L’on entend souvent dire que nous devrions ne plus lire le Coran avec les
yeux des morts, certes, mais devrons-nous persister a le lire en aveugle. Le Coran, ne



serait-il qu'un simple support de nos propres convictions et pré-jugés ? Le Texte un
prétexte ? Et je pese mes mots.

Ainsi, nous soutenons que seule l'analyse littérale objective est a méme de
déterminer ce que dit le Coran et de pouvoir départager en notre perception du texte
ce qui provient de nos présupposés intimes et ce qui releve réellement de son
message ; rigoureusement, au dela de notre bonne ou mauvaise foi, de nos
convictions et de nos combats. Quoiqu’a travers nombre de nos articles nous ayons,
nous semble-t-il, exposé les éléments principaux de cette méthodologie ainsi que les
résultats « exégétiques » en découlant, nous donnerons au troisieéme volet de cette
réflexion consacrée a « Point de contrainte en religion » un apercu plus précis
de ce que I'on peut attendre de cette approche scrupuleuse.

Auparavant, comme annoncé ci-dessus, nous proposerons au deuxieme volet a
suivre la semaine prochaine, plaise a Dieu, et selon la méme méthode littérale,
l’analyse des versets dont a prétendu qu’ils fondaient le principe de I’abrogation, an-
nasikh wa-l-mansiikh ; un colosse aux pieds d’argile.

[1] Nous l'avons fréquemment signalé, une telle segmentation du Texte est fort préjudiciable a la
compréhension du Coran. Nous le verrons lors du troisieme volet de la présente étude, seule une
lecture globale en fonction du contexte d’insertion des dits péricopes est a méme de permettre une
lecture juste.

[2] Nous verrons au volet 3 consacré a l'analyse littérale de ce verset que le texte arabe est
beaucoup plus précis que ne le laisserait supposer la traduction francaise « Point de contrainte en
religion ».

[3] Nous traduisons ici kuffar par « infideles » conformément a la compréhension des tendances
littéralistes. Nous avons par ailleurs a plusieurs reprises montré que ce néologisme coranique,
Kkafir au singulier et kuffar au pluriel, devait étre compris et traduit par « dénégateur », terme
indiquant bien qu’il s’agit la de qualifier ceux qui dénient la vérité qu’ils portent en eux du fait
méme du pacte initial que Dieu passa avec toute '’humanité, Cf. S$7.V172.

[4] In: «tafsir al qur’an al ‘azim bi-l-ahadith a-s-sahiha al marfi‘a » TI, p. 125-126. La
traduction des versets cités suit pour 'occasion une traduction standardisée en conformité avec
cette lecture coranique de tendance salafiste.

[5] Cf. nos trois articles : Que dit vraiment le Coran: Guerre & Paix, violence, terrorisme. La
colombe a I’épée. Il m’a été ordonné de combattre jusqu’a ce que les hommes disent qu’il n’y a de
dieu que Dieu.

[6] 1l est en effet impossible de trouver les ceuvres exégétiques compléetes des grands noms du
mutazilisme tels Abti Ali Al-Jubba’i, Al Asamm, et autre Al Asfahani. En général, leur
interprétations et avis ne nous sont connus qu’au travers de citations partielles retrouvées en des
ouvrages postérieurs « orthodoxes » tels ceux de Ar-Razi, Al Jushami, At-Tsi.


http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_ednref6
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_ednref5
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_ednref4
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_ednref3
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_ednref2
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_ednref1

[7] Az-Zamakhshari, considéré comme l'auteur du seul tafsir mutazilite nous étant parvenu ad
integro, ne suit ici que partiellement I'avis de ses prédécesseurs d’Ecole. C’est d’ailleurs en partie a
ce type de fléchissements que I'on doit la survie de son ouvrage.

[8] Ce qui signifie aussi que tel n’est point le concept classique qui finit par s'imposer par les voies
de I’Acharisme ou du Maturidisme hanafite.

[9] 1l est parfaitement attesté historiquement que sous la houlette du Calife Al Ma’'miin et de ses
successeurs Al Mu‘tasim puis Al Mutawakkil au II°™ de 'Hégire il fut menée une véritable
campagne d’intimidation et d’oppression visant a imposer par le haut la doctrine mutazilite
comme doctrine de I’Etat musulman, ce bien plus pour des intéréts politiques que spéculatifs. La
résistance farouche d’'une partie des ulémas d’alors s’est soldée en retour par le triomphe du
littéralisme de type Hanbalite puis par la domination de I'Ecole dogmatique Ascharite. De facto, le
mutazilisme paya de sa disparition ce coup de force. Il nous semble qu’il s’agit la d'une loi
universelle : le dogmatisme connait toujours en la violence son agonie, il en sera de méme du
présent littéralisme aveugle...

[10] Il est assez caractéristique de la pensée et méthode exégétique de Tabari d’avoir assez peu
recours a l'abrogation, il préfere nettement la spécification, c’est-a-dire la restriction d’'un sens
apparemment général a partir de « circonstances de révélations » ou de raisonnements
linguistiques.

[11] Nous maintenons volontairement en ce contexte la traduction classique de jizya par
capitation, elle reflete bien la conception de ses partisans, anciens comme actuels. Ce tribut exigé
des non-musulmans demeurant au sein du territoire musulman leur garantissait en théorie
protection et égalité. Cette mesure, en opposition avec le statut coranique des Gens du Livre et
Iégalité citoyenne pléniere des Juifs et des Chrétiens en la Cité-Etat de Médine du temps du
Prophete, a été justifiée par les juristes a partir du seul V32.89. Verset qu’il fallut, entre autres
contorsions exégétiques, déclarer comme abrogeant toutes les dispositions libérales développées
en maints versets du Coran. Notons que la restriction appliquée a notre verset, « Point de
contrainte en religion », trouve en la justification a posteriori de cet imp6t de capitation toute
sa raison d’étre.

[12] Dhimmi, Litt. les protégés, notion de protectorat, de caution, de garantie. Terme désignant
les non-musulmans payant ladite capitation.

[13] Pour la démonstration coranique de ce postulat confere : Comprendre le Coran ; volet 1 & 4.

[14] Version tronquée ; le verset en son intégralité fait référence a des évenements ayant eu lieu du
vivant du Prophéte. Cf. $48.V16.

[15] Ce hadith semble avoir été concu mot a mot pour justifier du fait que notre verset ne pouvait
qu’avoir été abrogé puisque le Prophete aurait autrement exigé le contraire de ce que le Coran
prone en obligeant cet homme a se convertir sous la contrainte. Ce hadith est authentifié tout en
ne figurant que dans le recueil de Ibn Hanbal, grand littéraliste devant I’Eternel. Ceci pose le
probléme des hadiths ayant d’'une maniere ou d’'une autre réussi a étre nantis d’'une chaine de
transmission, isnad, authentique. Par ce type de hadith I'on impose au Coran un sens que la
littéralisme n’était pas en mesure de lui donner.

[16] at-tahrir wa-t-tanwir ; T5, p. 26.

[17] Nous avons donné I'analyse compléte de ce verset en : Dieu défend les croyants ; partiei.


http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_ednref17
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_ednref16
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_ednref15
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_ednref14
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_ednref13
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_ednref12
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_ednref11
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_ednref10
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_ednref9
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_ednref8
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_ednref7

[18] Si l'on tient compte du fait que pour ces 500 versets dits abrogés nous disposons de
quasiment autant de versets déclarés abrogeants, c’est pres d’un sixieme du Coran qui serait ainsi
impliqué !

[19] Les hadiths régulierement versés au dossier sont bien connus. Ils sont soit inauthentiques,
soit interprétés de maniére inexacte ou fallacieuse. Ce genre d’argumentaire biaisé suffit a
convaincre les convaincus alors qu’il est aisé d’en invalider les conclusions. Nous citerons les
principaux hadiths en notre volet consacré a I’étude des sources ayant été utilisées pour justifier de
I’abrogation.

Deuxiéme partie publiée le 10/12/2010

2- Réfutation de Uabrogation ; Un colosse aux pieds d’argile.

La these de l'abrogation, an-naskh, a bien évidemment une histoire. Nous ne
pourrons en cet article, en lui-méme déja trop long pour étre réellement pertinent,
en discuter. Brievement, disons qu’elle s'imposa progressivement, et que de Abl
Muslim Al Asfahini au IV*™ siécle H, en passant par Ibn Barhan au VI*™, Sayyed
Ahmad Khan au XIX*™, et Muhammad Asad[1] au XX*™, il s’est toujours trouvé
quelques esprits ne pouvant admettre rationnellement, théologiquement, et
exégétiquement, cette théorie. Tous citérent ce verset : “ Récite du Livre de ton
Seigneur ce qui t’a été révélé. Aucun changement en Ses paroles. Nul
refuge en dehors de Lui.” S18.V27. 1l s’en est trouvé toutefois tant d’autres,
aigris, pour dire que seuls les Juifs avaient refusé le principe d’abrogation de la
« Parole de Dieu »...

Au volet précedent, nous avons soutenu que I'abrogation, si essentielle a I'exégese
classique, était une pure vue de I'esprit, une fiction indiment attribuée au Coran et
imputée a tort a I'Islam, une mainmise indéfendable sur la Révélation, notre Texte.
Nous incombe donc a présent de confirmer, preuves a 'appui, le bien-fondé de notre
affirmation qui, sans cette démarche, serait une simple allégation, une vaine
accusation.

En ’économie coranique, le verset clef, S2.V106, a ici une importance capitale. Son
propos, sans aucun rapport autre que fictif avec une quelconque notion d’abrogation
divine, est par contre riche d’enseignements quant a une part des mécanismes du
phénomene de révélation. L’intérét réel de la présente réflexion est, de notre point
de vue, sans nul doute en ce champ méconnu d’exploration...

L’abrogation, an-nashk, et an-nasikh wa-l-manstakh, l'abrogeant et l'abrogé,
tels qu’ils ont été élaborés par nos prédécesseurs sont prétendument fondés sur les
sources majeures : 1- le Coran 2- Le Hadith. 3- La raison.


http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn1
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_ednref19
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_ednref18

Nous reprendrons donc ce plan évident, tout en suivant rationnellement les process

principaux de notre méthode d’analyse littérale appliqués au Coran comme au
Hadith.[2]

Ceci étant, une réfutation de ’abrogation, pour étre valide, doit nécessairement étre
appuyée par une démonstration prenant en compte '’examen exhaustif des sources.
Cela impose en soi un ouvrage,[3] nous ne pourrons donc en donner a titre
d’éléments de réflexion que le résumé des principaux points :

I - L’abrogation est mentionnée dans le Coran

Nous l'avons dit, le verset de référence des abrogationnistes est sans nul doute
$2.V106. S’y ajoutent principalement S13.V39, S$22.V52 et, accessoirement,
S$16.V101, S87.V6-7. Nous avions au volet précédent cité le verset essentiel, la
piece maitresse, en voici le texte arabe et la traduction standard :

* b o0 08 A8 G Al e 31 e iy ol gl 51 01 Gy i la

“ Que Nous abrogions un verset, ou que Nous le fassions oublier, Nous
en apportons un meilleur ou un équivalent. Ne sais-tu pas que Dieu est
Omnipotent. ” S2.V106,

Dieu est bien le Locuteur en ce verset, et deux verbes clef, soulignés, régissent cette
lecture : nasakha traduit par abroger et ansa traduit par faire oublier. A priori le
message est clair et univoque, le verset dit bien ce que I'on dit qu’il dit. Interrogeons-
le et interrogeons-nous :

1- Une remarque logique : Abroger un verset pour le remplacer par un meilleur est
compréhensible, mais abroger un verset pour en apporter un équivalent n’a aucun
sens, aucune utilité. Concernant Dieu cela ne se peut concevoir.

2- Il en est de méme pour le fait de « faire oublier ». Ici, autre difficulté logique :
comment prétendre a faire oublier un verset alors méme que les versets que nous
prétendons abrogés ont été maintenus en la mémoire du Prophete et des
Compagnons et sont toujours transcrits dans le Coran ? Dieu aurait-il échoué en son
action !

3- Comment donc comprendre ce segment déterminant « nous en apportons un
équivalent » qui visiblement pose probléme ?

4- Le verbe nasakha est ambivalent, il signifie effacer, abroger, annuler, aussi bien
que copier, transcrire, inscrire, écrire.

Ce verbe figure a quatre reprises dans le Coran :


http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn3
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn2

1- “ Voila Notre livre! Il témoignera contre vous en toute vérité car
Nous faisions inscrire [nastansikhu] vos actions” S45.V29.

2- “ Lorsque Moise retrouva son calme, il reprit les Tables sur
lesquelles il était transcrit [nuskhat] guidée et miséricorde pour ceux
qui craignent leur Seigneur.” S7.Vi54.

3- “ Nous n’avons suscité avant toi aucun Messager ou Prophéte sans
que Satan n’ait projeté quelques faussetés en sa récitation. Mais Dieu
efface [yansakhu] ce que lance Satan. Dieu rend définitifs Ses versets, il
est Omniscient et Sage.” S22.V52.

La quatrieme occurrence est bien évidemment le verset que nous étudions. Notons
que dans les deux premieres références coraniques 'on ne peut comprendre les
emplois de nasakha comme signifiant abroger, effacer. Nous I'avons ci-dessus
signalé, le troisieme verset a été exploité par les abrogationnistes en tant que
référence complémentaire en rendant alors yansakhu par «il abroge ». Nous
avons largement démontré en un de nos précédents articles que le sens voulu était

« 1l efface », cf.[4]

Au total, I'emploi coranique de nasakha n’est pas univoque et confirme
I’ambivalence de cette racine verbale, il faudra donc fournir des éléments de
démonstration probants afin de savoir quel sens lui donner en notre V106, ce qu’a
négligé de faire 'exégese classique.

5- Le verbe nasakha signifie donc a l'origine transcrire et aussi effacer, cette
ambivalence se comprend du fait que I'on lavait les parchemins ou les tablettes sur
lesquels on transcrivait afin de les réutiliser. Puis, c’est a partir du sens « effacer »
que l'on obtint par la suite la notion d’abrogation qui, convenons-en, est une idée
assez éloignée du concept initial. Il semble d’ailleurs qu’a '’époque de la Révélation
nasakha n’était pas employé avec le sens de abroger. Voici un exemple colligé par
Muslim selon Abou Hurayra au sujet de la révélation des trois derniers versets de la
sourate “La Génisse”: «...Lorsqu’ils firent cela (accepter le V284.82 ... “Dieu
vous demandera des comptes sur vos actions comme sur vVos
intentions ”), alors Dieu donna Ulexplication et la précision [nasakha]
concernant le sens et la portée exacte de ce verset en révélant “Dieu n’impose
chaque ame qu’en fonction de ses capacités” S2.V286. »

Nul n’a jamais prétendu que le verset 286 ait pu abroger le verset 284, et force est de
constater que I'usage par Abou Hurayra de ce verbe ne peut étre compris en aucune
maniere comme signifiant abroger. Si a cette époque le verbe nasakha avait signifié
abroger, 'employer en ce hadith aurait été confus ou ambigu, tel n’est pas le cas.
Nous pourrions, quitte a allonger la démonstration, multiplier les références de ce

type.


http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn4

6- L’ambivalence de la racine verbale nasakha, copier/effacer, et sa polysémie
résultante : substituer, transférer, modifier, préciser, spécifier, expliquer,
restreindre, abroger, se conjoignent avec cohérence du fait que nasakha exprime
une notion générale, a savoir : déplacer une chose. Tabari en donne d’ailleurs
comme synonyme le verbe naqala, transférer, transporter.[5] Concernant
nasakha, ce transfert peut s’appliquer a un sens, une idée, un texte, au sens propre
ou au sens figuré.

~7- Nous avons vu que ’on ne pouvait comprendre que Dieu puisse abroger un verset
pour le remplacer par un identique [mithliha]. Au total, parmi les possibilités
réelles de la racine nasakha, en accord avec les autres emplois coraniques de ce
verbe, I'usage de la langue a cette époque, et la logique obligatoire d'une parole
attribuée a Dieu, nous retiendrons en conséquence pour nasakha le sens de:
transférer. Sens global et neutre traduisant correctement I'ensemble des
possibilités exprimées par la racine verbale nasakha et, comme nous allons le
constater, s’appliquant en toute cohérence a notre verset sans induire de
contradictions internes.

8- 1l ressort de ce qui précede que ce verset peut et doit en un premier temps étre
compris comme suit : “ Que Nous transférions un verset, ou que Nous le
Jassions oublier, Nous en apportons un meilleur ou un équivalent. Ne
sais-tu pas que Dieu est Omnipotent” Nous verrons qu’il s’agit en ce sens du
transfert d’'un verset a partir de la « Table Protégée », al lawh al mahftz, vers le
Propheéte récepteur. Nous y reviendrons, mais notons qu’il est a présent cohérent de
comprendre quun tel transfert puisse étre effectué au bénéfice d'un verset
équivalent, ce en fonction des diverses révélations en I'histoire de la Révélation.

9- Que ce soit en la compréhension classique du verset ou en notre perspective, le
segment « que nous le fassions oublier » pose encore probleme. Comment
faire oublier aux hommes ce que Dieu aurait transféré par Révélation a un Prophete
et, a sa suite, aux hommes ? Nous avons déja expliqué que tel n’était pas le cas des
versets du Coran. Or, le verbe ansa, de forme IV, signifie bien faire oublier, mais
aussi laisser (une chose). Qui plus est, ce dernier sens est préférable lorsqu’on utilise
la voie passive ce qui est le cas en notre verset : nunsiha. L’'on comprend et traduit
alors : “Que Nous transférions un verset, ou que Nous le laissions,
[nusiha] Nous en apportons un meilleur ou un équivalent. Ne sais-tu
pas que Dieu est Omnipotent.”

Par : « ou que Nous le laissions », nous nous en justifierons, il s’agit alors de
dire que Dieu décide de ne pas transférer tel ou tel verset de la “Table Protégée” et,
qu’en conséquence, Il le laisse in situ, il n’en réalise pas la révélation. Notons, qu'une
fois réajustées les significations des deux verbes clef, le verset est, a présent
seulement, parfaitement cohérent, nous le démontrerons.


http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn5

10- Mais, comment prouver qu’il s’agit bien en ce verset du transfert de versets a
partir dudit « Ecrit prototypique », al lawh al mahfhz ? 11 suffit pour cela de
situer notre verset en son contexte, son co-texte, autre étape clef de I'analyse littérale
systématiquement omise en ’exégese classique segmentaire.

- En larchitecture générale de la sourate II, le verset 106 est situé vers la fin de la
deuxieme partie ayant trait aux Bant Israil et dressant un premier état des lieux des
reproches que Dieu adresse a ceux qui, parmi le peuple d’Israél, ont dévié.

- En ce contexte, a partir de V104 jusqu’au 115 sont évoqués : critiques, prétentions,
et rancoeurs nourries par une partie des Juifs et des Chrétiens de Médine: “
Nombreux sont ceux qui parmi les Gens du Livre aimeraient vous voir
redevenir dénégateurs...” V109.

- La trame est simple, et il va s’agir de réfuter les prétentions de ceux tirant
argument du fait qu’ils détiennent déja des Ecrits sacrés émanant de Dieu,
antériorité qui leur donnerait préséance : “ Ils disent : N’entreront au Paradis
que Juifs ou Chrétiens. Telles sont leurs prétentions. Réponds-leur :
Apportez-en donc la preuve, si vous étes véridiques.” V111.

- 11 est de méme clairement fait référence a un des points d’achoppement essentiel
entre les Musulmans et ces autres Communautés, a savoir : la révélation du Coran :
“Les dénégateurs parmi les Gens du Livre ainsi que les polythéistes
n‘aiment pas que vous soit révélé un bienfait de la part de votre
Seigneur.[6] Or, Dieu privilégie de Sa miséricorde qui Il veut. Dieu est
certes détenteur d’une grace inépuisable.” V.105.[7] Notre verset 106 fait
suite, et répond donc logiquement et synthétiquement a la problématique évoquée
en ce passage :

1- Aucune communauté n’a ’exclusivité de la Révélation.
2- Ce qui a été révélé a certaines communautés peut I'étre a d’autres.
3- Les différentes révélations sont a la fois identiques et différentes.

11- Nous pouvons a présent relire le verset en tenant compte des observations
préalables : “Que Nous transférions un verset ou que Nous le laissions,
Nous en apportons un meilleur ou un équivalent. Ne sais-tu pas que
Dieu est Omnipotent.”

Les trois précisions ci-dessus s’expliquent, ou ne peuvent s’expliquer, qu’en fonction
de la compréhension des mécanismes de Révélation, lequels, nous allons 'expliciter,
correspondent a un mécanisme de transfert a partir de « la Table Protégée ». Ceci
indique que Dieu puisse délivrer a toute communauté humaine a partir d’'un unique
« Ecrit prototypique » un unique message mais revétant des aspects différents en
fonction du temps, des nécessités, de la langue du Prophete récepteur. Le sens que


http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn7
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn6

notre traduction avait mis en exergue n’est donc pas une simple hypothese basée sur
un jeu d’étymologie, mais bien une affirmation directement coranique parfaitement
cohérente et prévisible en fonction du contexte d’insertion du verset.[8]

12- De méme, par I‘étude du contexte il est a présent aisé de saisir qu’il aurait été
parfaitement incongru que ce verset puisse évoquer un phénomene spécifique relatif
a la structure interne du Coran -’abrogation s’il s’agissait de cela- alors qu’il devait
répondre a une polémique ayant trait aux relations du Coran avec les autres
écritures.

13- “ Que Nous transférions un verset, ou que Nous le laissions, Nous en
apportons un meilleur ou un équivalent. Ne sais-tu pas que Dieu est
Omnipotent.” Nous ne connaissons qu'une seule théorie, d’origine coranique, qui
réponde au cahier de charge mis a présent parfaitement en évidence. Elle repose
pour I'essentiel sur trois groupes de versets :

“ Par le Livre explicite que Nous avons fait récitation arabe afin que
vous puissiez y réfléchir. Il est en vérité aupreés de Nous dans la Meére.
du Livre, [umm al kitab], sublime et sage.” $43.V2-4. [9]

“ Ce Coran est une noble récitation émanant de la Table Protégée [lawh
al mahfaz].” $§85.V21-22.

“ Dieu efface ce qu’il veut, ou il confirme, car Il détient la Meére du.
Livre.” S13.V39. [10]

Ummu-I-kitdb est une expression spécifiquement coranique littéralement rendue
par la Meére du Livre, c’est-a-dire « I’Ecrit prototypique ».[11] Il en est fait mention
par trois fois dans le Coran, les premiers versets cités en éclairent parfaitement la
signification “ Par le Livre explicite que Nous avons fait récitation arabe afin que
vous puissiez y réfléchir. Il est en vérité aupres de Nous dans la Meéere du Livre...”
Suivant la séquence du propos I'on note I’enchainement suivant : le Coran est une
version arabe actualisée afin que les Arabes puissent accéder a leur tour, par cette
révélation, au contenu de I'archétype prototypique dit « Mere du Livre ».

Cette référence matricielle absolue de la « Parole divine » est aussi dénommeée la
« Table Protégée »,[12] lawh al mahfiz: “ Ce Coran est une noble récitation
émanant de la Table Protégée.” 11 s’agit donc de la forme premiere de ce qui I’est
convenu d’appeler la « Parole de Dieu ». Cet « Ecrit », naskh, représente de fait
Parchétype absolu qui, a chaque révélation, sera transféré et transcrit conformément
a la langue, au niveau civilisationnel, aux nécessités, des communautés réceptrices.
Il y a donc un rapport d’identité et d’origine entre les versets révélés dans le Coran,
ceux d’autres livres « sacrés », et les « versets » de la Table Protégée.[13]

14- L’étude du contexte ou s’insere le troisieme verset cité : “ Dieu efface ce qu’il
veut, ou il confirme, car Il détient la Mére du Livre ”, S13.V39, montre



http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn13
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn12
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn11
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn10
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn9
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn8

qu’il est logiquement équivalent a celui de notre V106.S2 : polémiques religieuses
et rapports des hommes avec la révélation. La cohérence du Coran n’est pas a
prouver mais a respecter.

Brievement : nous y retrouvons le positionnement spécieux quant au Coran de
certains “Gens du Livre” de Médine : « ...Et une faction en désapprouve une
partie... » V36. Ce a quoi il est rationnellement répondu que le Prophete
Muhammad, SBSL, est de nature humaine et qu’il ne peut donc intervenir sur la
révélation du Coran : « Certes, Nous avons avant toi envoyé des Messagers
prenant épouses et ayant descendance. Il n’appartient a aucun
Messager d’apporter le moindre verset sans que cela soit par
permission de Dieu. A chaque époque son Livre. » V38.[14] D’autre part, en
réponse aux critiques quant au phénomene de révélation on peut lire : “C’est ainsi
que Nous Uavons révélé a titre de norme en langue arabe...” V37.

C’est logiquement que le verset 39 fait alors suite et, pour plus de clarté, il faut au
demeurant le lire en lien avec la derniere phrase du V38 : “A chaque époque son
Ecrit. Dieu efface [yansakhu] ce qu’il veut, il confirme, car Il détient
UEcrit matriciel.”

15- Ceci est explicite et confirme la théorie coranique de la Révélation : a partir d’'un
Ecrit matriciel immuable sera procédé a diverses transcriptions en fonction des
diverses révélations voulues. Les « versets »[15] de la Table Protégée peuvent donc
étre qualifié de « matriciels ».[16] C’est-a-dire correspondant au modele unique
synthétique des multiples expressions produites a chaque nouveau cycle de
révélation. Ainsi, un de ces « versets » peut-il avoir produit par transcription lors du
transfert pour différentes révélations des versets tous différents entre eux en forme
mais point quant au fond.

A présent, nous comprenons parfaitement la signification globale, le sujet ou
message, de notre verset : “Que Nous transférions un verset ou que Nous le
laissions, Nous en apportons un meilleur ou un équivalent. Ne sais-tu
pas que Dieu est Omnipotent.” Ce faisant, il nous est donc possible de
Pexpliciter terme a terme :

16- « Que nous transférions un verset»; Nul n'est détenteur de “La
Révélation”. Ce que Dieu a confié en dépdt a telle ou telle communauté n’est pas une
forme absolue de vérité, il ne s’agit en réalité que du transfert de la vérité absolue
contenue dans la Table Protégée, UEcrit prototypique. Chaque révélation temporelle
d’'un verset, de la Thora ou du Coran par exemple, n’est en réalité que la
transcription d'un « verset » matriciel de la Table Protégée. Le terme coranique
ayat prend alors tout son sens; il s’agit d'un Signe transférant le sens du
message de Dieu qui, ainsi, devient accessible a '’homme.


http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn16
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn15
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn14

Chaque révélation produit donc des versets différents, mais tous sont « Signes » du
meéme message d’'un méme « verset » matriciel. Le sens du verbe transférer est alors
explicite, il s’agit de désigner le déplacement (naql), la spécification du sens, la
transcription vers la langue hote, et, au final, le transfert d'un « verset » de la Table
Protégée. 1l s’agit bien la du processus de Révélation vers un Prophete donné. L'on
remarquera que sont ainsi exploités tous les sens principaux de la racine nasakha
que nous avions précédemment mentionnés.

17- « ou que Nous le laissions » ; Ceci signifie, en toute cohérence, que Dieu, en
fonction des révélations, transcrit ou transfere une partie seulement du message
matriciel et totalisant de la Table Protégée. Ainsi, Il laisse -c’est-a-dire ne la
transcrit pas- une partie de son contenu qui, en quelque sorte, reste dans 1’'oubli
(c’est-a-dire ne sera pas connue des hommes réceptionnaires de cette révélation)
conformément, la aussi, a la totalité des sens de la racine nasa. Toutefois, cette mise
en suspens, cette non expression dune partie de la Table Protégée, ne constitue pas
bien évidemment un oubli. Dieu en sa perfection ne connait pas 'oubli, pas plus
qu’ll ne pourrait défavoriser telle ou telle communauté religieuse en ne lui révélant
pas la totalité du message divin.

18- « Nous en apportons un meilleur ou un équivalent » ; A ce stade nous
avons explicité les principes relatifs aux mécanismes de la Révélation et,
conséquemment, avons déterminé ce que signifiaient exactement les termes
transférer, masakha, laisser, ansa. Nous avions souligné que les sens
classiquement imposés de abroger et faire oublier créaient une contradiction, une
impossibilité logique, d’avec la suite du propos: « Nous en apportons un
meilleur ou un équivalent ».

Deux remarques préalables s’imposent: Les termes meilleur et équivalent,
comme l'indique la structure syntaxique du verset, s’appliquent aussi bien au cas du
« transfert » qu’a celui du « laisser ». Ce double comparatif, meilleur et équivalent,
se comprend de par son contexte et son contenu littéral sous deux aspects. D’'une
part, quant au phénomene de communautés et différences entre les anciennes
révélations et la nouvelle, le Coran. D’autre part, les différences et les communautés
de formes et de sens entre les diverses révélations autres.

Ceci étant précisé, nous pouvons a présent lever la contradiction induite par la
meésinterprétation classique :

1- Dans le cas du transfert, c’est-a-dire lors d’'une nouvelle révélation la
transcription d’un verset matriciel :

- ce verset transféré sera dit meilleur, c’est-a-dire plus adapté en forme et en fond a
I’époque ou il est révélé.



- ce verset sera dit équivalent, c’est-a-dire que malgré ce nouvel aspect son
message est strictement équivalent a d’autres « versions » de ce méme « verset »
matriciel précédemment transcrit pour d’autres révélations.

2- Dans le cas du « laisser », c’est-a-dire lors de la non transcription de tel verset
matriciel :

- un verset révélé sera dit meilleur parce que le choix du transfert a partir d'un
autre « verset » matriciel permettra I'obtention dun verset révélé plus apte a ses
nouveaux réceptionnaires.

- un verset révélé sera dit équivalent lorsque que provenant du transfert d’'un autre
« verset » matriciel, le message délivré sera équivalent au message qui aurait, ou
avait été, obtenu a partir de la transcription de tel autre « verset» matriciel
« laissé », c¢’est-a-dire non transféré a I’'occasion de cette révélation.

19- Au final, pour: “ Que Nous transférions un verset, ou que Nous le
laissions, Nous en apportons un meilleur ou un équivalent. Ne sais-tu
pas que Dieu est Omnipotent.” nous pouvons proposer la traduction explicative
suivante :

« Que Nous transférions un verset de la Table protégée ou que Nous ne le
laissions en attente, Nous apportons dans les deux cas, par transfert a partir
de la Table protégée, un verset meilleur -c’est-a-dire plus adapté en forme et en
fond a lU'époque ou il est révélé- verset étant aussi équivalent -c’est-a-dire
délivrant un message équivalent, qu’il s’agisse ou pas de la transcription dun
méme verset matriciel. Dieu est le seul capable de réaliser cela. »

20- Puisque nous aurons parfaitement argumenté notre compréhension traduction,
nous pouvons citer une interprétation particuliere de notre verset. Il semble que ce
fut la une des deux lectures des mutazilites opposés au concept d’abrogation.[17] Il
revient a Muhammad Asad de I’avoir reformulé a notre époque. En son remarquable
travail de traduction exégétique du Coran, « The Message of the Qur’an », M. Asad
réfute d'un point de vue théorique la conception classique de ’abrogation selon une
ligne argumentaire similaire a celle que nous avons présentée au précédent article. Il
ajoute : « Comment imaginer que Dieu puisse, comme un simple écrivain, raturer
son ceuvre. » Néanmoins, il n’a pas percu que les verbes clef, nasakha et ansa,
avaient été indiiment rendus par abroger et faire oublier. De par une
contextualisation insuffisante et un certain présupposé, il postule alors qu’il s’agit de
dire en ce verset que les anciennes révélations sont abrogées par la révélation du
Coran et non pas que des versets du Coran puisse I'étre.[18]

21- Cette solution, faussement littérale, pourrait sembler séduisante. Elle présente
cependant, outre sa faiblesse de démonstration, un inconvénient majeur. En effet,
elle valide et renforce par une lecture incorrecte une idée apologétique par trop


http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn18
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn17

répandue : Le Coran, ultime révélation, est venu abroger les révélations précédentes
et, conséquemment, I'Islam est a partir de cette cloture la seule religion agrée par
Dieu. Le ferment de toutes les intolérances pourrit en cet axiome dramatique, il
s’oppose a la lumineuse affirmation : « Point de contrainte en religion », dont
on comprend a nouveau qu’il falliit la déclarer abrogée !

Conclusion

L’analyse littérale du principal verset censé apporter la preuve essentielle de
I’abrogationnisme des abrogationnistes a mis en évidence, tout au contraire, que
rien ne permettait d’affirmer quune telle théorie fut fondée coraniquement. Nous
avons parallelement et conséquemment démontré qu’aucune notion d’abrogation ne
pouvait étre retenue, ni du Coran par le Coran, ni des anciennes révélations par le
Coran. La « Parole » de Dieu est inépuisable, immuable, et rien ne peut
intrinsequement l'altérer. Seul 'homme en modifie le sens par les diverses
intrusions de ses interprétations, spéculations, et diverses aventures intellectuelles.

Quant aux autres versets impliqués par les abrogationnistes, nous aurons en cet
article en partie analysé S13.V39 et donné le sens de S22.V52. [19] D’autre part,
S16.V101 et S87.V6-7 n’ont de fonction qu’a titre accessoire. Bien évidemment, ces
versets se comprennent et se concoivent aisément en la méme perspective que
S2.V106, c’est-a-dire selon le principe du transfert a partir de la Table Protégée....

I1 - L’abrogation est mentionnée dans le Hadith

Au fil du temps, il fut constitué un réseau secondaire de démonstration. Ce que 'on
avait imposé au Coran se devait d’étre confirmé par le Hadith. Il aurait semblé
inconcevable quun point aussi important que ’abrogation ne fiit pas mentionné par
le Prophete Muhammad, SBSL. De fait, on a essayé de multiplier les références
émanant de la Sunna. Une quinzaine de hadiths constitue cet arsenal et il ne sera
bien évidemment pas possible d’en traiter ici, ceux qui auront réussi a nous suivre
jusque la ne nous le pardonneraient pas.

22- Néanmoins, nous pouvons systématiser et résumer ainsi la problématique :

- Premierement ; il n’existe aucun hadith direct : c’est-a-dire ou le Prophete nous
aurait fait part d’'une telle interprétation des versets concernés.

- Deuxiemement ; il n’existe aucun propos ou le Prophete nous informerait du fait
que Dieu a abrogé tel ou tel verset.

- Troisiemement; il n’existe qu'un seul hadith authentifié, sahih, imputé
indirectement par les abrogationnistes a I’abrogation. Nous allons donc ’examiner.

- Quatriemement ; les autres « hadiths » ne sont que des propos attribués aux
Compagnons. Ils sont pour la plupart inauthentiques, da’if, et ils ne peuvent palier


http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn19

au silence du Coran et du Prophete. Ceux qui sont malgré tout authentifiés sont
alors interprétés avec un art consommé de la mystérification ; Nous n’en citerons
qu'un exemple des plus usité parfaitement représentatif.

23- Le hadith servant d’argument principal est rapporté par Al Bukhari d’apres
Aisha. Techniquement il est ahad,[20] ce qui en affaiblit en soi la valeur probante :
« Le Messager de Dieu, SBSL, a entendu un homme qui récitait dans la mosquée et
il dit : Que Dieu lui fasse miséricorde, il m’a rappelé [adhkarani] tel et tel verset
de telle sourate. »

A priori rien qui ne soit en rapport avec le concept d’abrogation du Coran par le
Coran ! C’est pourtant le seul document direct émanant du Prophete que 'on ait pu
verser au dossier. Le Prophete, SBSL, y remercie un homme qui de par sa récitation
lui a rappelé tel versets, plus exactement les lui a fait se remémorer, ce qui ne
signifie en rien qu’il les aurait oublié ou, plus encore, que ces versets auraient été
abrogés !

24- Cependant, curieux fruit du hasard, ce méme hadith nous est parvenu en réalité
selon trois versions, elles aussi rapportées par Al Bukhari et toujours selon les
mémes transmetteurs initiaux. Précision de I'imprécision, les modifications
successives produisent alors ce que I'on recherchait :

Version 1: Mentionnée ci-dessus, caractérisée par 'emploi du verbe adhakara,
« adhkarani », il m’a rappelé, ou, il m’a fait me rappeler tel verset...

Version 2 : A été ajouté le verbe ansa, oublier, et on lit alors : « il m’a rappelé tel et
tel verset que javais oublié [unsituha] en telle et telle sourate. » L’on a progressé
ici vers l'objectif ; le Prophete aurait oublié des versets du Coran. Pourquoi ? Car on
peut aussi lire ce verbe selon le sens qu’on lui a attribué dans le verset 106, et
souhaiter comprendre : on m’a fait oublier tel verset. Nous sommes alors aux portes
de I'abrogation...

Version 3 : le verbe « oublier, faire oublier » ajouté précédemment est a son tour
remplacé par le verbe asqata. Pourquoi ? Car cette forme verbale de type IV de la
racine saqata signifie faire tomber, négliger, omettre, mais aussi abolir,
supprimer. En comprenant et traduisant selon la deuxiéme ligne de sens, 'on
obtient I'effet recherché : « Que Dieu lui fasse miséricorde, il m’a rappelé tel et tel
verset que javais fait supprimer [asqtuha] de telle et telle sourate. »[21] Ceest
cette version qui est bien évidemment exploitée par les abrogationnistes.[22]

25- Trois versions aussi différentes ne pouvant raisonnablement coexister : mais
quelle version est valide ?

Version 3: Le Prophete a fait supprimer un verset. Impossible, le Coran n’était a
I’époque transcrit que sur des matériaux divers et épars, seul la mémoire conservait
la Révélation. En ces conditions, le verbe asqata est anachronique et inadéquat. Le


http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn22
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn21
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn20

Prophete aurait du dire « je vous avais ordonné de ne plus réciter tel verset ». Il
faudrait de plus supposer, pour que cette « abrogation » soit effective, que le
Propheéte ait pu contacter la totalité des musulmans... ! Méme en ce cas, il n’y aurait
alors aucune raison a ce qu’il félicite ce récitateur récalcitrant, ni qu’il soit satisfait
de cette situation !

Version 2: Le Prophete aurait prétendu oublier un ou des versets. Affirmation
gravissime, si le Prophete peut oublier des versets, que vaut le Coran qu’il nous a
transmis, quel degré de fiabilité ? Si le Prophete peut oublier des versets qui lui ont
été révélés, alors les simples hommes font figure de passoire informative et nous ne
possédons plus aucune garantie quant au texte coranique. A la limite le Coran s’en
trouve potentiellement abrogé en sa totalité !

Version 1: Seule version ayant du sens, le Prophete remercie celui qui de par sa
récitation a évoqué, dhakara, tel ou tel verset, ce qui semble légitimement avoir
satisfait le Prophete. Il s’agit de la version de base du hadith, ou version originale, et
les deux autres ont été manifestement obtenues par manipulations successives au
détriment de toute logique textuelle et de toute cohérence islamique jusqu’a
production dun sens exploitable par les partisans de 'abrogation.[23]

26- Les contraintes textuelles et sémantiques font que ’on ne put obtenir ainsi
qu'un argument exploitable indirectement par les abrogationnistes. La sélection
technique du Hadith, malgré ses faiblesses, a su contenir les débordements, et ce
hadith est bien la seule piéce a conviction « sérieuse » au dossier qui ait réussi a
s'immiscer. En sa version initiale il est sans rapport avec ’abrogation, en sa version
« adaptée » il est irrecevable et inacceptable.

Les hadiths restant représentent une compilation disparate de propos de -27
Compagnons exploités avec plus ou moins d’habilité. Peu sont authentifiés, quant a
ceux qui le sont, I'interprétation officielle joue le plus souvent sur la présence et
I’ambivalence du verbe nasakha. Citons a titre d’exemple et d’illustration un de ces
: hadiths des plus fréquemment employé. Hadith rapporté par Muslim d’apres Aisha

dgm) (A5 Claglan uady (Al o aay lagiaa Clads ) e IR (I3 L s lld Ll Al ¢
IR e 18 Lad 0 g alig dle &) e Al

En voici la traduction standardisée : « Il y avait en ce qui avait été révélé du Coran,
que 10 allaitements connus entrainaient l'interdit (le mariage entre freres et soeurs
de lait). Puis ils furent abrogés [nasakha] a cing et c’est cela que l'on récitait dans
le Coran. » L’abrogationnisme ne pouvait voir pour le verbe nasakha utilisé en ce
hadith que la preuve tant recherchée. Encore une fois, au seul bénéfice d'un faux
littéralisme et au risque d’introduire des contresens manifestes ; avoir raison ne
nécessite donc pas de raison. En effet, il n’y a jamais eu dans le Coran de versets qui
traitent de 10 et méme de 5 allaitements...le propos de Aisha est ainsi dépourvu de
sens.[24] Ce genre de procédé et de texte posent donc plus de problemes qu’ils


http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn24
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn23

n’étaient censé en résoudre. Si 'on veut valider ce texte ahad transmis par Muslim et
y maintenir une cohérence, il nous faut donner au verbe nasakha le sens connu de
préciser ou restreindre[25] et comprendre ’énoncé du hadith comme signifiant :
« Au sujet de ce qui avait révélé dans le Coran (linterdit du mariage quant a
I'allaitement) il y avait la notion de 10 allaitements connus qui furent par la suite
restreints [nasakha] a cing. Le Prophéte décéda et cela était bien ce que nous
disions au sujet du Coran. » Ceci releve donc du domaine de la Sunna et non point
du Coran.

28- Malgré la gravité du sujet je ne résiste pas au plaisir de vous narrer I'histoire de
la « Petite chevre ». Vouloir au verset précédent comprendre nasakha comme
signifiant abroger entrainait un non-sens puisque le Coran n’avait jamais
mentionné le nombre d’allaitements; qu’a cela ne tienne, un hadith vient tout
expliquer. Rapporté par Ibn Hanbal d’apres encore Aisha —elle est forcément censée
étre au courant- : « Le verset au sujet de la lapidation et celui des dix allaitements
de ladulte avaient été révélés et avaient été inscrits sur une feuille mise sous la
couche de ma chambre. Lorsque le Prophete fut malade nous fumes occupés aupres
de lui et une « petite béte » nous appartenant entra et dévora la dite feuille. »

Ce hadith a fort heureusement été techniquement classifié inauthentique, da’if. En
autres détails, I'on y a réuni deux sujets épineux et sans preuves scripturaires
déterminantes, a savoir : le pseudo verset sur la lapidation et le pseudo verset sur le
nombre d’allaitements, cela s’appelle vouloir faire, sans jeux de mots, d'une pierre
deux coups. En guise d’abrogation symbolique voici quune « petite béte »
domestique avale le texte. Nous devons donc a une chevre la disparition coranique
du verset sur la lapidation, nous devrons avoir un grand respect pour les
chevres....Ceci dit, ce hadith da’if et incohérent fait partie des preuves les plus
fréquemment mentionnées et utilisées par les abrogationnistes, serait-ce la raison
qu’ainsi 'on abrogeat ?

29- Il n'y a donc rien dans le Hadith qui plaide en faveur de I'abrogation. Cette
absence réelle et directe de texte émanant du Prophete, SBSL, est bien la preuve
que le principe d’abrogation du Coran n’a jamais existé.

En effet, qui d’autre que le Prophete, SBSL, pouvait enseigner cela aux premiers
Compagnons chargés de mémoriser et transmettre le Coran ? Qu’il y ait eu une
dizaine ou une centaine de versets abrogés, et il aurait du nous parvenir amplement
rapportées et transmises de telles informations capitales sur la nature et ’état du
texte coranique. Ce n’est manifestement pas le cas.

Comment peut-on imaginer quun sujet aussi délicat et essentiel que celui de
I’abrogation -au point que les exégetes ont frappé de nullité celui qui ne maitriserait
pas cette discipline- ne soit pas explicitement énoncé par le Prophete, SBSL ?
Comment admettre que I'on ne retrouve pas un seul propos authentifié ou le
Prophete enseigne clairement d’effacer ou d’oublier tel verset? Comment


http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn25

comprendre, a I'inverse, que de tels propos ont été manifestement forgés de toutes
pieces ou instrumentés ? Comment effacer de facon certaine, ’ensemble des versets
transcrits qui, rappelons-le, étaient répartis sur une multitude de supports, en des
lieux divers et n’avaient jamais été réunis? De plus, un verset candidat a
l’abrogation aurait pu étre inscrit en la mémoire de centaines de personnes, décréter
I’annulation de tel ou tel verset supposerait que 1’'on soit stir de pouvoir en informer
Iensemble de ces musulmans, cela semble techniquement improbable. Si 'on admet
que cela aurait été malgré tout voulu par Dieu, alors nous devrions retrouver des
centaines de témoignages d’une telle opération, or, ce n’est absolument pas le cas.
L’amnésie serait-elle une preuve ? En réalité, au vu des conditions orales de la
conservation du Coran, il aurait été inconcevable de décider de I'abrogation, ne fiit-
ce que d'un seul verset, du simple fait qu'une telle modification ne pouvait étre
techniquement totalement mise en ceuvre.[26]

Conclusion

L’étude argumentée du seul hadith authentifié prétendument en faveur de
I’abrogation permet de mettre en évidence qu’il s’agit 1a, au minimum dune erreur
grossiere de jugement et, au maximum, d’une volonté de manipulation des sources.

A ce de stade de notre analyse, nous pouvons d’ors et déja affirmer qu’il n'y a
aucune trace ou preuve de la théorie de I'abrogation dans le Coran et le Hadith
authentifié.

II1- L’abrogation est un concept logique

Nous avons déja évoqué les nombreux illogismes engendrés par les interprétations
partiales du verset et du hadith principal. Nous ne citerons donc en cette ultime
rubrique qu'une « preuve » assénée autant de fois qu’il aura fallu a qui aurait pu
douter de la parole des ulémas.

30- Nous connaissons tous ’exemple le plus illustre d’abrogation dans le Coran, il
est relatif, nous enseigne-t-on, a l'interdiction des boissons fermentées enivrantes,
Kkhamr. La réside la preuve scripturaire incontournable, 'argument irréfutable de la
réalité de I'abrogation en I’économie coranique, le raisonnement logique balayant
tous les illogismes : Il est parfaitement établi que Dieu dans le Coran procéda en
trois étapes pour aboutir a la prohibition définitive et totale de ces boissons. Si 'on
tient compte de la chronologie présumée des sourates concernées, on note :

Etape1 : Mise en garde morale : le khamr est un grand péché, S2.V219.
Etape 2 : Interdiction circonstanciée : ne pas prier en état d’ivresse, S4.V43.

Etape 3 : Interdiction générale et définitive : $5.V90.


http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn26

L’abrogationnisme prétend que S5.V90 abroge logiquement les deux révélations
précédentes. L’abrogation se parerait de plus des vertus de la pédagogie divine. Telle
en serait d’ailleurs la justification profonde. Bien évidemment, aucune mention
littérale indiquant sa fonction abrogeante, ou abrogative, ne figure en ce verset, tout
comme aucun hadith du Prophete ne vient confirmer cette auto annulation
coranique. Nonobstant, la preuve de I'abrogation serait donc en la logique qui ici la
sous-tend. Ainsi, point ne sera besoin de preuve scripturaire pour déclarer tel verset
abrogé, la raison logique y suffit. L’histoire de I’abrogation du khamr devient
subséquemment I'’exemple le plus représentatif de la logique présidant a
labrogation, justification rationnelle, paradigme répété des livres de sciences
coraniques. La dialectique ne serait-elle pas ici confondue avec la logique.

L’on est en droit de se demander ce en quoi le troisieme verset abroge les deux
autres. En quoi l'interdiction de consommation abroge l’affirmation divine de
$2.V219 : le khamr est un grand péché ? La prohibition d’'une chose abrogerait-elle
la notion de péché qui lui est afférée ? En ces conditions, I'interdiction de I'adultere
déculpabiliserait I'adultére lui méme! En quoi de logique linterdiction de la
consommation abrogerait l'interdiction de prier ivre ? Supposerait-on que la
prohibition d’'une chose la rend de facto pleinement effective, que nul plus jamais ne
boira ? La réalité prouva, prouve, et prouvera le contraire.

31- La logique divine n’est donc point ici en l'abrogation, et cette série de
dispositions coraniques se concoit tout simplement comme une suite logique
d’énoncés, 1- cause, 2- conséquence, 3- conclusion.

Autrement abordé, et une fois réordonnés, nos trois versets correspondent en
quelque sorte aux termes dun syllogisme particulier : Il est interdit de prier ivre,
I’alcool enivre,[27] donc il devient interdit d’en consommer. La conclusion dun
syllogisme abroge-t-elle les prémisses ![28

L’abrogation est un outil conceptuel que les ulémas ont mis a leur service et non
point une vérité de I'Islam. Aucune supposée logique supposée divine n’y préside.
Dieu, en Sa Transcendance, n’a nul besoin de retoucher sa prescription, nous
faudrait-il admettre que le législateur ait a changer d’avis ou éprouve le besoin de
revoir sa copie ? Le Coran est la derniere révélation, le Message destiné a 'ensemble
des hommes pour tous les temps et, imaginer qu’il eut a souffrir de modification en
fonction des vicissitudes des premiers musulmans, revient au final a donner plus
d’importance aux contingences humaines qu’aux exigences de I'absoluité divine, au
circonstancié plus qu’a I'intemporel. De plus, il n’est pas admissible que Dieu ait pu
mettre a disposition un texte dont une partie n’aurait pas de valeur. Existerait-il des
versets sans objectifs mais que nous devrions réciter ? Une partie du Message de
Dieu n’aurait-elle donc quune fonction décorative !


http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn28
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn27

CONCLUSION

Nous aurons évoqué les principales étapes de I'analyse littérale du verset censé
fonder le principe d’abrogation par et dans le Coran, S2.V106. Dune part, les
résultats obtenus réfutent sans appel la théorie de I'abrogation. Ils réfutent de méme
que le Coran ait proclamé abroger les précédentes révélations. D’autre part, ils
mettent en évidence des indications formelles quant aux mécanismes de révélation
en une perspective éclairant l'histoire des religions, c’est-a-dire l'histoire de la
Révélation.

« L’interprétation » classique de ce verset ne repose que sur une spéculation
extérieure au texte coranique. Telle est la définition méme de la lecture littéraliste,
une surimposition de sens. Par déplacement sémantique et isolement du contexte,
I'on a su ainsi imposer au Coran un concept élaboré afin de régler les contradictions
que les exégeses, les disputations juridiques, les controverses dogmatico-politiques,
suscitaient au sein méme du Coran. L’arbitraire de I'outil parut si efficace qu’il fut
rapidement mis au service de tous les arbitraires.

Il y a, il nous faut le dire clairement, une sacralisation des acquis de nos
prédécesseurs, érigés en remparts de vérité orthodoxe. Et qui veut porter
actuellement turban doit veiller aux créneaux que rien n’en soit critiqué. Se faire-
valoir, pour le suiveur comme pour le suivi, éléve notre corps savant et ceux qui s’en
réclament indirectement a un degré de sacralité dépassant bien souvent celui du
Coran. La pseudo théorie de ’abrogation illustre parfaitement cette problématique.

Non point que nous ayons des intéréts personnels a nous opposer a I’establishment,
il serait au contraire bien plus sage que nous flattions le tarbouch dans le sens du
poil et que nous mettions notre (im)pertinence au service de ’'apologétique islamo-
médiatique. Ou, plus lucratif encore en ces temps mauvais, que nous déclarions le
Coran abrogé !

Mais, aussi simple que cela puisse paraitre, nous postulons en notre recherche
qu’aucune lecture du Coran, et donc de I'Islam, ne saurait se faire sans vérifier si les
outils qui nous sont proposés sont adéquats et, ceci, uniquement, justifie pleinement
que nous critiquions au sens noble du terme une partie de nos certitudes classiques.
Nous en sommes conscient, ce n’est point ce coup de boutoir qui effondrera dun
coup la Citadelle. Au moins aurons-nous eu I'imprudence, et non point 'impudence,
d’avoir voulu montrer la voie d’acces, la faille de tout un systeme.

Plus cher a nos yeux que ce combat aux accents de la Manche, nous espérons, plus
modestement encore, avoir pu indiquer quelques éléments de lecture pour qui
cherche encore traces de la Lumiere révélée.



Il n’y a de pire contrainte en religion que la servitude de l'esprit, la foi comme
ennemi de la raison; n’aurions pas lu un jour que « Point de contrainte en
religion »...

Notes
[1] Voir infra les points 20 et 21.

[2] Plutot qu'un exposé détaillé de notre méthodologie d’analyse littérale, qui pourrait s’avérer indigeste,
nous essayons de fournir par nos articles sur Oumma une démonstration appliquée, point par point. Nous
en avons évoqué les principes fondamentaux en l'article : « La colombe a I'épée » in : note 1.

[3] 1l s’agit de : « Réfutation de I'abrogation ; Un colosse aux pieds d’argile ». Etude exhaustive que nous
avons réalisée il y a quelques années mais que, faute temps, nous n’avons toujours pas édité.

[4] Cf. article : « Dieu défend les croyants ; Des versets sataniques ».

[5] La position de Tabari quant a ce verset est particuliere. Nous avions précisé en note 10 du volet
précédent qu’il ne faisait guere recours a I’abrogation lui préférant bien souvent la spécification restrictive,
takhsis, autre systéme dont la régulation peut s’avérer incontrdlée. Concernant I'interprétation de ce
verset il retient la notion de transfert et non pas d'abrogation pour les mémes raisons que celles que nous
exposons. Par la suite, soucieux de concilier malgré tout l'avis « officiel », il développe une explication du
verset assez complexe et partiale essayant de conjoindre son opinion a celle de la majorité.

[6] « Yunazzala ’alaykum min khayrin » est trop souvent traduit littéralement et improprement par :
« qu’on fasse descendre [nazala] sur vous un bienfait » alors qu’en fonction du contexte et de
l'usage de la langue arabe bien des commentateurs I’avaient compris comme désignant, a 1’évidence, la
« descente » des versets du Coran : « que vous soit révélé [nazala] un bienfait [c.a.d le Coran] de
votre Seigneur ». Rappelons qu’en arabe coranique c’est la racine nazala, descendre, et ses dérivées qui
sont utilisés pour désigner les divers phénomenes et mouvements de révélation.

[7] La révélation faite a Médine déstabilisait les Gens du Livre et leurs clergés mais aussi interpellait
fortement les Arabes "illettrés" qui, pour expliquer cette étrange manifestation, se perdaient en conjectures.
Cette polémique quant au probléme posé par I'existence du Coran était donc commune aux Gens du Livre
et aux polythéistes. Ceci explique qu’en ce verset soient associés les Gens du Livre et les polythéistes alors
qu’en cette deuxieme partie de la sourate 2 il n’est question que de certains Juifs, parfois de Chrétiens, ou
conjointement des “Gens du Livre”. Ils évoquaient alors plusieurs hypothéses et notamment le fait que
Muhammad, SBSL, devait se faire dicter le Coran par un juif ou un chrétien : “Les dénégateurs disent
donc : Ce Coran n’est que calomnie et blasphéme et il est aidé en cela par d’autres gens...Ce
n’est qu’un ramassis de légendes qu’il se fait écrire et qui lui sont dictées matin et soir.” S
25.V4-5. Notons que l'extréme orientalisme n’a rien trouvé de guere plus différent pour essayer de
disqualifier et discréditer le Coran ; la réponse a leurs allégations, aussi futiles qu’inutiles, a donc plus de 14
siecles !

[8] Précisons, en toute rigueur, que les versets faisant suite au verset 106 confirment le sens du contexte et
la fonction explicative de ce verset. Nous ne pouvons ici, faute d’espace, en donner lecture, Cf.

[9] Nous présentons la une traduction minimaliste car I'analyse de I'indétermination pronominale de ces
versets entrainerait de nombreux commentaires.

[10] La démonstration en est possible mais hors de notre présent cadre d’étude : en ce verset, la particule
wa n’est pas conjonction de coordination mais de subordination logique. Il faut donc bien traduire au plus
pres par : "Dieu efface ce qu’il veut, ou il confirme, car Il détient la Mére du Livre."


http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref10
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref9
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref8
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref7
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref6
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref5
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref4
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref3
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref2
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref1

[11] L’on releve aussi comme traduction : la prescription-mere, le Livre Mere, Larchétype de la lecture,
loriginal, etc.

[12] Cette expression est de traduction difficile : lawh, désigne a l'origine une surface polie qui refléte la
lumiere. Puis, par extension, elle désigne : une table, une tablette, sur laquelle on écrit. Le participe passé
mahfiz, signifie préservé, protégé, et indique donc dans le contexte que cet écrit premier, essentiel,
demeure inchangé et permanent. Il aurait donc fallu traduire par: « La Table lumineuse de lécrit
subsistant ». Par convention, nous avons utilisé la traduction la plus fréquente : « la Table Protégée ».

[13] Cf. & ce sujet notre article : « Le Coran, communauté de différences ».

[14] Le V38 est constitué de trois phrases distinctes : Elles constituent la séquence suivante : 1- Rappel de
la nature humaine des Messagers. 2- Seul Dieu est maitre de la révélation et de son contenu. 3- A chaque
étape, stade, [ajal], c’est-a-dire ici, génération, nation, communauté, il y a eu une révélation spécifique
[kitab].

[15] L’emploi des guillemets et la mise en italiques sont ici obligatoires. En effet, s’agissant de la Table
Protégée, le terme ayat, rendu par verset ou signe, n’a pas de signification autre que métonymique
puisque, en ce niveau de réalité, il n’y a pas de signes possibles perceptibles par les créatures. Il s’agit donc
d’une forme de vérité divine absolue et inaccessible consignée [nasakha] sous un aspect qui ne peut que
nous échapper. Son transfert sous une forme adaptée a et vers I’humanité est donc rendu nécessaire ; ce
faisant, le message délivré sera rendu accessible a ceux qui le recoivent et constitue alors, si I'on considére
le Coran, un verset tout comme un Signe.

[16] Ce qui nous permettrait de proposer pour umm al kitab I’expression Ecrit matriciel. Rappelons qu’en
dehors de la valeur technique précise du terme matriciel ce dernier dérive de matricis, matrix, de mater, en
latin la mere.

[17] La deuxiéme considére, comme nous I'avons fait, que nasakha indique bien en ce verset le transfert a
partir de la Table Protégée. C’est tout du moins 'avis de Al Asfahani cité par Ar-Réazi. Il ne faudrait pas en
conclure hativement que tous les mutazilites furent opposés a ’abrogation. En réalité, ce phénomene leur
posait moins de difficultés conceptuelles d’ordre ontologique qu’il n’en posa aux asharites. Les termes de ce
débat nous sont connus : comment concilier le fait que Dieu soit immuable et incréé, que Sa Parole soit de
meéme incréée et immuable, et le fait qu’Il la modifie et qu’elle soit modifiable...

18] « ...The abrogation relates to the earlier divine messages and not to any part of the Qur’an itself. »
[19] Pour S2.V52 voir note 4.

[20] Rappelons qu’est dit ahad un hadith rapporté selon un seul et méme isnad, un tel hadith n’est ainsi
connu que selon une seule chaine de transmission. Il n’est donc pas possible de vérifier par une autre voie
que le Prophete aurait pu prononcer cette parole. Méme si les transmetteurs sont considérés comme sfirs,
sahih, le texte ainsi transmis ne demeure qu'une probabilité non quantifiable. De fait, il est généralement
admis que I'on ne peut utiliser de tel hadiths en jurisprudence, comme il est généralement transgressé la
dite regle. Il nous faut savoir que la grande majorité des hadiths sahih est de type ahad. Le statut
ontologique et intellectuel du Coran nous semble relever d’'une catégorie infiniment plus supérieure a la
jurisprudence, utiliser a ce sujet des hadiths ahad est donc assez inconsidéré.

[21] Il y a de nombreux arguments grammaticaux rendant impossible la lecture proposée, nous ne pouvons
présentement les développer, ils ne sont toutefois pas indispensables a la compréhension de la
problématique.

[22] Pour mémoire, ce hadith est rapporté par d’autres, Muslim, Abti Dawud, etc., mais uniquement selon
les deux premieres versions. La troisieme version ne se trouve mentionnée que par Al Bukhari, et une
unique fois.


http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref22
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref21
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref20
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref19
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref18
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref17
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref16
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref15
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref14
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref13
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref12
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref11

[23] Le hadith est ahad, les trois premiers maillons a partir de Aisha sont identiques quelques soient les
versions, c’est donc que les modifications de texte ont été faites tres probablement a partir de la quatrieme
génération. Il s’agit bien de la période ou I'on ressentit le besoin exégétique de I'abrogation.

[24] Pour expliquer cette contradiction il a été créée de facto une catégorie spéciale dénommée
mansiakhu-t-tilawa, labrogé de récitation. Le tour est joué, I'illogisme classifié, I'on rangera sous cette
étiquette ces versets qui pour étre ainsi abrogés de récitation auront été élevés au ciel (rufi‘at) apres avoir
été révélés ! Parfois de tels élans nous transportent !

[25] Nous avons cité préalablement un hadith ou Abti Hurayra employait le verbe nasakha en ce méme
sens, tel était bien 'usage d’alors.

[26] D’aucuns, conscients de cette difficulté, affirment sans 'ombre d’une hésitation et d'une preuve que
cela serait rendu possible par l'intervention divine effacant les versets de la mémoire des hommes. La foi
rend aveugle dit-on, elle rend aussi amnésique donc ! Rationnellement, ce prétendu miracle n’a pas eu lieu
puisque 'on trouve (nécessité oblige) des propos cités au dossier par les abrogationnistes eux-mémes ou
des Compagnons récitent des versets qui sont censés avoir été abrogés, c’est-a-dire effacés de leur
mémoire !

[27] $2.V87 : le khamr y est généralement dit par les traductions : « grand péché », ithm kabir. Or, le
mot ithm signifie aussi immoralité, mis en opposition en ce verset a des « profits » il prend sans difficultés
le sens de préjudice moral. Autrement dit, concernant le kkamr : le préjudice moral découlant de I'état
d’ivresse.

[28] Ici, I'ordre des énoncés ne suit pas exactement l'ordre de révélation classiquement supposé des
sourates mais la logique des événements. La séquence classique, celle dont nous avons donnée et analysée
les trois étapes, suit traditionnellement I'ordre suivant : $2.V219, §4.V43, $5.V90, ce qui correspond
bien a l'ordre chronologique admis : S2 serait 87°™¢, §4 serait 92°™¢, S5 est fort probablement 112°™¢,
Notre syllogisme suit quant a lui 'ordre S4-S2-S5. Nous ne trouvons point la de contradiction étant
entendu que les sourates 2 et 4 sont fort longues et qu’il est totalement infondé de prétendre qu’elles
auraient été révélées d’'une seule traite. Nul ne sait vraiment a quel moment bien des fragments les
composant ont été révélés, rien n’exclut donc que le V219 de S2 ait pu étre révélé antérieurement au V43
de S4 ; Ces deux sourates sont manifestement composites et ont été constituées progressivement par le
Prophéte au fur et a mesure des révélations et des indications qu’il recevait a ce sujet. Rationnellement,
notre inversion d’ordre avant I'interdiction définitive et totale est bien plus solide. Liée étroitement au sens
du mot ithm comme explicité a la note supra, elle présente de plus un avantage majeur, mais c’est la
encore un autre sujet ; elle permet de mettre littéralement en évidence la cause de I'interdiction, livresse.
Ceci court-circuite toutes les tergiversations juridiques classiques quant a la validité de I'emploi du
raisonnement analogique, qyyas, largement critiquable et critiqué en la matiere...mais c’est la encore un
autre sujet. De méme, le fait de prétendre que S5.V.90 abroge $2.V219, annule le verset ou la cause
essentielle de l'interdiction du khamr figure. L'on élimine donc par la I'argument qui permet de
comprendre juridiquement l'interdiction, c’est ainsi qu’il put étre curieusement considéré que I'on pouvait
boire des boissons alcoolisées obtenues a partir d’autre chose que du raisin ou des dattes, khamr, mais ceci
est encore un autre sujet. Ceci amena aussi les casuistes de la jurisprudence a déclarer que Dieu interdisait
sans qu’il y ait nécessairement de raison, mais c’est la encore un autre sujet...

Troisiéme partie publiée le 07/01/2010


http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref28
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref27
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref26
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref25
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref24
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref23

3. Une Eglise Copte endeuillée est une mosquée profanée

J’avais prévu de publier un troisieme volet a cette réflexion sur un principe, 6
combien fondamental : « Point de contrainte en religion ». Il m’intéressait d’y
montrer comment, a travers 'analyse littérale, 'on pouvait d'une part débarrasser ce
dit verset des poncifs qui 'empoussierent, le libérer des fers de 'abrogation, et lui
rendre a la lettre sa noblesse. Je pensais ainsi en explorer la structure intime afin de
démontrer que nos certitudes s'imposent bien souvent au texte. Je ne sais pas si je le
ferais, tres sincerement, parfois la fureur du temps me rend vaine la subtilité
exégétique. L'urgence est a présent non pas a la raison mais au cceur. Le mien, le
noétre, celui des victimes, toutes les victimes, parfois un mort fait déborder
I'immense fosse de la vie. Coptes en priere, Musulmans en priere, hommes et
femmes en priere, hommes et femmes sans prieres. Je ne sais qui a commis ce crime
supplémentaire, quel esprit de mal, quel coeur malade ; mais j’ai la certitude qu’il a
ainsi massacré tous les hommes de bonne volonté. Mon Dieu, Dieu, n’a nul besoin
de sacrifices.

Il me reste donc pourtant encore de I'espoir pour tous les croyants :
“Dieu, certes, défendra les croyants.
Dieu, certes, n’aime pas le traitre plein d’ingratitude.” S22.V38

L’actualité, sanglante, et le sang est bien ’encre des médias, rappelle ainsi 'exégese
a la réalité. Loin de l'effort exégétique, je lirais donc aujourd’hui avec ceux qui le
souhaitent le Coran avec mon ceeur et je lirais ainsi les versets qui, comme un fer
rouge, marquent mon ame : “ Point de contrainte en religion.”

Mais, tout d’abord, si la tolérance nous semble un principe obligatoire, I'intolérance,
elle, est de regle, et le batard de cette harpie a bien parfois le visage de I'indignation
sélective. Nous sommerait-on de nous émouvoir du sort de nos freres !

A tous nous dirons ceci : « Qui a tué une ame a tué Chumanité entiéere, qui a sauvé
une ame a sauvé Chumanité entiere. » S5.V32. Nous qui souffrons des lors que le
sang d’un seul fils d’Adam est versé, nous pour qui la vie est sacrée, pour qui toute
ame est unique, afghane, palestinienne, arabe, juive, copte, noire ou blanche,
croyante ou non-croyante. Mon frere, quelle que soit la couleur de son ame, est mon
frere ; tel est le vrai visage de I'Islam.

Mais aussi, serions-nous les coupables désignés d’office que nous ayons a nous
excuser avant proces ! En ce monde de duplicité les assassins ont pignon sur rue et
les victimes sont repentantes ! De quels droits et de quelle raison se réclament
I’hypocrite, le cupide, le populiste, 'apprenti fasciste, le servile !

Le crime ne profite jamais qu’a ceux qui le commanditent. Or, pas un attentat
commis prétendument par des « musulmans » ne profite aux musulmans. Pas une



horreur non plus que nous puissions légitimer, pas une infamie que nous devrions
justifier.

Mais encore, le piege est simple, dresser les croyants les uns contre les autres, que la
victime soit bourreau. La dignité et la patience sont les seules armes face a
I'instrumentalisation machiavélique de la foi.

Le mal est partout ; a I’heure présente I’'Occident ne s’interroge guere sur les raisons
du mal qui le ronge et fait de lui le prédateur le plus redoutable qu’il soit. Un tueur
froid et efficace, un planificateur de la mort selon une logique économico-politique,
sans état d’ame. Un tel pouvoir vampirise, il vit de la mort.

D’autres, au nom d’une foi usurpée ou déviée, d'un désespoir mortifere, d’'une crasse
bétise, ne sont que marionnettes aveugles explosant comme au cinéma show.
D’autres, leurrées en leur foi, cultivent sans le savoir une sombre haine,
I'indifférence, ne connaitre que les morts et les souffrances de son propre camp,
lautre n’est rien d’autre qu’un cadavre sans valeur.

Nous, croyants de tous les horizons de foi, n’avons cesse de nous interroger, ou tout
du moins devrait-il en étre ainsi. Seul le non-croyant infatué est empli de certitude,
voila bien le faux paradoxe: tout croyant en la certitude de sa foi ne cesse de
s’interroger car la vie n’est pour lui que sens moral.

En les premiers sombres jours d'une sombre année d'un sombre siecle, il cherche la
lumiére au coeur du Livre :

Il a vu, il a lu, comme une lueur, un espoir : « Point de contrainte en religion. »

Il a compris le message : La foi est un mouvement autonome, elle surgit en chaque
étre selon la volonté de Dieu, je lis alors : « Point de contrainte en la foi. »

La foi n’est pas une religion, c’est reconnaitre 1’existence du Créateur, je comprends
alors : « Point de contrainte quelle que soit la religion. »

Pour Dieu donc toute foi est noble, tous les croyants freres, je sais alors que : « Il
n’y a pas a contraindre a UIslam. »

Etre croyant c’est donc accepter I'unicité de Dieu et la multiplicité de sa Création,
j'affirme alors que : « Il n’y a pas a contraindre au nom de la foi. »

Au dela méme de la tolérance, il sait que le respect le plus profond est dii a tout ame
voulue par le Créateur, je saisis alors que: « Nul ne peut contraindre a
croire. »

S’ouvrent a lui les lumieres de la foi, au-dessus des carcans, je sais alors que : « La
religion n’est pas un principe de contrainte. »



Il sait alors en sa chair alors que le croyant n’a pas a subir de contrainte du fait de sa
foi.

Mais voila, ’'homme est homme, le loup son frere, et I'impossible blancheur de
l’agneau.

Il est seul, il lit : « la droiture, certes, se distingue de U’'égarement. »

Croyant il 'est car Dieu seul I’a appelé a fuir les dévoiements et a aimer la rectitude,
la beauté au sein de la laideur.

Croyant, il sera jugé comme les autres a I'épreuve de ses actions Ici-bas. Il n’est pas a
l’abri, pas d'impunité, pas de passe-droit, il est comme tout étre tributaire de ce qu’il
aura réalisé, il est faible et il est fort. Il peut percevoir en lui-méme et par lui-méme
la droiture de ’égarement, il peut suivre le chemin de droiture ou en dévier.

Croyant, il sait alors que : « celui qui rejette ’Oppression et croit en Dieu
saisit ainsi Uanse solide, sans faille. » 1l n’est plus seul : « Dieu entend et
sait. »

Cette anse parfaite est comme la Main tendue, la saisir est s’élever : « Dieu est
UAmi des croyants, Il les fait passer des ténebres a la Lumiere ». J'ai
compris que la Lumiere était pour tous les croyants, tous les cceurs en recherche.
J’ai compris aussi que Dieu ne connaissait pas la haine, ceci n’est que notre triste lot,
le fruit amer de nos fréles certitudes. Simplement, « la droiture, certes, se
distingue de lUégarement » et il en est qui se refusent a s’abandonner
pleinement a Dieu: « ceux qui dénient la foi, leurs alliés sont bien les
Oppresseurs, ils les font passer de la Lumiére aux téneébres. » Ils font de la
terre d’Ici-bas un enfer, attisant le feu et semant la mort, ils sont les fossoyeurs de
leur devenir : « tels sont les hétes du Feu, ils y demeureront ajamais. »

Il en est ainsi,

“Point de contrainte en la foi. La droiture, certes, se distingue de
légarement. Celui qui rejette UOppression et croit en Dieu saisit ainsi
Uanse solide, sans faille. Dieu entend et sait.

Dieu est 'PAmi des croyants, Il les fait passer des ténebres a la Lumiere.

Ceux qui dénient la foi, leurs alliés sont bien les oppresseurs, ils les
Jfont passer de la Lumieéere aux ténebres. Tels sont les hotes du Feu, ils y
demeureront ajamais.”’S2.V256-257.



Quatrieme partie publiée le 11/03/2010
4- Apport de ’analyse littérale : « pas de contrainte en la foi ».

Nous aurons évoqué au volet I consacré a cet énoncé : « Point de contrainte en
religion », les douze significations qui semblaient étre entendues en ces quelques
mots. Au volet III, sous un autre aspect, et a la douleur des événements actuels, nous
en aurons mis en lumiere les principales propositions. L'exégese n’est point une
spécialité coupée de la réalité mais, au contraire, elle éclaire notre monde a la
lumiere du Coran.

Il aura bien fallu aussi lever quelques contraintes que subissait notre verset. Il nous
semblait fondamental que 'on nous restituat notre bien, un verset d’or qui, par
quelques étranges alchimies, avait été transmuté en plomb. Cette opération fut
menée pour l'essentiel au volet II: « Réfutation de labrogation », a vrai dire
réfutation du principe d’abrogation du Coran par le Coran et réfutation de
I’abrogation des anciennes révélations par le Coran.

L’on nous dira encore que face a 'évidence du Texte il nous suffit d’écouter la raison
de notre cceur. Et que le Coran nous parle, il nous suffirait de I'écouter, inutile de
tant chercher. Mais, que nous dit le Coran ? Est-ce lui qui s’exprime, ou est-ce
nous ? Est-ce vraiment lui que nous nous entendons, ou ’écho de notre pensée ?
Est-ce lui que nous lisons ou le reflet, ou 'ombre, de nos raisons ?

Aussi, si ces quelques mots du Coran nous paraissent si primordiaux,
paradigmatiques, est-ce du fait des divers et riches sens que nous lui attribuons
tous, y compris ceux qui cherchérent a ’écarter en le déclarant abrogé, ou est-ce
pour une raison plus profonde ? Qu’est-ce qui provoque en nous a la lecture ou a
laudition de cette phrase : « Point de contrainte en religion », ou « la ikraha
fi-d-din », comme une profondeur, une perception d’essentialité ? En ce dernier
chapitre, et par 'analyse littérale, nous tenterons donc de nous rapprocher de cet
autre niveau de compréhension d’un énoncé peut étre par trop poli a force d’usage...

ETUDE LEXICALE ET TEXTUELLE
Ikraha :



De la racine verbale kariha 'on obtient la forme IV akraha, verbe signifiant tres
précisément forcer quelqu’un a faire une chose qu’il a en aversion ; Le mot ikraha
en est le nom d’action.

En $24.V33, le verbe akraha est utilisé a deux reprises et le mot ikriaha une fois.
Ce verset est parfaitement représentatif du champ sémantique de la racine kariha :
«...par esprit de lucre ne contraignez pas [la tukrihii] vos jeunes
esclaves a la prostitution alors qu’elles désirent étre chastes. Celles qui,
malgré tout, y auront été contraintes [yukrihhunna], Dieu, certes, leur
sera apres cette contrainte [ikraha] Pardonneur, Tout de miséricorde. »

En francais, le verbe contraindre, comme ses quasi synonymes obliger, forcer,
exprime le fait de vouloir contraindre quelqu’un a agir contre son gré. Par
extension, contraindre est aussi faire entrave a la liberté d’action. Mais, en arabe, le
mot ikraha signifie uniquement action exercée contre une opposition ou une
aversion. Notons alors que les divers sens donnés a la formule « Point de
contrainte en religion » sont préférentiellement établis en fonction du deuxieme
sens francais du verbe contraindre: «entrave a la liberté individuelle ou
collective », sans que nous puissions en ce cas affirmer que ikraha est aussi une
telle acceptation.[1]

Fi:

Normalement, tant le verbe kariha que la forme IV akraha et le nom d’action
ikraha entrainent l'usage de la préposition ‘ala. L'on dit par exemple: la
yukrihuhum ‘ala d-din : il ne les contraint pas a la religion.

Ainsi, en «la ikraha fi-d-din », « point de contrainte en religion », 'emploi
particulier de la préposition fi (principalement : dans, sur, au sujet de, en, par
rapport) est significatif et doit modifier notre compréhension de I’énoncé.[2] Le

sens premier et principal percu est alors : « le din ne peut étre en rapport avec une.
notion de contrainte ».

Ceci étant, nous comprenons, quelle que soit 'idée que nous ayons du mot din, que
la notion plus générale de « liberté de conscience » ne serait étre imposée a ce texte
coranique.

Ad-din :

Un des mots-concept coraniques par excellence ! Mentionné quatre vingt fois dans
le Coran, signifiant communément rétribution en la Fatiha et, ailleurs, compris
grosso modo comme correspondant au terme francais « religion ». Cependant, din
possede plus d’'une vingtaine de significations en arabe et plus d’'une dizaine en sont
retrouvées dans le Coran. Nous ne pourrons en discuter ici, mais nous sommes loin
du monolithique din = religion.[3]


http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_edn3
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_edn2
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_edn1

Citons comme usage coranique pour din : rétribution, attribution, solde, coutume,
désobéissance, religion, foi, croyance, confession, rite, culte. Présentement, nanti
de Tlarticle, et selon le contexte, ne sont candidats théoriques que les termes
suivants : religion, culte, rite, foi. En fonction de la signification précise de ikraha
et de la valeur de la préposition fi nous ne pouvons ici retenir pour din les sens de
culte ou rite.

En effet, toute pratique, rite, culte, procede d'une contrainte a minima. Le verbe
arabe ‘abada que nous traduisons par adorer signifie a I'origine fouler du pied. La
forme II ‘abbada est mettre en esclavage. Par suite, I'on obtint le sens : étre au
service de, et, s’agissant d’une divinité, lui rendre un culte. S’agissant de Dieu apres
la révélation coranique : se faire le Serviteur du Seigneur. [4]

Ainsi, « ad-din » désigne-t-il en notre verset soit la religion soit la foi. La présence
de l'article « al/ad » a fait dire aux anciens commentateurs qu’il s’agissait de la
religion, c’est-a-dire, pour eux, I'Islam. Or, si nous considérons que la détermination
par larticle qualifie bien la religion islam, alors le sens du verset en fonction de ce
que nous avons jusqu’a présent mis en évidence littéralement est le suivant : « il n’
y a pas de contrainte dans la religion islam ». Si nous donnons a la
détermination « la religion » un sens général, ce qui est grammaticalement tout
aussi possible, I'on comprend alors: «Il n’y a pas de contrainte en la
religion ». Dans les deux cas, ces énoncés ne peuvent étre retenus puisqu’il n’y a
pas de religion sans contrainte.[5]

Ayant procédé systématiquement par élimination, le sens a retenir en ce verset pour
ad-din ne peut étre que : la foi.[6]

Littéralement, il sera donc exact de traduire ainsi :
« pas de contrainte en la foi. »

Une telle formulation est a vrai dire assez indéterminée mais, en cela méme, elle est
fidele a l'original. Jusque a présent, selon les lignes classiques ou modernes, il nous
semblait possible de lire la comme l'interdiction d'un comportement : il n’y aurait
pas de contrainte a exercer en matiere de religion et ou en matiere de foi.

La proposition coranique, tout comme sa traduction, est nominale ; et cette absence
de verbe, outre qu’elle génere une certaine indistinction, amene de fait a rechercher
quel est le lien ou le rapport exact établi entre le principe de contrainte et celui de
Joti. 1l ne s’agit donc plus de I'’énoncé d’une interdiction mais de celui d'une
affirmation stipulant que la fot et la contrainte sont pour ainsi dire incompatibles,
deux états qui ne peuvent coexister, ou deux cas qui ne peuvent se produirent
concomitamment. Ceci est bien évidemment confirmé par le sens premier de
ikraha et 'usage particulier de fi comme précédemment étudié et nous pourrions
donc expliciter la formulation coranique ainsi :


http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_edn6
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_edn5
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_edn4

« la foi ne peut étre en rapport avec une notion de contrainte. »

L’approche littérale aura donc permis d’écarter nos systemes usuels de
représentation, notre paradigmatique comme disent certains. Il nous apparait alors
que cet énoncé coranique : « pas de contrainte en la foi », nous indique autre
chose ; la “contrainte” signifiée n’est plus ici un phénomene extérieur mais interne,
puisque I'une a le pouvoir de s’opposer a l'autre. La “contrainte” semblant ainsi
relever du méme domaine ontologique que la foi. Avant que de nous en expliquer,
nous devons toutefois rechercher confirmation de cette nouvelle piste de
signification en examinant le contexte.

ETUDE CONTEXTUELLE

Etape essentielle de 'analyse littérale, souvent longue et laborieuse de nature, nous
ne signalerons en résumé que les points essentiels suivants :

- Le chapitre en question est axé sur I'affirmation : « St Dieu Uavait voulu ils ne
se seraient pas combattus [au sujet du message des prophetes]...mais ils
divergeérent ; certains crurent et d’autres déniérent leur foi. » S2.V253.

- Le verset central en est bien siir « ayat al kursi », V255, dont 'objet unique est la
transcendance et ’absoluité de Dieu, Seul détenteur de la Vérité et de toute Science ;
en conséquence de quoi notre perception intellectuelle du monde est marquée du
sceau de la relativité et de 'imperfection.

- Le V256 de S2, d’ou est extrait notre péricope « pas de contrainte en la foi. »,
s’inscrit donc en un chapitre consacré a une réflexion sur les relations des hommes
envers la vérité divine, nature et reconnaissance de la foi.

Quoique succinct, ce « cadrage » confirme que din doive signifier ici foi et non pas
religion. Plus encore, un tel contexte impose quasiment que sa conclusion : « pas
de contrainte en la foi » ait une porté conceptuelle. Le sens classique apparait
donc quant a lui dicté, en réalité, par « les circonstances de révélation » dont la
lecture appliquée a déplacé le sens conceptuel du verset vers un champ plus concret,
la tolérance en matiere de religion.[7] Plus exactement encore, la portée du verset
est réduite par ces « circonstances » au fait de ne pas pouvoir convertir de force a
I'islam.

ETUDE ANALYTIQUE

Ainsi, « pas de contrainte en la foi » prend-t-il sens en fonction de : « St Dieu
Uavait voulu ils ne se seraient pas combattus...mais ils divergeéerent ;


http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_edn7

certains crurent et d’autres dénierent leur foi » et de « Il n’y a point
d’autre Dieu que Lui...de Sa Science ils ne saisissent rien qui ne soit par
Sa permission... » S2.V253& 255.

Le Coran par le Coran : un autre passage coranique nous parait éclairer aisément ces
données. Nous y retrouvons la notion de foi [iman ;amanal, le verbe contraindre
[akraha], I’énoncé explicite d'un principe fondamental, et une de ses applications
essentielles : “Si ton Seigneur Uavait voulu, auraient cru [amana] tous
ceux qui sont sur Terre sans exception. Est-ce donc toi qui pourrais
contraindre les hommes jusqu’a ce qu’ils deviennent croyants! ”
$10.V99. Signalons que ce verset et le suivant s’inscrivent logiquement, comme il
doit étre de regle, en un contexte général similaire a celui de « pas de contrainte
en la foi ».

- Ceci confirme, a contextes équivalents, que le propos est bien a la détermination de
la foi, ou a la détermination de son absence, selon le Décret de Dieu.

- La notion de ikraha, contrainte, est commune a nos deux passages coraniques, ce
qui renforce la valeur clef de cette notion.

Il est donc dit : « S1 ton Seigneur Uavait voulu, auraient cru tous ceux qui
sont sur Terre », la foi, al iman, ne dépend que de Sa volonté. Il y a sur Terre des
croyants et des incroyants et nul ne changera cette réalité par Dieu voulue. Cette
absolue détermination, qui reste a expliciter, est immédiatement confirmée au
verset faisant suite : « Aucune ame ne peut croire sans que cela ne soit par
la permission de Dieu... »V100. La foi releve donc de la seule prérogative de
Dieu. En cette perspective, comprendre qu’il n’y a pas de contrainte en la
Joi impose de résoudre un probleme théologique fondamental ainsi posé :

1- D’une part, Dieu a « disposé » en tous les étres la « Foi ». Ceci est coraniquement
exprimé par le verset dit du “Pacte primordial” ou Dieu se présente a ’humanité et
lui dit: « Ne suis-Je point votre Seigneur ! » Ce a quoi les descendants des
« fils d’Adam »[8] ne purent alors que répondre: « Certes, et nous en
témoignons. » S7.Vi172.[q]

Conséquemment, réside en les étres humains une capacité innée[10] a croire en
Dieu, tous sont ainsi par définition et a priori “Croyants®[11]...C’est-a-dire
dépositaires de la “Foi innée” que nous distinguerons d'une majuscule : la Foi.

Ce postulat coranique est fort logique ; Dieu n’étant pas « de principe », c’est-a-dire
par essence, perceptible par les organes des sens par lesquels la raison de ’'homme
appréhende la réalité, il fallait donc que la foi repose sur une « condition »
différente, la Foi innée, sans quoi aucun étre n’aurait pu croire en Dieu.[12]

2- D’autre part, tous les étres ne sont pas en apparence croyants, comme le stipulent
de nombreux versets et 'observation de la réalité. Il nous est dit en apparence que


http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_edn12
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_edn11
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_edn10
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_edn9
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_edn8

cet état émane d’une volonté de Dieu et ne peut étre modifié par les hommes : “

Quant a ceux qui dénient, il est égal que tu les avertisses ou non, ils ne
croiront pas.” $2.V6, ce qui se justifie du verset déja cité : “Si ton Seigneur
Uavait voulu, auraient cru tous ceux qui sont sur Terre sans
exception...” S10.V99.

Selon ces termes essentiels il y aurait donc contradiction apparente entre I’existence
de la capacité innée a reconnaitre Dieu, la Foi, et la réalité tangible de la non-foi.
Plus encore, il y aurait opposition entre la Foi comme émanant de la Volonté de
Dieu et 'ordre de ne pas croire émanant aussi de Dieu.

Résoudre cette difficulté suppose de distinguer la foi, celle dont nous témoignons, de
la Foi, en tant qu’entité primordiale, donné ontologique. Cette foi que nous
percevons entre notre « coeur » est de fait mise en forme en et par notre esprit, elle
n’est qu'une image de la Foi. La non-foi suppose qu’entre I’esprit de ’'homme et le
siege de la Foi innée quelque “chose” s’interpose afin qu’il ne percoive pas la Foi.
Ceci se trouve explicité des les premiers versets du Coran ci-dessus partiellement
cité : “..ils ne croiront pas. Dieu a apposé Son sceau sur leurs cceurs.
Sur leurs ouies et leurs regards est un voile...” S2.V6-7.

Deux images ici se décryptent :

1- « Dieu a apposé Son Sceau sur leurs cceurs », le coeur en sémite est la
raison et non pas le siege des sentiments. Il est donc stipulé que Dieu accrédite (Il
appose Son Sceau a posteriori) le fait que ces gens ne croiront pas. Il n’est point dit
qu’ll scellerait Lui-méme les « cceurs », leurs esprits, afin que les gens ne croient pas
comme le laissent comprendre les traductions et commentaires classiques par :
« Dieu a scellé leurs cceurs ».

2- « Sur leurs ouies et leur regards est un voile », notre lecture ne suit pas le
découpage traditionnellement proposé de cet énoncé coranique. Il apparait ainsi que
les organes de perception (c’est-a-dire ce par quoi la raison est) du non-croyant
seront opacifiés par un voile. C’est de cette opacification que naitra pour la raison, le
« ceeur », I'incapacité a percevoir la Foi innée qui réside en 'étre.

Ce n’est donc point Dieu qui oblitere le coeur-esprit des hommes afin qu’ils ne
croient pas alors méme qu’ll a voulu fondamentalement qu’ils soient tous
intrinsequement porteur de la Foi. Cela signifie aussi que ce « voile » ne s’interpose
pas systématiquement entre l’esprit et la Foi de tous les étres. Nous en verrons en
infra la justification.

Puisque tous les individus naissent ‘ala-1-fitra, c’est-a-dire en particulier porteur
de la Foi innée, et mourront soit croyants soit dénégateurs de la Foi, et que ce
« voile » qui s’interpose entre la fitra et I'esprit apparait chez tous les individus,
nous pouvons en déduire qu’il représente ’Acquis, et vérifier a posteriori la solidité



de cette hypothéese. Nous distinguons de la sorte un donné de Foi et un Acquis, notre
vécu. Se définit ainsi I’ensemble des acquis qui s’opposeront a la manifestation de
cette Foi, a sa perception par I'esprit, la raison. Lors de notre développement, notre
apprentissage, certains éléments de nos éducations, de nos expériences, de nos
vécus intellectuels ou sentimentaux, vont se constituer en autant d’interpositions,
d’aversions, d’oppositions, imposant une “contrainte”, un ikraha, a la
manifestation de la Foi, tels sont les « voiles ».

Un hadith bien connu le confirmerait :

« Tout étre nait porteur de l'innéité de la Foi [‘ala-1-fitra]. Ses parents feront de
lui un Juif, un Chrétien ou un Zoroastre. Avez-vous déja vu naitre une béte
porteuse des marques que '’homme fait au bétail. »[13]

« Avez-vous déja vu naitre une béte porteuse des marques que 'homme fait au
bétail » indique bien que I’Acquis, les « marques », est socioculturel, sociocultuel,
conditionnement intellectuel, psychologique, et social. Cela vaut pour tous les étres.
Tous naissent porteurs de la Foi innée, ‘ala-1-fitra, puis leurs vécus spécifiques,
leurs Acquis personnels, vont s’interposer entre eux et la Foi innée. Selon la nature
des voiles tissés ils percevront la Lumiere de la Foi en fonction d’'un prisme qui leur
sera propre. Il en est de méme pour un Juif, un Chrétien, un Musulman. Tous
recoivent alors de l'unique Lumiere de la Foi innée une lumiere diffusée et
diaphragmée en fonction des “voiles de la contrainte” de I’Acquis qui leur est
spécifique. Communauté de Foi et différence de foi donc.

Plus généralement encore, ’Acquis se présente donc comme une “contrainte”,
ikraha, s’exercant obligatoirement contre la Foi innée. En fonction de 1’éducation,
du vécu des uns et des autres, cette “contrainte” sera d’intensité différente. La
“contrainte” est ainsi représentée par des « voiles » s’interposant entre la raison et
la Foi innée.

Tout étre est ontologiquement Croyant : « Lorsque ton Seigneur a extrait des
Bani Adam, de leurs reins, leur descendance, il les fit témoigner contre
eux-mémes : Ne suis-Je point votre Seigneur ? Ils répondirent : Certes
oui, et nous en témoignons. » Mais, en notre réalité, pour que ’homme puisse
croire, c’est-a-dire témoigner de la Foi par sa foi, il faudra donc nécessairement que
la “contrainte” de I’Acquis, d’'une maniere ou dune autre, peu ou prou, soit levée,
« pas de contrainte en la foi ». Cette résolution de ’Acquis sera opérée de par
la Volonté de Dieu : « aucune ame ne peut croire sans que cela ne soit par
la permission de Dieu... »

Nous comprenons alors qu’il y a “contrainte” a ne pas croire. Le concept méme de
Foi innée ou de fitra prouve qu’en réalité il n’y a pas de conditionnement a
croire[14] mais seulement a ne pas croire.


http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_edn14
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_edn13

Ainsi, tout homme ayant été créé porteur de la Foi, et celle-ci lui ayant été
obligatoirement occultée par ’Acquis, I'Equité divine veut que Dieu permette a un
temps donné que soit retirée la “contrainte”, certains « voiles » occultants. Il permet
alors a '’homme de percevoir ou pressentir la Lumiéere de la Foi. Si tous les « voiles »
sont par Dieu retirés, I’étre est alors pleinement illuminé, irradié, briilé par la Foi. Le
retrait est donc d’ordinaire partiel et ou progressif. Nous comprenons a présent la
signification de : « aucune ame ne peut croire sans que cela ne soit par la
permission de Dieu... » S10.V100 : tout homme est doué de raison, or cette
raison provient de I’Acquis, lequel est constituant de la “contrainte” s’exercant
envers la Foi. Cest donc dire que, de fait, aucun homme ne saurait pouvoir
retrouver cette Foi de par lui-méme, c’est-a-dire de par son intellect. Seul Dieu a le
pouvoir de lever cette “contrainte”, les hommes ne peuvent réellement et
pleinement croire que de par Sa permission.

L’aparté du V99 « Est-ce donc toi qui pourrais contraindre les hommes
jusqu’a ce qu’ils deviennent croyants! » s’entend a ce niveau la: « quelle
illusion que de prétendre vouloir amener par la force, douce ou dure, le hommes a
croire alors méme que seul Dieu possede la Science et la Puissance permettant de
lever la “contrainte” qui s’exerce sur chacun contre la Foi innée, l'origine méme de

la foi. »

Mais alors, puisque de part le Vouloir de Dieu il sera retiré la “contrainte ” qui pesait
sur la Foi de tous les hommes, tous devraient étre croyants. Or, 1'observation
confirme 1’énoncé coranique, nous I'avions mentionné : « Si ton Seigneur Uavait
voulu, auraient cru tous ceux qui sont sur Terre sans exception. » et « ...
il est égal que tu les avertisses ou non, ils ne croiront pas », tous les
hommes ne croient pas et tous ne croiront pas.

Il nous faut donc concevoir que lors de ces « dévoilements » voulus par
Dieu, s’interpose a nouveau quelque chose en 'homme et sa perception de la Foi. La
raison, et obligatoirement encore elle, du fait méme de sa nature discursive
conditionnée et conditionnante est alors appelée a valider ou s’opposer a cette
perception, elle seule est en mesure de le faire. Chacun étre ainsi se repositionne et
élabore a nouveau une suite de « voiles ». Selon leur nombre, leur textures et
tessitures, ce en fonction d’acquis culturels et de vécus variables, I'étre se qualifie
alors selon des natures et degrés différents de foi.

En ces conditions, le non-croyant que le Coran nomme dénégateur, kafir, est celui
qui maintiendra un « voile » totalement opaque, une “contrainte” telle qu’il déniera
ce qu’il a su et sait étre vrai, la Foi. Ainsi, au verset clef déja cité, le sens de : « ils ne
croiront pas...Sur leurs ouies et leurs regards est un voile... » s’éclaire ;
nous notons que les organes des sens, ceux qui permettent la constitution de la
raison, le coeur en sémite, sont au pluriel et que ce pluriel concerne un collectif,
alors que le terme «voile » est au singulier, tout comme l’est al ikraha, la
“contrainte”. Ce « voile » est donc considéré comme unique et équivalent pour tous



les étres pensants, il est le « voile du déni », celui qui recouvre, kafara, la Foi innée
du fait de 'homme dit alors kafir.[15] Il s’agit pour étre exact d'un « revoilement ».
Ce « Voile » qu’il convient de distinguer par une majuscule, n’est donc pas du fait de
Dieu mais de 'homme.

Plus avant encore, I'on aura compris que le dénégateur de la Foi n’est pas un
“incroyant”. Le statut ontologique de 'incroyant n’existe pas. Il y a ainsi en chaque
dénégateur un “Croyant”[16] qui s’ignore, comme il y a d’ailleurs en chaque croyant
un “dénégateur” qui s’ignore.

En synthese, comme en illustration, prenant garde a la traduction et a 'emploi des
: majuscules, nous pouvons lire le verset suivant ou chaque terme est un concept

U 2 3 (ST a8 (i 15 ALY FIT (o U (gLl () S 0 00 5308 i (ol in s il

“ Oriente donc ton “étre” [wajh] vers la Foi [ad-din], en t’écartant de la déviation
[hanifan], Foi de I'innéité [fitra] que Dieu a voulu inhérente a la nature humaine.
Cet ordre de chose ne saurait étre modifié. Telle est la foi [ad-din] droite [qayyim],
mais la plupart des gens n’en ont pas connaissance.” S30.V30.

CONCLUSION

Nous aurions dii, pour étre complet, donner l'analyse du verset et de son
complément en sa totalité, nous y aurions trouvé confirmation et cohérence en
fonction de notre conceptualisation de la Foi et de la foi et des rapports qui leur
donnent sens. Il y aurait eu a dire sur la signification que 'on a bien voulu donner a
la droiture, rushd, confondu avec I'Islam ; la déviance, ghay, assimilée au rejet de
I'Islam ! Il y aurait eu a s’interroger sur la signification du mot Taghiit, du fait de les
dénier, kafara, du rapport de ces termes avec le « Voile » que nous tissons par
notre propre Ego entre notre raison et la Foi innée. Nous y aurons retrouvé les
mécanismes de l'apparition de la foi, les passages alternes de la Lumiere a
Pobscurité. Bien des choses aussi quant a la walayya de Dieu ou celle des Taghit,
etc. Pas un mot qui ne soit un concept, pas une construction qui ne soit signifiante.
En cette présentation condensée des causes ontologiques de la foi de ’homme et de
la Foi en 'homme il ne nous sera évidement pas possible d’aborder cet océan. Nous
laissons a chacun, s’il le souhaite, poursuivre sa lecture en les perspectives ouvertes
a partir de notre analyse littérale par la modification de perception du syntagme
« Point de contrainte en la foi »; en explorer les berges ou tenter une
immersion...

Ensuite, nous concevons que les résultats proposés pour ce verset, et a partir de ce
verset, puissent surprendre. Il nous semble tout aussi légitime que l'on veuille
démontrer qu’il n’en est pas ainsi et que le seul sens vrai est celui auquel nous


http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_edn16
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_edn15

sommes habitués depuis mille ans, amplement validé, adoubé, par le “Consensus”.
Mieux encore, qu’il pourrait en étre un autre. Il faudrait donc que les musulmans
sachent abandonner l’anathémisation et puissent s’accoutumer a une telle
déontologie. On peut ne pas étre d’accord, on le devrait méme, ce a quoi pré-tend
réellement notre méthodologie est précisément de pouvoir étre théoriquement
infirmée par les arguments méme qu’elle s’oblige a fournir, ou par d’autres de
nature équivalente. Elle s’inscrit par la en un process scientifique visant a établir un
cadre objectivable nous permettant de controverser sainement, avec ’espoir, comme
en science, de tendre, asymptotiquement, étape vers étape, vers une vérité, ici celle
du Message révélé. Pas d’autres prétentions, c’est-a-dire pas de prétentions ; nul ne
peut étre I'interprete de Dieu, l'oracle de Delphes par lequel Dieu parle et s’exprime
a la foule. Tout au plus, essayons nous de donner des éléments tangibles déduits
selon une méthodologie d’analyse dont les critéeres épistémologiques, probants
comme réfutables, la rendent a8 méme de faire avancer le débat, I'examen et le
réexamen du Coran. En d’autres termes, il se peut que la solution que nous
proposons pour et par « point de contrainte en la foi » soit solide, comme il se
peut aussi qu’elle comporte des failles ou des erreurs. Le résultat de ma recherche
est ainsi soumis au jugement de chacun qui, a son tour, sera a charge d’y exercer le
sien. Au final, notre responsabilité est engagée.

Enfin, est-ce a dire que nous devrions considérer que tous les idéaux, les douze
significations proposées pour et par « Point de contrainte en la religion », ne
pouvaient étre déduits de I'énoncé « Point de contrainte en la foi » ?

Non, bien évidemment, mais il nous faudra alors comprendre que ces différents
discours ou commentaires ne prennent réellement sens qu’a partir de ces réalités
ontologiques relatives a la nature de la foi, de ses liens avec la Foi; d’autres
fondements, puis d’autres horizons plus intimes et plus profonds de tolérance et de
respect. Par I'analyse littérale, objective et rigoureuse, nous avons pu accéder a ce
signifié. Nous aurons ainsi montré que « point de contrainte en la religion » se lisait
« point de contrainte en la foi » et nous aurons ainsi approché le coeur méme
de la problématique. La compréhension des mécanismes présidant a 'expression et
la nature de la “foi”, la théologie de la “Foi”, permet en fait de fonder avec beaucoup
plus de solidité et réalité les idéaux de tolérance religieuse, de respect vrai, et
d’élever plus haut encore ces principes.

Ces douze énoncés peuvent étre validés, non pas tant comme significations directes
de l'énoncé « point de contrainte en la foi», mais bien en tant que
commentaires appliqués cohérents de la signification fondamentale : la Foi, donné
inné, ne s’exprime en '’homme en termes de foi que des lors que l'obstacle de
“contrainte” acquis a été retiré de par la Volonté de Dieu.

Une fois compris le cceur du message nous pouvons développer sans fausses notes et
sans rupture avec l'original en fonction de notre contemporanéité par exemple. Il
s’agit alors tres clairement de commentaires et non pas d’interprétation. Face au



Coran, au Texte, il est essentiel que nous sachions faire et maintenir le distinguo
entre recherche du sens, interprétations, commentaires.[17]

Ainsi, 'analyse littérale aura-t-elle permis de mettre a jour, a l'affleur de la strate
mere, un niveau de signification occulté par linterprétation premiere et les
différentes sédimentations successives. Une indication structurelle quant a la foi en
tant que phénomene : relations, actions, interactions, réactions, au sein de tout étre.
Une perspective éclairant notre compréhension de l'autre et de nous-mémes, un
discernement de la foi, la mienne, la sienne, celle de celui qui prétend ne pas en
avoir. Une approche théologique de 'homme, support de la connaissance de Dieu.

[1] Nous avions effectivement donné douze significations, onze en réalité, la douziéme étant '’énoncé lui-méme censé
toutes les contenir potentiellement : « Point de contrainte en religion ». 1- « L’'on ne peut imposer I'Islam par la
contrainte ». 2- « L’Islam n’est pas en soi une religion contraignante ». 3- « Aucune religion ne peut étre imposée par
la contrainte ». 4- « L’on ne peut contraindre a croire ». 5- « La religion n’est pas un principe de contrainte ». 6- « Nul
ne peut étre contraint a pratiquer ». De ces sens directs et principaux découlent les sens appliqués suivants : 7- « Nul
ne peut étre contraint & modifier sa pratique ». 8- « Nul ne peut subir de contrainte ou de discrimination du fait de sa
religion ». 9- « Tout individu est libre de choisir sa religion ou d’en changer ». 10- « L’on ne peut exercer de contrainte
sur un apostat ». 11- « Pour toute religion, libre exercice du culte ». Voir volet I & II.

[2] La traduction frangaise « pas de contrainte en religion » est ainsi fort avantageuse par son manque méme de
précision, le « en » ayant ici des sens relevant conjointement des prépositions ‘ala et fi. Nous aurions pu oser : « pas
de contrainte a la foi » qui et été bien plus précis comme nous le verrons.

[3] Naturellement, cela ne signifie en aucune maniére que nous validions le propos simpliste de
ceux qui, du fait que din ne corresponde pas au mot religion en langues occidentales, se refusent
donc a le traduire. Pire encore ceux qui, alors, nous produisent d’un affreux sabir : « le dine ».

[4] Nous avons par ailleurs montré que I'énoncé : « ...Dieu veut pour vous la facilité, Il ne
veut pas la difficulté... » S2.V185 ne signifiait pas que la religion soit en elle-méme une
facilité mais qu’elle comportait une philosophie et des aménagements qui facilitaient ce rapport
particulier de 'homme a son Seigneur.

[5] A l'intérieur de la contrainte issue de la pratique en Islam, comme en tout systéeme religieux, le
principe voulu est d’en faciliter la mise en oeuvre par la souplesse, 'aménagement, la
compensation. Ceci n’indique pas que la pratique ne soit que facilité et n’exclut pas
fondamentalement le fait que, de principe, toute pratique imposée releve par définition d’une
contrainte, n’en déplaise a certains apoOtres saint pauliniens de «lislam selfiste ». Bien
évidemment, 'on ne confondra pas ici, par inadvertance radicale et radiculaire « selfiste » et
« salafiste » !

[6] Signalons que Muhammad Asad en sa traduction explicative du Coran en anglais a lui aussi
traduit en ce verset din par foi.

[z1 En « Comprendre le Coran; Historicité, littéralisme & littéralité; partie 4: Application
exégétique des “circonstances de révélation”: intéréts et limites. » ainsi qu'en: « Point de
contrainte en religion ; partie 1 : Abrogationnisme et abrogationnistes », nous avons mentionné
les dites “circonstances de la révélation”. Si 'on veut bien y préter attention, ces « circonstances »
réduisent de facto le sens et la portée de I’énoncé « point de contrainte en la religion » a un vague


http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_ednref7
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_ednref6
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_ednref5
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_ednref4
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_ednref3
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_ednref2
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_ednref1
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_edn17

cas particulier de conversion vers I'Islam, elles occultent ainsi totalement ’aspect conceptuel élargi
de cet énoncé.Il sera donc ici légitime de s’interroger sur la valeur du hadith authentifié
rapportant ces « circonstances de révélation ». L’événement a peut étre existé, quoique le fait que
I'on dénombre une dizaine de versions et d’histoires différentes laisse songeur, mais, au mieux,
doit-on dire que le lien entre la révélation de ce verset et ces évenements « historiques » reste
totalement a I'appréciation du narrateur initial.

[81 L’on pourrait observer qu’a la traduction infra 'expression « fils d’Adam » a été laissée en
arabe « bani adama ». Ce n’est pas tout a fait exact, car le double emploi de majuscules « Bani
Adam » et la francisation du nom « A&dam » indiquent que nous avons compris I'original arabe
comme constituant une appellation générique, bani pouvant signifier « fils » mais 'annexion
indique ici un usage patronymique: la tribu (bani) en tant que descendant d’'un ancétre
patronymique plus ou moins mythique. Nonobstant, nous ferons observer que contrairement aux
commentaires courants et au propos des hadith, y compris ceux qui ont été authentifiés, que
’humanité n’est pas en ces versets dite extraite des « reins d’Adam » mais des « reins des fils
d’Adam ». Détail non sans conséquence du point de vue de I'histoire coranique de la conception de
I'homme, y compris pour ceux qui auraient été atteint de fievre concordiste évolutionniste, et qui,
trés concretement, interpelle sur la validité d'une partie du corpus des hadiths deés lors que I'on
prétend que le Propheéte aurait lu le Coran a tort...

[9] Voici la traduction intégrale du Passage : “ Lorsque ton Seigneur a extrait des Bani Adam, de leurs
reins, leur descendance, il les fit témoigner contre eux-mémes : Ne suis-Je point votre Seigneur ? Ils
répondirent : Certes oui, et nous en témoignons. Ceci afin que nous ne disiez point au Jour de la
Résurrection : En vérité cela nous ignorions ! Ou bien que vous alléguiez : Nos ancétres avant nous
avaient été “polythéistes” et nous n’étions que rejetons a leur suite. Voudrais-tu notre perte du fait
de ce que firent ces insouciants ! Ainsi explicitons-Nous les Versets afin qu’ils puissent revenir.”
S7.Vi172-174.

10] Inné est ici a rapprocher de son sens en philosophie : antérieur a toute expérience, inhérent a
I’homme.

[11] Plus justement, il convient de dire que tous les hommes sont disposés et aptes a la foi du fait
de la Foi innée. L’appellation « Croyant » doit ici porter et conserver une majuscule : « le Croyant
de par la Foi innée » le distinguant du « croyant » témoignant de sa foi.

[12] Sous un autre aspect, nous retrouvons-la le fondement coranique au « questionnement
philosophique ». Conséquemment, 'on en déduit que la foi ne releve donc pas d'un mécanisme
rationnel. Tout comme I'on ne peut démontrer rationnellement I'inexistence de Dieu. Tout comme
le réve philosophique de I'accession par la raison a cette Vérité n’est qu’illusion.

[13] Hadith rapporté entre autres par Al Bukhari en explication de $30.V30. Ce verset est
mentionné en conclusion de notre analyse.

[14] Il y a cependant des formes de foi conditionnées ; un « croyant de naissance » sera Juif,
Chrétien, Musulman ou autre, en fonction d’un conditionnement a croire selon telle ou telle forme
de manifestation religieuse. Il correspond au cas de celui dont ’Acquis éducationnel aura institué
des « voiles » laissant passer une partie de la Lumiere de la Foi innée mais en la diaphragmant en
fonction de tel ou tel contexte sociocultuel. Le conditionnement est donc ici relatif.

15] Ici, le fait que kafir soit une forme active indique que ’'homme ainsi qualifié maintienne en
constance ce « Voile de déni ».

[16] La majuscule a « Croyant » indique ici qu’il s’agit du dépositaire de la Foi innée. Voir note 11.


http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_ednref16
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_ednref15
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_ednref14
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_ednref13
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_ednref12
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_ednref11
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_ednref10
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_ednref9
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_ednref8

171 Il y aurait beaucoup a dire sur le sens des mots «interprétation », « exégese »,
« herméneutique », dont I'emploi inconsidéré est source de bien des confusions et distorsions.

Dr Al ‘AJAMI

Source : Oumma.com


http://oumma.com/_Dr-Al-Ajami_
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_ednref17

	2- Réfutation de l’abrogation ; Un colosse aux pieds d’argile.
	Notes
	4- Apport de l’analyse littérale : « pas de contrainte en la foi ».


