
« Point de contrainte en religion »

Dr Abou Nahla Al ‘AJAMî

Article publié le 26/11/2010 par la rédaction de Oumma.com

1 - Abrogationnisme & abrogationnistes. 

Lors du précédent volet de « Comprendre le Coran », nous avions étudié à partir 
d’exemples  coraniques les  intérêts  et  limites  des  « circonstances  de révélation », 
asbâbu-n-nuzûl. A cette occasion nous citions le très fameux verset :

“Point de contrainte en religion ” S2.V 256.

Plus  que  jamais,  ces  quelques  mots[1] revêtent  une  singulière  importance.  Ils 
résonnent  à  l’heure  actuelle  au moins  tant  comme un principe  de tolérance  que 
comme une incantation propitiatoire face à la violence verbale dont l’Islam et les 
musulmans font l’objet. L’exégèse n’est sûrement pas une spécialité savante cloîtrée 
en  de  poussiéreuses  bibliothèques,  mais  une  obligation  individuelle  et  une 
responsabilité  collective.  Elle  est  l’encre  et  le  sang du Coran,  l’arme de  tous  les 
combats, en premier lieu le jihâd mené contre nos propres croyances. Rien de plus 
mortel que nos certitudes. 

Ensuite, nous aurions des raisons à prétendre que l’Islam est seule religion ayant 
inscrit en lettres d’or en son Livre le principe de tolérance religieuse. Nous aurions 
d’autres raisons à relever qu’au fronton d’autres édifices ces mêmes mots semblent à 
présent bien décrépis. Nous pourrions, tout autant, noter que l’intolérance fleurit 
sombrement en bien des cœurs musulmans.

Nous devrions,  au nom du Coran, partager des valeurs communes, un seul texte 
pour  une  seule  communauté,  pour  une  même  humanité.  Paradoxalement,  nous 
avons toujours su entretenir nos dissensions à partir de l’interprétation du Coran. 

http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_edn1
http://oumma.com/_Dr-Al-Ajami_


Un même verset pouvant alors connaître plusieurs sens, voire des sens contraires, ce 
en fonction des causes à défendre et des conceptions des uns ou des autres. Pour 
cela, il fallut, et il le faut encore plus aujourd’hui, que l’on se justifiât de la pluralité 
des lectures. Mêmes maux pour mêmes mots ne laissent guère espérer de guérison.

Je  suis  un croyant  simple ;  un  seul  Dieu,  un seul  Coran,  un  seul  texte,  un seul 
message. Je ne peux me résoudre à admettre que Dieu ait voulu révéler une chose et 
son contraire. Je suis un esprit simple ; un verset ne peut avoir qu’un sens, celui 
voulu par Dieu et non pas ceux voulus par les hommes. 

L’on pourrait s’offusquer, crier à la dictature intellectuelle, alléguer de la liberté de 
penser,  de  la  pluralité  salvatrice.  Serais-je  un idéicide,  un partisan de  la  pensée 
unique,  la  mienne en l’occurrence ?  Dans  le  sillage de  la  libération textuelle  des 
Chrétiens à partir de la fin du XIXème siècle, nous devrions rattraper notre retard et 
prouver notre modernité en prêchant la pluralité des lectures, la multiplication des 
interprétations, l’explosion puis l’implosion exégétique ! Alors, face aux chantres de 
ce nouvel ordre bien incertain, un autre rempart se dresse ; les ulémas classiques 
seraient-ils  les  gardiens  du temple  de  la  pensée  “orthodoxe”  en dehors  desquels 
point de salut et, pis encore, point de pensée ?

Le  verset  que  nous  avons  cité  en  exergue  devrait  nous  permettre  de  réfléchir 
concrètement  sur  ces  enjeux  semblant  par  trop  théoriques  mais  dont  les 
implications sont malheureusement fort  concrètes.  Voici  un texte  nous semblant 
fondamental et auquel nous donnons tous un sens particulier. Un verset qui a été 
largement  traité  par  les  commentateurs  de  l’âge  classique  et,  de  même,  est-il 
régulièrement évoqué par les réformateurs, les exégètes modernes. Mais aussi par 
les simples citoyens musulmans responsables, vivant non plus en une communauté 
fermée mais ouverte, par choix, ou du fait qu’ils résident en minorité en Occident ou 
en Orient. 

Mais que dit vraiment ce verset, que signifient réellement ces quelques mots :

lâ ikrâha fî-d-dîn : 
“Point de contrainte en religion. ”

A priori le sens est clair, la lecture pourrait sembler unique, l’idée une. Pourtant, en 
arabe comme en français, l’on peut interroger le texte comme s’interroger, double 
sollicitation  constituant  principal  du  process  de  lecture.  Le  texte  délivre  alors 
plusieurs significations dont il s’agira par la suite de déterminer les possibles des 
impossibles, les jutes des fausses, la vérité de l’erreur.

De notre verset, nous dirons que, littéralement et a priori, il est possible de dégager 
sept sens principaux :

- Point de contrainte en religion.
- L’on ne peut imposer l’Islam par la contrainte.



- L’Islam n’est en soi pas une religion contraignante.
- Aucune religion ne peut être imposée par la contrainte.
- L’on ne peut contraindre à croire.
- La religion n’est pas un principe de contrainte.
- Nul ne peut être contraint à pratiquer.

De ces sens directs découlent directement au moins cinq sens appliqués :

- Nul ne peut être contraint à modifier sa pratique.
- Nul ne peut subir de contrainte ou de discrimination du fait de sa religion.
- Tout individu est libre de choisir sa religion ou d’en changer.
- L’on ne peut exercer de contrainte sur un apostat.
- Pour toute religion, libre exercice du culte.

Notons, de prime abord, que la première possibilité,  “Point de contrainte en 
religion”,  celle  qui  nous  est  devenue  familière,  semblerait  englober  toutes  ces 
significations du fait même qu’elle est d’une formulation fort imprécise.[2] Mais en 
est-il vraiment ainsi ? Quel sens, au pluriel ou au singulier, sont vraiment exprimés 
en ces quelques mots ? Comment parvenir à distinguer en ces douze possibilités ? 
Comment  réduire  la  polysémie  de  la  langue  tout  comme la  faculté  polysémique 
d’interprétation du lecteur ? L’excès de sens ne nuit-il pas au sens ? Nous verrons 
que  les  process  de  notre  « méthode  d’analyse  littérale »  répondent  à  ces 
interrogations.

Mais, nous n’aurons pas en cette première partie à étudier ce cher verset ni à en 
réduire la multiplicité, il se pourrait que les rêves de tolérance des uns, la liberté de 
conscience des autres, ne soient que pures illusions. Il se pourrait que nous n’ayons 
pas à réfléchir sur les ouvertures tant intellectuelles, spirituelles, que sociales, nous 
semblant indiquées en ce verset ; tel Icare, nos ailes carbonisées au soleil régulier de 
l’orthodoxie.  En effet,  nos prédécesseurs, ayant sans doute parfaitement perçu la 
portée  maximaliste  de  cette  pensée  coranique,  l’on  fort  judicieusement  et 
radicalement abrogé !

- Un commentaire contemporain : 

Nous  pouvons  citer  à  titre  d’exemple  le  commentaire  d’un  savant  marocain 
contemporain, spécialiste du Coran et du Hadîth, Shaykh Abdullah ibn Abdelqâdir 
at-Talîdy :  « La grande majorité des commentateurs du Coran est d’accord sur le  
fait que ce verset est abrogé. De même, ils disent que ce verset fut révélé avant ceux 
ordonnant le combat contre les infidèles [kuffâr].[3] Il nous suffira comme preuve 
cette  parole  de  Dieu :  “Ô  Prophète,  mène  le  jihâd  contre  les  infidèles 
[kuffâr] et les hypocrites, et sois dur à leur égard…” S9. V73. Et cet autre :  
“…Combattez  les  polythéistes  jusqu’au  bout,  comme  ils  vous 
combattent  eux  aussi  jusqu’au  bout…”S9.V36,  et  encore :  “Tuez-les 
jusqu’à que cesse la sédition et que la religion soit à Dieu…”S2.V193. 

http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_edn3
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_edn2


Et, l’islam se définissant par le Coran et la Sunna, il nous rappelle ce fameux hadîth 
authentifié :  « Il  m’a  été  ordonné  de  combattre  les  hommes  jusqu’à  ce  qu’ils 
disent : Il n’ y a d’autre dieu que Dieu… » Il conclut : « Tel fut bien la pratique des 
Califes ayant succédé au Prophète. » Il précise ensuite : « D’après certains, l’on ne 
doit combattre les Gens du Livre que jusqu’à ce qu’ils s’acquittent de la capitation.  
Auquel cas ils ne seront pas dans l’obligation de se convertir à l’Islam. » Enfin, il 
ajoute  : “ Grâce à Dieu, la chose est claire, quand bien même certains voudraient  
prétendre autre chose suivant en cela les têtes de pont de l’orientalisme athée »[4] 

Voilà qui a le mérite d’être clair et concis. Nous sommes aussi prévenus ; vouloir lire 
autre  chose  que  cet  orthodoxe  conception  littéraliste  nous  menace 
d’excommunication  et  de  ressuscitation  parmi  les  orientalistes.  Vous  en 
conviendrez,  l’on perçoit sans aucune ambiguïté,  qu’en ces conditions,  l’Occident 
aussi ait légitimité à s’inquiéter des musulmans.

Nous  ne  reviendrons  pas  sur  le  sens  réel  à  donner  au  type  de  versets  cités  en 
référence que l’on peut globalement qualifier de « versets du sabre ». Nous avons 
largement démontré en plusieurs de nos articles la lecture qui devait en être faite, à 
l’opposée  de  ce  que  les  « jihâdistes »  de  tous  temps  et  de  tous  poils  ont 
souhaité. Nous avions, au demeurant,  conclu cette série consacrée à la notion de 
Jihâd et Paix en Islam par l’analyse détaillée du hadîth ci-dessus mentionné. Nous 
avions pareillement analysé l’utilisation extrêmement fallacieuse et détournée qui en 
était classiquement opérée.[5] Demeure une affirmation radicale, notre verset est 
abrogé, tout du moins a-t-il été déclaré tel par la majorité des interprètes du Coran.

Ceci  étant,  le  littéralisme,  passé et  présent,  ne  serait-il  qu’une image figée de  la 
pensée  islamique ?  De  fait,  les  grands  auteurs  classiques  furent  moins 
monolithiques.  Il  nous  a  été  ainsi  conservé  les  traces  d’un  débat,  l’exégèse  ou 
l’interprétation du Coran a donc une histoire, laquelle éclaire sans aucun doute les 
rigidités tout comme les audaces incontrôlées de l’exégèse actuelle.

Nous  proposerons  donc  en  cette  première  partie  un  aperçu  de  la  production 
exégétique classique quant à notre verset où, plus justement encore, des conceptions 
mises  en  œuvre  par  ces  penseurs  musulmans  face  à  un  énoncé  pour  le  moins 
fondamental :  Point  de  contrainte  en  religion.  Enoncé dont  la  fulgurance 
éthique s’accorda difficilement avec le réalisme politiquo-social des commentateurs 
de la « Parole ».

- Opinion des mutazilites : 

Quoique que la majorité de leurs exégèses ait été consciencieusement effacée des 
tablettes,[6] l’on peut encore retrouver par exemple partiellement conservé l’avis de 
Abî Bakr al Asamm ou celui de Al Asfahânî[7] ; L’homme, du fait qu’il sera jugé par 
Dieu pour ses actes,  est  conséquemment libre,  pas de responsabilité  sans liberté 
d’agir.  Ce  postulat,  l’être  humain est  originellement libre,  est  l’un des  trois  axes 

http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_edn7
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_edn6
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_edn5
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_edn4


principaux de la pensée mutazilite.[8] En « Point de contrainte en religion », il 
fut donc compris que la foi ne peut être fondée sur la contrainte mais uniquement 
sur  le  libre  choix.  Nous  trouvons  là  l’énoncé d’un concept  majeur :  la  liberté  de 
conscience.

- Exégèse à partir des sources transmises : 

Historiquement, cette Ecole d’exégèse triomphe après la chute du mutazilisme.[9] 
Ainsi,  Tabari,  l’un  des  plus  grands  représentants  de  cette  Ecole,  ne  cite-t-il  pas 
l’opinion  mutazilite.  Toutefois,  nous  notons  qu’il  rapporta  l’avis  des 
abrogationnistes mais sans pour autant le retenir.[10] Sa position est en quelque 
sorte intermédiaire ; se basant sur les « circonstances de révélation  » du verset il 
postule que son application est circonstanciée.

Nous  donnons  en  substance le  texte  des  ces  « circonstances »  selon  la  version 
authentifiée rapportée par Abû Dâwud, An-Nasâ’î et Ibn Hibbân : « Du temps du 
paganisme, certaines femmes médinoises, désespérant d’avoir un enfant faisaient  
vœu,  s’il  leur  en  advenait  un,  de  le  confier  aux  Juifs  de  Médine  qui  alors  le  
judaïsaient.  Lorsqu’elles  se  convertirent  à  l’Islam  l’on  se  demanda  ce  que  l’on 
devait faire avec ces enfants, c’est-à-dire devait-on les laisser hors de l’Islam ? Et 
c’est à ce propos que fut révélé ce verset : “Point de contrainte en religion…”

Le sens en serait donc spécifique et restrictif : L’on ne peut pas forcer des Gens du 
Livre, Juifs ou Chrétiens, à adopter l’Islam du moment qu’ils payent la capitation.
[11]

Observons  que  l’avis  émis  par  Tabari  ne  peut  être  extrait  à  la  lettre  des  dites 
« circonstances », il ne s’agit en réalité que d’une opinion conforme à la politique 
califale à l’égard des dhimmî.[12] Notons, avec rigueur, que si ce verset devait être 
réduit à ces « circonstances de révélation » là - l’on est alors en une perspective de 
lecture historisante et littéraliste - il s’agirait de comprendre, mot à mot, qu’il est 
interdit  de forcer des enfants de musulmans ayant été élevés dans le judaïsme à 
reprendre la religion de leurs parents. Selon cette même perspective exégétique, le 
Coran serait ainsi totalement circonstancié, subordonné à son temps de révélation ; 
nous  avons  largement  mis  en  exergue  l’impasse  de  ce  type  de  commentaires, 
lectures historisantes comme lectures littéralistes.

 Par ailleurs, Tabari précise clairement que, selon lui, le sens apparent du verset est 
général mais que son sens profond est obligatoirement spécifique. Nous noterons 
qu’il  s’agit  en  réalité  d’une  forme  cachée  d’abrogation par  restriction  du  champ 
d’application d’un sens général obvie. En quelque sorte, l’inverse de ce que laisserait 
à supposer le principe, ou postulat, d’intemporalité et universalité du Coran.[13] 

-  Plus tard, l’Ecole précédente fut renforcée par la prédominance des 
gens du Hadîth :

http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_edn13
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_edn12
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_edn11
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_edn10
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_edn9
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_edn8


Ibn Kathîr, modèle de cette Ecole, dit :  « Ce verset signifie que l’on ne peut forcer 
personne à entrer en Islam puisque ce dernier présente clairement ses arguments  
et preuves. Dieu guide qui Il veut vers l’Islam en lui ouvrant le cœur et les yeux à  
ses preuves évidentes. Quant à celui qui y serait contraint, cela ne lui serait donc 
d’aucun profit en matière de religion. »  Fidèle à sa méthode, il cite ensuite divers 
hadîths  relatant  d’autres  « circonstances  de  révélation »  impliquant  plus 
directement Juifs ou Chrétiens, il omet alors de signaler que ces autres sources sont, 
toutes, inauthentiques. De là, il rappelle que pour une majorité de ulémas ce verset 
concerne la situation des Gens du Livre avant que l’Islam ne soit venu abroger toutes 
les  autres  religions.  Concept  qui,  rappelons-le,  demeure  le  fond  commun  de  la 
croyance de  bien des musulmans et  le  fer  de lance de l’apologétique savante ou 
ignare.

Pour  les  autres,  nous  dit-il,  ce  verset  a  été  abrogé par  les  versets  relatifs  au 
« combat » car il est une obligation d’appeler toutes les nations à se convertir à la 
véritable religion, c’est-à-dire l’Islam. Si l’un d’entre eux refuse de se convertir ou de 
payer la capitation il sera combattu et tué. Il cite en référence de manière tronquée 
le verset suivant :  “Vous serez appelé à rencontrer un peuple à la force 
redoutable ;  vous  les  combattrez  à  moins  qu’ils  ne  convertissent  à 
l’islam…”[14]

En  conclusion,  il  donne  un  hadîth  rapporté  par  Ibn  Hanbal selon  Anas :  « Le 
Prophète dit à un homme : Convertis toi  à l’islam. Celui-ci lui  répondit :  Fût-ce 
sous  la  contrainte !  Ce  à  quoi  le  Prophète  rétorqua :  Oui,  quand bien  même  y 
serais-tu contraint. » A ce stade, Ibn Kathîr essaye de concilier le fait que «  Point 
de contrainte en religion  » ait un sens obvie général indéniable, comme il l’a 
explicité en introduction, et le fait que l’on ne peut rejeter une réalité historique tout 
aussi  indéniable :  la  volonté  hégémonique  califale  adoubée  par  la  majorité  des 
ulémas au nom du Coran et de l’islam. Il nous dit alors, qu’en ce hadîth, le Prophète 
n’a pas contraint cet homme à se convertir,  mais l’a invité à l’Islam. Sa réponse, 
« Oui, quand bien même y serais-tu contraint » devant signifier en réalité : Fais-le 
car Dieu t’octroiera alors une intention pure. L’on est en droit de s’interroger sur un 
tel sophisme ! Il apparaît, à tout du moins, être comme une tentative “honnête” de 
rapprocher les extrêmes, l’ouverture du verset et le verrouillage des commentateurs.
[15]

Au final, il reconduit selon des voies différentes l’opinion de Tabari, jugement qui 
deviendra la  trame subconsciente de tout un pan de la  production exégétique et 
apologétique  en  islam :  « Point  de  contrainte  en  religion »  est  certes  une 
énoncé général mais aux applications restreintes. Ce verset est ainsi soumis par les 
commentateurs  à  la  contrainte  d’une  triple  abrogation :  les  deux  mécanismes 
précédemment mentionnés chez Tabari et un troisième ici, subtil, l’abrogation par la 
volonté de Dieu, en les cœurs, de la contrainte subie par les convertis de force.

En résumé trois positions littéralistes ont été défendues pour notre verset :

http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_edn15
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_edn14


- Sens absolu et fondamental, avis mutazilite dans la logique de leur concept 
fondamental de liberté et de libre choix.
- Verset abrogé purement et simplement par tous les versets exploités pour une 
lecture jihâdiste du prosélytisme et du pouvoir musulman.
- Verset limité en application et signification selon un modus vivendi construit.

- Un autre avis contemporain : Ibn ‘Âshûr.

Nous  n’aurions  pas  été  juste  de  ne  citer  que  l’avis  littéraliste  prédominant 
malheureusement à notre époque. Ainsi, en sa somme exégétique du Coran,[16] le 
grand shaykh tunisien Tâhir Ibn ‘Âshûr reprend-t-il les données classiques selon un 
éclairage inverse. Il rappelle que pour l’on puisse déclarer ce verset abrogé il aurait 
fallu qu’ils soit révélé antérieurement aux dits versets « du sabre ».

Cependant, a priori, cette chronologie semble pourtant assez évidente ; la sourate II, 
« La génisse », 87ème dans l’ordre de révélation traditionnellement retenu, ayant été 
révélée au début de la période médinoise et qu’il est admis que le premier verset 
autorisant le jihâd est S22.V39,[17] classifiée 103ème. De même, nombre des versets 
les plus combatifs, ou plus exactement exploités à cette fin, se trouvent être en S9, 
113ème, soit avant-dernière des révélations.

En  réalité,  ces  classifications  sont  assez  incertaines  et,  plus  les  sourates  sont 
longues, et plus il est constaté que des versets révélés en des temps différents y ont 
été  insérés  selon  la  logique  du  discours  et  non  point  l’ordre  purement 
chronologique. S’appuyant sur ces imprécisions, Ibn ‘Âshûr affirme alors, sans plus 
de preuves que son opinion personnelle, que notre verset, « Point de contrainte 
en religion », a été révélé postérieurement aux versets « jihâdistes » et qu’il est 
ainsi venu les abroger, il s’agirait donc d’un verset abrogeant ! Selon lui, ce verset 
est donc obligatoirement postérieur à la conquête de la Mecque :  « l’Arabie ayant 
été par la suite totalement islamisée, Dieu abrogea les dispositions offensives qui le  
permirent.  Il  ne  resta alors  aux  musulmans que le  combat  pour l’extension du 
pouvoir… » 

Abrogationnisme

Ce tour d’horizon couvre un peu plus 1200 ans d’activité exégétique, la somme de la 
pensée  de  nos  ulémas.  Si  nous  l’abordons  sous  un  esprit  critique  et  non  point 
suiviste, il nous apprend que “ Point de contrainte en religion ”, S2.V256, fut 
assez rapidement considéré comme un adage a priori peu conforme aux conceptions 
apologétiques élaborées par « l’orthodoxie » sécularisée et sécularisante. Il fut donc 
soit abrogé, soit sévèrement amendé, limité en sens et application. Nous devrions 
donc nous en tenir là, dépossédé de ce que Dieu nous a révélé. Le trésor que nous 
pensions posséder n’est plus alors qu’un mirage, un lointain souvenir, une illusion, 
effacé par le soin de spécialistes. 

http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_edn17
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_edn16


Concernant l’abrogation, nous avons ici un parfait exemple de l’arbitraire régnant en 
la matière : Qu’il s’agissent donc de déclarer notre verset  abrogé, ou au contraire 
abrogeant,  les  abrogationnistes  n’ont  aucun d’argument  pour  prouver  ce  qu’ils 
avancent,  et  la  déclaration  de  Ibn  ‘Âshûr  vaut  pour  celle  de  At-Talîdy.  Version 
exégétique de l’arroseur arrosé, l’abrogeant abrogé, sauf que ce gag éculé n’aurait 
pas lieu d’être en un sujet aussi sérieux, la compréhension du Coran, la lecture de 
son Message. Ces contradictions systématiques demeurent l’aveu le plus cinglant de 
cette imposture intellectuelle qu’est l’abrogation, et je pèse mes mots. 

Ces contradictions sont légion, car selon les besoins, l’on a déclaré de 500 à 3 versets 
abrogés ! Chacun d’entre eux pouvant être alternativement prétendu abrogeant pour 
les  partisans  d’une  opinion  opposée.[18] Comment  pourrait-il  d’ailleurs  en  être 
autrement ! Est-ce Dieu qui nous a enseigné que tel verset avait été abrogé par ses 
soins ? C’eût été le minimum que nous en fûmes par Lui avertis. Est-ce le Prophète 
qui  nous  l’enseigna ?  Il  n’existe  aucun hadîth  à  ce  sujet,  pas  plus  qu’il  n’existe, 
contrairement  aux  affirmations  faciles,  de  hadîth  où  le  Prophète  nous  aurait 
explicitement informé de l’existence de ce principe.[19] Ce serait encore le minimum 
que nous disposions de ce genre de preuves.

Faute d’argument, les hommes ont toujours su y palier par la contrainte, et nous 
n’ignorons pas que tous les classiques ont posément affirmé que celui qui ne tenait 
pas  compte  de  l’abrogeant  et  de  l’abrogé,  an-nâsikh  wa-l-mansûkh,  n’avait 
aucun droit à l’exégèse du Coran. Cela ne saurait nous concerner, ou encore moins 
nous inquiéter, car nous ne prétendons pas à l’exégèse. Tout du moins, pas tel que 
l’entendent  les  “autorités”  en  la  matière.  Nous  nous  efforçons  seulement  de 
comprendre  ce  que  le  Coran  nous  dit  selon  une  approche  méthodologique 
rationnelle  et  objective  que  nous  avons  qualifié  d’analyse  littérale,  nous  en 
donnerons l’illustration en troisième partie  de la  présente réflexion sur le  verset 
« Point de contrainte en religion ».

Nous ne prétendons pas ainsi expliquer au profane ce que Dieu dit. Nous n’utilisons 
d’ailleurs jamais cette formule : « Dieu dit… »,  qâla-llâhu, pourtant si commune ; 
nous ne sommes pas les dépositaires de la Vérité divine. L’observateur attentif aura 
noté  que  nous  écrivions :  « Le  Coran  dit… ».  C’est-à-dire,  ce  que  le  texte,  le 
signifiant, lorsqu’on le soumet à l’analyse, délivre comme signifié, comme sens. De 
même, nous avons banni de notre verger les : « Je pense que… ». Nos présentations 
sont  ainsi  nécessairement et  obligatoirement  argumentées,  libre  à  chacun par  la 
suite de juger de la pertinence ou non de ladite analyse et de ses résultats. Il le peut 
sur  pièce,  il  peut  ainsi  y  déceler  des  faiblesses,  des  biais,  ou  des  erreurs.  Nous 
sommes  là  en  une  démarche  épistémologiquement  scientifique,  et  nous  nous 
excusons pour ces gros mots.  A ce lecteur,  appartient ainsi  donc pleinement son 
jugement, il reste toujours face au texte et se détermine, sans contrainte, en fonction 
des arguments qui lui  sont proposés. Rien ne lui est imposé, il  lui est seulement 
proposé. 

http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_edn19
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_edn18


Ceci étant, abroger signifie :  action d’annuler un texte. S’agissant du Coran, il est 
donc aussi erroné que grave que de traiter d’abrogation. Tout au plus nous faudrait-
il  parler  d’abrogationnisme et  d’abrogationnistes,  nous  serions  là  en  une 
réalité  exégétique  classique  sans  pour  autant  imputer  à  Dieu  un  principe 
logiquement  insoutenable  comme absolument  dépourvu  de  preuves  scripturaires 
solides.

Les partisans de cette méthode radicale d’élimination éradiquent du Coran ce qui 
leur parait en contradiction. Or, le Coran ne connaît point de contradiction :  “Ne 
méditeront-ils pas le Coran ? S’il provenait d’un autre que Dieu ils y 
trouveraient de nombreuses contradictions.” S4.V82. C’est donc que tel ou 
tel verset ne contredit que leur propre logique interprétative et non point la logique 
interne du Coran. Si un verset semble à nos yeux en démentir un autre c’est que, 
conséquemment,  notre  compréhension  de  l’un  ou  de  l’autre,  ou  des  deux,  est 
incorrecte.  Ainsi,  les  commentateurs  du  Coran  ont-ils  réussi  par  le  concept  de 
l’abrogation  l’exploit  d’introduire  par  hégémonie  « intellectuelle »  maintes 
contradictions  dans  le  Coran  qui  selon  sa  propre  affirmation  en  est  dépourvu. 
Situation intellectuellement et moralement insupportable, une tentative de mise au 
pas du texte en fonction de nos opinions personnelles. Aucune autre civilisation du 
Livre n’a osé commettre une pareille hérésie textuelle, et je pèse mes mots.

Or,  nos opinions sont par nature relatives et,  à titre  d’exemple de l’arbitraire  en 
découlant, il  était donc logique qu’à un moment donné l’on déclarât notre verset 
abrogé comme il était attendu qu’à notre époque l’on le prétendît abrogeant. Vouloir 
par  ce  procédé  restituer  l’intégrité  textuelle  n’est  pas  pour  autant  une  solution 
acceptable  puisqu’elle  maintient  valide  et  vivace  le  principe  et  le  process 
d’abrogation.

Il nous faudra donc abroger l’abrogation, et ce ne sera pas un crime de lèse-majesté, 
ce  ne  sera  point  porter  atteinte  à  la  Révélation  mais,  en  réalité,  lui  rendre  sa 
plénitude.  L’acte est simple,  il  nous suffit  de considérer la signification réelle du 
verset  de  référence,  la  preuve  coranique  que  les  inventeurs  de  l’abrogation  ont 
patiemment imposée au Coran comme à nos esprits. En voici la traduction standard 
où  le  verbe  nasakha est  compris  comme  signifiant  abroger  et  le  verbe nasâ 
comme  signifiant  faire  oublier :  “  Que  Nous abrogions un verset  ou que 
Nous  le  fassions  oublier,  Nous  en  apportons  un  meilleur  ou  un 
équivalent. Ne sais-tu pas que Dieu est Omnipotent. ” S2.V106.

Il ne sera pas dit que nous aurons abrogé ce verset, c’eût été toutefois possible en 
prétextant de :  “…Pas de changement dans les paroles de Dieu…”S6.V34, 
verset alors  abrogeant le  verset  dit  de l’abrogation !  Nous n’aurons pas non plus 
tenté de le dissimuler,  le faire oublier, pour persuader le lecteur de notre point de 
vue.  Il  est  aisé  de  démontrer  que  l’interprétation  classique  de  ce  verset  est 
incohérente, tout comme de démontrer que sa signification réelle est bien différente. 



L’exposé de cette analyse prolongerait de trop le présent article, nous la réservons 
donc au prochain volet.

Conclusion

Ibn ‘Âshûr, avait bien compris que les modernes, les réformateurs, avaient besoin 
d’abroger l’abrogation de ce verset, il l’a fait. Par là même, il a malgré tout validé le 
principe  de  l’abrogation.  Qu’il  s’agisse  des  abrogationnistes  traditionnels  ou  des 
abrogationnistes  libéraux,  tous  y  ont  intérêt,  cela  permet  d’effacer  d’un coup de 
plume des versets s’opposant littéralement à des opinions personnelles. La partialité 
est ici au service de la facilité, la rigidité littéraliste comme la libéralité des lectures 
plurielles y trouvent aisément leur compte. 

Il  semble  qu’en  ce  cas  nous  n’ayons  jamais  su  nous  positionner  autrement  par 
rapport à la Révélation. Nous n’avons pas cherché à comprendre la signification des 
versets pour y conformer notre pensée, mais bien à y surimposer – litt. imposer par-
dessus – ce que nous pensions. Nous ne lisons donc pas le Livre, mais le faisons 
parler en fonction de nos désirs intellectuels, de nos sensibilités, ou de nos besoins. 
Ce  n’est  point  en  l’occurrence  Dieu  qui  nous  dicte  notre  conduite,  nos  idées  et 
concepts, mais nous, au final, qui avons su ainsi imprimer nos opinions et points de 
vue.

 Les exégètes contemporains ne se distinguent en rien de leurs prédécesseurs, ils 
reconduisent  les  même  affirmations :  abrogent  ou  pas,  soutiennent  qu’un  verset 
peut être interprété autrement, qu’il peut se lire à différents niveaux, qu’il revêt des 
significations  multiples,  qu’il  nous  faut  déconstruire  et  proposer  des  lectures 
multiples, etc. Aucun n’apporte en général de preuves tangibles à ces allégations, 
c’est-à-dire des arguments obtenus directement, littéralement, à partir de l’Enoncé 
divin. Tous se maintiennent, comme en une vielle habitude, du coté de l’arbitraire ; 
ce que nous pensons du texte et non point ce que le texte nous engage à penser, mot 
à  mot,  littéralement.  Conséquemment,  le  Coran  ne  nous  invite  donc  plus  à  la 
compréhension de la Parole de Dieu, mais nous le contraignons par l’interprétation, 
l’exégèse,  l’herméneutique,  et  autres  synonymes  savants  de  la  même  carence,  à 
admettre de force, ce que nous nous pensons, et je pèse mes mots.

Ainsi,  nous  musulmans  de  ce  siècle,  pensons-nous  en  toute  sincérité  que  ces 
quelques  mots  « point  de  contrainte  en  religion »  ne  peuvent  être  que 
l’expression  divine  de  nos  concepts  de  tolérance  religieuse,  voire  de  liberté  de 
conscience. Se faisant,  se dressent contre ces avis les citadelles du passé et,  plus 
encore, l’insuffisance de l’argumentation des fantassins de la modernité. Car enfin, 
dire :  « Dieu  dit »  sans  en  apporter  la  preuve  littérale  coranique  revient  en  ces 
conditions  à  affirmer  que  Dieu  dit  ce  que  « Je  pense ».  Etonnante  inversion  de 
l’ordre de priorité pour une nation que se veut Gens de la Révélation, Communauté 
du Livre. L’on entend souvent dire que nous devrions ne plus lire le Coran avec les 
yeux des morts, certes, mais devrons-nous persister à le lire en aveugle. Le Coran, ne 



serait-il qu’un simple support de nos propres convictions et pré-jugés ? Le Texte un 
prétexte ? Et je pèse mes mots.

Ainsi,  nous  soutenons  que  seule  l’analyse  littérale  objective  est  à  même  de 
déterminer ce que dit le Coran et de pouvoir départager en notre perception du texte 
ce  qui  provient  de  nos  présupposés  intimes  et  ce  qui  relève  réellement  de  son 
message ;  rigoureusement,  au  delà  de  notre  bonne  ou  mauvaise  foi,  de  nos 
convictions et de nos combats. Quoiqu’à travers nombre de nos articles nous ayons, 
nous semble-t-il, exposé les éléments principaux de cette méthodologie ainsi que les 
résultats « exégétiques » en découlant, nous donnerons au troisième volet de cette 
réflexion consacrée à « Point de contrainte en religion » un aperçu plus précis 
de ce que l’on peut attendre de cette approche scrupuleuse.

Auparavant,  comme  annoncé  ci-dessus,  nous  proposerons  au  deuxième  volet  à 
suivre  la  semaine  prochaine,  plaise  à  Dieu,  et  selon  la  même  méthode  littérale, 
l’analyse des versets dont a prétendu qu’ils fondaient le principe de l’abrogation, an-
nâsikh wa-l-mansûkh  ; un colosse aux pieds d’argile.

[1]  Nous l’avons fréquemment signalé, une telle segmentation du Texte est fort préjudiciable à la 
compréhension du Coran. Nous le verrons lors du troisième volet de la présente étude, seule une 
lecture globale en fonction du contexte d’insertion des dits péricopes est à même de permettre une 
lecture juste. 

[2]  Nous verrons  au  volet  3  consacré  à  l’analyse  littérale  de  ce  verset  que  le  texte  arabe  est 
beaucoup plus précis que ne le laisserait supposer la traduction française « Point de contrainte en 
religion ».

[3]  Nous traduisons ici kuffâr par « infidèles » conformément à la compréhension des tendances 
littéralistes.  Nous avons par ailleurs à plusieurs reprises montré que ce néologisme coranique, 
kâfir au singulier et kuffâr au pluriel, devait être compris et traduit par « dénégateur », terme 
indiquant bien qu’il s’agit là de qualifier ceux qui  dénient la vérité qu’ils portent en eux du fait 
même du pacte initial que Dieu passa avec toute l’humanité, Cf. S7.V172. 

[4]  In :  « tafsîr  al  qur’ân  al  ‘azîm  bi-l-ahâdith  a-s-sahîha  al  marfû‘a »  TI,  p.  125-126.  La 
traduction des versets cités suit pour l’occasion une traduction standardisée en conformité avec 
cette lecture coranique de tendance salafiste.

[5]  Cf.  nos trois articles :  Que dit  vraiment le  Coran :  Guerre & Paix, violence, terrorisme. La 
colombe à l’épée. Il m’a été ordonné de combattre jusqu’à ce que les hommes disent qu’il n’y a de 
dieu que Dieu. 

[6]  Il est en effet impossible de trouver les œuvres exégétiques complètes des grands noms du 
mutazilisme  tels  Abû  Ali  Al-Jubbâ’i,  Al  Asamm,  et  autre  Al  Asfahânî.  En  général,  leur 
interprétations et avis ne nous sont connus qu’au travers de citations partielles retrouvées en des 
ouvrages postérieurs « orthodoxes » tels ceux de Ar-Râzî, Al Jushâmî, At-Tûsî.

http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_ednref6
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_ednref5
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_ednref4
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_ednref3
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_ednref2
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_ednref1


[7]  Az-Zamakhsharî, considéré comme l’auteur du seul tafsîr mutazilite nous étant parvenu ad 
integro, ne suit ici que partiellement l’avis de ses prédécesseurs d’Ecole. C’est d’ailleurs en partie à 
ce type de fléchissements que l’on doit la survie de son ouvrage.

[8]  Ce qui signifie aussi que tel n’est point le concept classique qui finit par s’imposer par les voies 
de l’Acharisme ou du Maturidisme hanafite.

[9]  Il est parfaitement attesté historiquement que sous la houlette du Calife Al Ma’mûn et de ses 
successeurs  Al  Mu‘tasim  puis  Al  Mutawakkil  au  IIème  de  l’Hégire  il  fut  menée  une  véritable 
campagne  d’intimidation  et  d’oppression  visant  à  imposer  par  le  haut  la  doctrine  mutazilite 
comme doctrine de l’Etat musulman, ce bien plus pour des intérêts politiques que spéculatifs. La 
résistance  farouche d’une partie  des  ulémas  d’alors  s’est  soldée  en retour  par  le  triomphe du 
littéralisme de type Hanbalite puis par la domination de l’Ecole dogmatique Ascharite. De facto, le 
mutazilisme  paya  de  sa  disparition  ce  coup  de  force.  Il  nous  semble  qu’il  s’agit  là  d’une  loi 
universelle : le dogmatisme connaît toujours en la violence son agonie, il  en sera de même du 
présent littéralisme aveugle…

[10] Il est assez caractéristique de la pensée et méthode exégétique de Tabari d’avoir assez peu 
recours à l’abrogation, il  préfère nettement la spécification, c’est-à-dire la restriction d’un sens 
apparemment  général  à  partir  de  « circonstances  de  révélations »  ou  de  raisonnements 
linguistiques. 

[11]  Nous  maintenons  volontairement  en  ce  contexte  la  traduction  classique  de  jizya par 
capitation, elle reflète bien la conception de ses partisans, anciens comme actuels. Ce tribut exigé 
des  non-musulmans  demeurant  au  sein  du  territoire  musulman  leur  garantissait  en  théorie 
protection et égalité. Cette mesure, en opposition avec le statut coranique des Gens du Livre et 
l’égalité  citoyenne plénière des Juifs  et  des Chrétiens en la  Cité-Etat  de Médine du temps du 
Prophète, a été justifiée par les juristes à partir du seul  V32.S9. Verset qu’il fallut, entre autres 
contorsions exégétiques, déclarer comme abrogeant toutes les dispositions libérales développées 
en  maints  versets  du  Coran.  Notons  que  la  restriction  appliquée  à  notre  verset,  « Point  de 
contrainte en religion », trouve en la justification a posteriori de cet impôt de capitation toute 
sa raison d’être.

[12]  Dhimmî, Litt.  les protégés, notion de protectorat, de caution, de garantie. Terme désignant 
les non-musulmans payant ladite capitation. 

[13]  Pour la démonstration coranique de ce postulat confère : Comprendre le Coran ; volet 1 & 4.

[14] Version tronquée ; le verset en son intégralité fait référence à des évènements ayant eu lieu du 
vivant du Prophète. Cf. S48.V16.

[15]  Ce hadîth semble avoir été conçu mot à mot pour justifier du fait que notre verset ne pouvait 
qu’avoir été abrogé puisque le Prophète aurait autrement exigé le contraire de ce que le Coran 
prône en obligeant cet homme à se convertir sous la contrainte. Ce hadîth est authentifié tout en 
ne figurant que dans le  recueil  de Ibn Hanbal,  grand littéraliste  devant l’Eternel.  Ceci  pose le 
problème des hadîths ayant d’une manière ou d’une autre réussi à être nantis d’une chaîne de 
transmission,  isnâd,  authentique.  Par ce type de hadîth l’on impose au Coran un sens que la 
littéralisme n’était pas en mesure de lui donner. 

[16]  at-tahrîr wa-t-tanwîr ; T5, p. 26. 

[17]  Nous avons donné l’analyse complète de ce verset en : Dieu défend les croyants ; partie1.

http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_ednref17
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_ednref16
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_ednref15
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_ednref14
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_ednref13
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_ednref12
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_ednref11
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_ednref10
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_ednref9
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_ednref8
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_ednref7


[18]  Si  l’on  tient  compte  du  fait  que  pour  ces  500  versets  dits  abrogés  nous  disposons  de 
quasiment autant de versets déclarés abrogeants, c’est près d’un sixième du Coran qui serait ainsi 
impliqué !

[19]  Les hadîths régulièrement versés au dossier sont bien connus. Ils sont soit inauthentiques, 
soit  interprétés  de  manière  inexacte  ou  fallacieuse.  Ce  genre  d’argumentaire  biaisé  suffit  à 
convaincre  les  convaincus alors  qu’il  est  aisé  d’en invalider  les  conclusions.  Nous citerons les 
principaux hadîths en notre volet consacré à l’étude des sources ayant été utilisées pour justifier de 
l’abrogation.

Deuxième partie publiée le 10/12/2010

2- Réfutation de l’abrogation ; Un colosse aux pieds d’argile.

La  thèse  de  l’abrogation,  an-naskh,  a  bien  évidemment  une  histoire.  Nous  ne 
pourrons en cet article, en lui-même déjà trop long pour être réellement pertinent, 
en discuter.  Brièvement,  disons qu’elle  s’imposa progressivement,  et  que de Abû 
Muslim Al Asfahânî au IVème siècle H, en passant par Ibn Barhân au VIème, Sayyed 
Ahmad Khan au XIXème,  et Muhammad Asad[1] au XXème,  il  s’est toujours trouvé 
quelques  esprits  ne  pouvant  admettre  rationnellement,  théologiquement,  et 
exégétiquement, cette théorie. Tous citèrent ce verset : “ Récite du Livre de ton 
Seigneur ce qui t’a été révélé. Aucun changement en Ses paroles. Nul 
refuge en dehors de Lui.” S18.V27. Il s’en est trouvé toutefois tant d’autres, 
aigris,  pour dire  que seuls  les  Juifs  avaient refusé le  principe d’abrogation de la 
« Parole de Dieu »…

Au volet précèdent, nous avons soutenu que l’abrogation, si essentielle à l’exégèse 
classique, était une pure vue de l’esprit, une fiction indûment attribuée au Coran et 
imputée à tort à l’Islam, une mainmise indéfendable sur la Révélation, notre Texte. 
Nous incombe donc à présent de confirmer, preuves à l’appui, le bien-fondé de notre 
affirmation  qui,  sans  cette  démarche,  serait  une  simple  allégation,  une  vaine 
accusation.

En l’économie coranique, le verset clef, S2.V106, a ici une importance capitale. Son 
propos, sans aucun rapport autre que fictif avec une quelconque notion d’abrogation 
divine, est par contre riche d’enseignements quant à une part des mécanismes du 
phénomène de révélation. L’intérêt réel de la présente réflexion est, de notre point 
de vue, sans nul doute en ce champ méconnu d’exploration…

L’abrogation,  an-nashk, et  an-nâsikh wa-l-mansûkh,  l’abrogeant et l’abrogé, 
tels qu’ils ont été élaborés par nos prédécesseurs sont prétendument fondés sur les 
sources majeures : 1- le Coran 2- Le Hadîth. 3- La raison.

http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn1
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_ednref19
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion#_ednref18


Nous reprendrons donc ce plan évident, tout en suivant rationnellement les process 
principaux  de  notre  méthode  d’analyse  littérale appliqués  au  Coran  comme  au 
Hadîth.[2]

Ceci étant, une réfutation de l’abrogation, pour être valide, doit nécessairement être 
appuyée par une démonstration prenant en compte l’examen exhaustif des sources. 
Cela  impose  en  soi  un  ouvrage,[3] nous  ne  pourrons  donc  en  donner  à  titre 
d’éléments de réflexion que le résumé des principaux points :

I - L’abrogation est mentionnée dans le Coran

Nous  l’avons  dit,  le  verset  de  référence  des  abrogationnistes  est  sans  nul  doute 
S2.V106.  S’y  ajoutent  principalement S13.V39,  S22.V52  et,  accessoirement, 
S16.V101,  S87.V6-7.  Nous avions au volet  précédent cité  le  verset  essentiel,  la 
pièce maîtresse, en voici le texte arabe et la traduction standard :

َأوْ َننْسَخْ* مَا  َيةٍ  َقدِير*ُننْسِهَا مِنْ آ َلى كُلّ شَيْءٍ  َاّ عَ َأنّ  َلمْ  َتعْ َلمْ  َأ ِلهَا  َأوْ مِثْ ِبخَيْرٍ مِنْهَا  ْأتِ  َن  

“ Que Nous abrogions un verset, ou que Nous le fassions oublier, Nous 
en apportons un meilleur ou un équivalent. Ne sais-tu pas que Dieu est  
Omnipotent. ” S2.V106,

Dieu est bien le Locuteur en ce verset, et deux verbes clef, soulignés, régissent cette 
lecture : nasakha traduit par abroger et ansâ traduit par faire oublier. A priori le 
message est clair et univoque, le verset dit bien ce que l’on dit qu’il dit. Interrogeons-
le et interrogeons-nous :

1- Une remarque logique : Abroger un verset pour le remplacer par un meilleur est 
compréhensible, mais abroger un verset pour en apporter un équivalent n’a aucun 
sens, aucune utilité. Concernant Dieu cela ne se peut concevoir.

2- Il en est de même pour le fait de « faire oublier ». Ici, autre difficulté logique : 
comment prétendre à faire oublier un verset alors même que les versets que nous 
prétendons  abrogés  ont  été  maintenus  en  la  mémoire  du  Prophète  et  des 
Compagnons et sont toujours transcrits dans le Coran ? Dieu aurait-il échoué en son 
action !

3- Comment donc comprendre ce segment déterminant « nous en apportons un 
équivalent » qui visiblement pose problème ?

4- Le verbe nasakha est ambivalent, il signifie effacer, abroger, annuler, aussi bien 
que copier, transcrire, inscrire, écrire.

Ce verbe figure à quatre reprises dans le Coran :

 

http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn3
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn2


1- “  Voila Notre livre !  Il  témoignera contre vous en toute vérité  car 
Nous faisions inscrire [nastansikhu] vos actions” S45.V29.

2- “  Lorsque  Moïse  retrouva  son  calme,  il  reprit  les  Tables  sur 
lesquelles il était  transcrit [nuskhat] guidée et miséricorde pour ceux 
qui craignent leur Seigneur.” S7.V154.

3- “ Nous n’avons suscité avant toi aucun Messager ou Prophète sans 
que Satan n’ait projeté quelques faussetés en sa récitation. Mais Dieu  
efface [yansakhu] ce que lance Satan. Dieu rend définitifs Ses versets, il  
est Omniscient et Sage.” S22.V52.

La quatrième occurrence est bien évidemment le verset que nous étudions. Notons 
que dans  les  deux premières  références  coraniques  l’on ne  peut  comprendre  les 
emplois  de  nasakha comme  signifiant  abroger,  effacer.  Nous  l’avons  ci-dessus 
signalé,  le  troisième  verset  a  été  exploité  par  les  abrogationnistes  en  tant  que 
référence  complémentaire  en  rendant  alors  yansakhu par  « il  abroge ».  Nous 
avons largement démontré en un de nos précédents articles que le sens voulu était 
« il efface », cf.[4]

Au  total,  l’emploi  coranique  de  nasakha n’est  pas  univoque  et  confirme 
l’ambivalence  de  cette  racine  verbale,  il  faudra  donc  fournir  des  éléments  de 
démonstration probants afin de savoir quel sens lui donner en notre V106, ce qu’a 
négligé de faire l’exégèse classique.

5-  Le  verbe  nasakha signifie  donc  à  l’origine  transcrire et  aussi  effacer,  cette 
ambivalence se comprend du fait que l’on lavait les parchemins ou les tablettes sur 
lesquels on transcrivait afin de les réutiliser. Puis, c’est à partir du sens « effacer » 
que l’on obtint par la suite la notion d’abrogation qui, convenons-en, est une idée 
assez éloignée du concept initial. Il semble d’ailleurs qu’à l’époque de la Révélation 
nasakha n’était pas employé avec le sens de abroger. Voici un exemple colligé par 
Muslim selon Abou Hurayra au sujet de la révélation des trois derniers versets de la 
sourate  “La  Génisse” : « …Lorsqu’ils  firent  cela  (accepter  le  V284.S2 … “Dieu 
vous  demandera  des  comptes  sur  vos  actions  comme  sur  vos 
intentions ”),  alors  Dieu  donna  l’explication  et  la  précision [nasakha] 
concernant le sens et la portée exacte de ce verset en révélant “Dieu n’impose 
chaque âme qu’en fonction de ses capacités” S2.V286.  »

Nul n’a jamais prétendu que le verset 286 ait pu abroger le verset 284, et force est de 
constater que l’usage par Abou Hurayra de ce verbe ne peut être compris en aucune 
manière comme signifiant abroger. Si à cette époque le verbe nasakha avait signifié 
abroger, l’employer en ce hadîth aurait été confus ou ambigu, tel n’est pas le cas. 
Nous pourrions, quitte à allonger la démonstration, multiplier les références de ce 
type.

http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn4


6-  L’ambivalence  de  la  racine  verbale  nasakha,  copier/effacer,  et  sa  polysémie 
résultante :  substituer,  transférer,  modifier,  préciser,  spécifier,  expliquer,  
restreindre, abroger, se conjoignent avec cohérence du fait que nasakha exprime 
une  notion  générale,  à  savoir :  déplacer  une  chose.  Tabari  en  donne  d’ailleurs 
comme  synonyme  le  verbe  naqala,  transférer,  transporter.[5] Concernant 
nasakha, ce transfert peut s’appliquer à un sens, une idée, un texte, au sens propre 
ou au sens figuré.

7- Nous avons vu que l’on ne pouvait comprendre que Dieu puisse abroger un verset 
pour  le  remplacer  par  un  identique  [mithlihâ].  Au  total,  parmi  les  possibilités 
réelles de la racine  nasakha, en accord avec les autres emplois coraniques de ce 
verbe,  l’usage de la  langue à  cette  époque,  et  la  logique obligatoire  d’une parole 
attribuée  à  Dieu,  nous  retiendrons  en  conséquence  pour  nasakha le  sens  de : 
transférer.  Sens  global  et  neutre  traduisant  correctement  l’ensemble  des 
possibilités  exprimées  par  la  racine  verbale  nasakha et,  comme  nous  allons  le 
constater,  s’appliquant  en  toute  cohérence  à  notre  verset  sans  induire  de 
contradictions internes.

8- Il ressort de ce qui précède que ce verset peut et doit en un premier temps être 
compris comme suit :  “ Que Nous  transférions un verset, ou que Nous le 
fassions oublier, Nous en apportons un meilleur ou un équivalent. Ne 
sais-tu pas que Dieu est Omnipotent” Nous verrons qu’il s’agit en ce sens du 
transfert d’un verset à partir de la « Table Protégée », al lawh al mahfûz, vers le 
Prophète récepteur. Nous y reviendrons, mais notons qu’il est à présent cohérent de 
comprendre  qu’un  tel  transfert  puisse  être  effectué  au  bénéfice  d’un  verset 
équivalent, ce en fonction des diverses révélations en l’histoire de la Révélation.

9- Que ce soit en la compréhension classique du verset ou en notre perspective, le 
segment  « que  nous  le  fassions  oublier »  pose  encore  problème.  Comment 
faire oublier aux hommes ce que Dieu aurait transféré par Révélation à un Prophète 
et, à sa suite, aux hommes ? Nous avons déjà expliqué que tel n’était pas le cas des 
versets du Coran. Or, le verbe  ansâ, de forme IV, signifie bien  faire oublier, mais 
aussi laisser (une chose). Qui plus est, ce dernier sens est préférable lorsqu’on utilise 
la voie passive ce qui est le cas en notre verset : nunsîhâ. L’on comprend et traduit 
alors :  “Que  Nous  transférions  un  verset,  ou  que  Nous  le  laissions, 
[nusîhâ] Nous en apportons un meilleur ou un équivalent. Ne sais-tu 
pas que Dieu est Omnipotent.”

Par : « ou que Nous le laissions », nous nous en justifierons, il s’agit alors de 
dire que Dieu décide de ne pas transférer tel ou tel verset de la “Table Protégée” et, 
qu’en conséquence, Il le laisse in situ, il n’en réalise pas la révélation. Notons, qu’une 
fois  réajustées  les  significations  des  deux  verbes  clef,  le  verset  est,  à  présent 
seulement, parfaitement cohérent, nous le démontrerons.

http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn5


10- Mais, comment prouver qu’il s’agit bien en ce verset du transfert de versets à 
partir  dudit  « Ecrit  prototypique »,  al  lawh al  mahfûz ?  Il  suffit  pour cela  de 
situer notre verset en son contexte, son co-texte, autre étape clef de l’analyse littérale 
systématiquement omise en l’exégèse classique segmentaire.

- En l’architecture générale de la sourate II, le verset 106 est situé vers la fin de la 
deuxième partie ayant trait aux Banû Isrâïl et dressant un premier état des lieux des 
reproches que Dieu adresse à ceux qui, parmi le peuple d’Israël, ont dévié.

- En ce contexte, à partir de V104 jusqu’au 115 sont évoqués : critiques, prétentions, 
et  rancœurs  nourries  par  une  partie  des  Juifs  et  des  Chrétiens  de  Médine :  “ 
Nombreux sont ceux qui parmi les Gens du Livre aimeraient vous voir 
redevenir dénégateurs…” V109.

-  La  trame  est  simple,  et  il  va  s’agir  de  réfuter  les  prétentions  de  ceux  tirant 
argument  du  fait  qu’ils  détiennent  déjà  des  Ecrits  sacrés  émanant  de  Dieu, 
antériorité qui leur donnerait préséance : “ Ils disent : N’entreront au Paradis 
que  Juifs  ou  Chrétiens.  Telles  sont  leurs  prétentions.  Réponds-leur : 
Apportez-en donc la preuve, si vous êtes véridiques.” V111.

- Il est de même clairement fait référence à un des points d’achoppement essentiel 
entre les Musulmans et ces autres Communautés, à savoir : la révélation du Coran : 
“Les dénégateurs parmi les  Gens du Livre ainsi  que les polythéistes 
n’aiment  pas  que  vous  soit  révélé  un  bienfait  de  la  part  de  votre 
Seigneur.[6] Or, Dieu privilégie de Sa miséricorde qui Il veut. Dieu est  
certes détenteur d’une grâce inépuisable.” V.105.[7] Notre verset  106 fait 
suite, et répond donc logiquement et synthétiquement à la problématique évoquée 
en ce passage :

1- Aucune communauté n’a l’exclusivité de la Révélation.

2- Ce qui a été révélé à certaines communautés peut l’être à d’autres.

3- Les différentes révélations sont à la fois identiques et différentes.

11-  Nous  pouvons  à  présent  relire  le  verset  en  tenant  compte  des  observations 
préalables :  “Que Nous transférions un verset ou que Nous le laissions,  
Nous en apportons un meilleur ou un équivalent.  Ne sais-tu pas que 
Dieu est Omnipotent.”

Les trois précisions ci-dessus s’expliquent, ou ne peuvent s’expliquer, qu’en fonction 
de la compréhension des mécanismes de Révélation, lequels, nous allons l’expliciter, 
correspondent à un mécanisme de transfert à partir de « la Table Protégée ». Ceci 
indique que Dieu puisse délivrer à toute communauté humaine à partir d’un unique 
« Ecrit prototypique » un unique message mais revêtant des aspects différents en 
fonction du temps, des nécessités, de la langue du Prophète récepteur. Le sens que 

http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn7
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn6


notre traduction avait mis en exergue n’est donc pas une simple hypothèse basée sur 
un jeu d’étymologie, mais bien une affirmation directement coranique parfaitement 
cohérente et prévisible en fonction du contexte d’insertion du verset.[8]

12- De même, par l‘étude du contexte il est à présent aisé de saisir qu’il aurait été 
parfaitement incongru que ce verset puisse évoquer un phénomène spécifique relatif 
à la structure interne du Coran -l’abrogation s’il s’agissait de cela- alors qu’il devait 
répondre  à  une  polémique  ayant  trait  aux  relations  du  Coran  avec  les  autres 
écritures.

13- “ Que Nous transférions un verset, ou que Nous le laissions, Nous en 
apportons un meilleur ou un équivalent. Ne sais-tu pas que Dieu est  
Omnipotent.” Nous ne connaissons qu’une seule théorie, d’origine coranique, qui 
réponde au cahier de charge mis à présent parfaitement en évidence. Elle repose 
pour l’essentiel sur trois groupes de versets :

“ Par le Livre explicite que Nous avons fait récitation arabe afin que 
vous puissiez y réfléchir. Il est en vérité auprès de Nous dans la Mère 
du Livre, [umm al kitâb], sublime et sage.” S43.V2-4. [9] 

“ Ce Coran est une noble récitation émanant de la Table Protégée [lawh 
al mahfûz].” S85.V21-22.

“  Dieu efface  ce qu’il  veut,  ou il  confirme,  car Il  détient  la Mère du 
Livre.” S13.V39. [10]

Ummu-l-kitâb  est  une  expression  spécifiquement  coranique  littéralement  rendue 
par la Mère du Livre, c’est-à-dire « l’Ecrit prototypique ».[11] Il en est fait mention 
par trois fois dans le Coran, les premiers versets cités en éclairent parfaitement la 
signification “ Par le Livre explicite que Nous avons fait récitation arabe afin que 
vous puissiez y réfléchir. Il est en vérité auprès de Nous dans la Mère du Livre…” 
Suivant la séquence du propos l’on note l’enchaînement suivant : le Coran est une 
version arabe actualisée afin que les Arabes puissent accéder à leur tour, par cette 
révélation, au contenu de l’archétype prototypique dit « Mère du Livre ».

Cette référence matricielle absolue de la « Parole divine » est aussi dénommée la 
« Table  Protégée »,[12] lawh al  mahfûz :  “  Ce  Coran  est  une  noble  récitation 
émanant de la Table Protégée.” Il s’agit donc de la forme première de ce qui l’est 
convenu d’appeler  la  « Parole  de  Dieu ».  Cet  « Ecrit »,  naskh,  représente  de  fait 
l’archétype absolu qui, à chaque révélation, sera transféré et transcrit conformément 
à la langue, au niveau civilisationnel, aux nécessités, des communautés réceptrices. 
Il y a donc un rapport d’identité et d’origine entre les versets révélés dans le Coran, 
ceux d’autres livres « sacrés », et les « versets » de la Table Protégée.[13]

14- L’étude du contexte où s’insère le troisième verset cité : “ Dieu efface ce qu’il  
veut, ou il confirme, car Il détient  la Mère du Livre ”, S13.V39,  montre 

http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn13
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn12
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn11
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn10
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn9
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn8


qu’il est logiquement équivalent à celui de notre V106.S2 : polémiques religieuses 
et  rapports  des  hommes  avec  la  révélation.  La  cohérence  du  Coran  n’est  pas  à 
prouver mais à respecter.

Brièvement :  nous  y  retrouvons  le  positionnement  spécieux  quant  au  Coran  de 
certains “Gens du Livre” de Médine : «  …Et une faction en désapprouve une 
partie… » V36.  Ce  à  quoi  il  est  rationnellement  répondu  que  le  Prophète 
Muhammad,  SBSL, est de nature humaine et qu’il ne peut donc intervenir sur la 
révélation du Coran : « Certes, Nous avons avant toi envoyé des Messagers  
prenant  épouses  et  ayant  descendance.  Il  n’appartient  à  aucun 
Messager  d’apporter  le  moindre  verset  sans  que  cela  soit  par  
permission de Dieu. A chaque époque son Livre. » V38.[14] D’autre part, en 
réponse aux critiques quant au phénomène de révélation on peut lire : “C’est ainsi 
que Nous l’avons révélé à titre de norme en langue arabe…” V37.

C’est logiquement que le verset 39 fait alors suite et, pour plus de clarté, il faut au 
demeurant le lire en lien avec la dernière phrase du V38 : “A chaque époque son 
Ecrit.  Dieu efface  [yansakhu]  ce qu’il  veut,  il  confirme, car Il  détient 
l’Ecrit matriciel.”

15- Ceci est explicite et confirme la théorie coranique de la Révélation : à partir d’un 
Ecrit  matriciel  immuable  sera  procédé  à  diverses  transcriptions  en  fonction  des 
diverses révélations voulues. Les « versets »[15] de la Table Protégée peuvent donc 
être  qualifié  de  « matriciels ».[16] C’est-à-dire  correspondant  au  modèle  unique 
synthétique  des  multiples  expressions  produites  à  chaque  nouveau  cycle  de 
révélation. Ainsi, un de ces « versets » peut-il avoir produit par transcription lors du 
transfert pour différentes révélations des versets tous différents entre eux en forme 
mais point quant au fond.

A  présent,  nous  comprenons  parfaitement  la  signification  globale,  le  sujet  ou 
message, de notre verset : “Que Nous transférions un verset ou que Nous le 
laissions, Nous en apportons un meilleur ou un équivalent. Ne sais-tu 
pas  que  Dieu  est  Omnipotent.” Ce  faisant,  il  nous  est  donc  possible  de 
l’expliciter terme à terme :

16-  « Que  nous  transférions  un  verset » ;  Nul  n’est  détenteur  de  “La 
Révélation”. Ce que Dieu a confié en dépôt à telle ou telle communauté n’est pas une 
forme absolue de vérité, il ne s’agit en réalité que du transfert de la vérité absolue 
contenue dans la Table Protégée, l’Ecrit prototypique. Chaque révélation temporelle 
d’un  verset,  de  la  Thora  ou  du  Coran  par  exemple,  n’est  en  réalité  que  la 
transcription  d’un « verset »  matriciel  de  la  Table  Protégée.  Le  terme coranique 
ayât  prend  alors  tout  son  sens ;  il  s’agit  d’un  Signe  transférant le  sens  du 
message de Dieu qui, ainsi, devient accessible à l’homme.

http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn16
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn15
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn14


Chaque révélation produit donc des versets différents, mais tous sont « Signes » du 
même message d’un même « verset » matriciel. Le sens du verbe transférer est alors 
explicite,  il  s’agit  de désigner le  déplacement (naql),  la  spécification du sens,  la 
transcription vers la langue hôte, et, au final, le transfert d’un « verset » de la Table 
Protégée. Il s’agit bien là du processus de Révélation vers un Prophète donné. L’on 
remarquera que sont ainsi exploités tous les sens principaux de la racine nasakha 
que nous avions précédemment mentionnés.

17- « ou que Nous le laissions » ; Ceci signifie, en toute cohérence, que Dieu, en 
fonction des révélations,  transcrit  ou transfère une partie  seulement du message 
matriciel  et  totalisant  de  la  Table  Protégée.  Ainsi,  Il  laisse  -c’est-à-dire  ne  la 
transcrit  pas- une partie de son contenu qui,  en quelque sorte, reste dans l’oubli 
(c’est-à-dire ne sera pas connue des hommes réceptionnaires de cette révélation) 
conformément, là aussi, à la totalité des sens de la racine nasâ. Toutefois, cette mise 
en suspens, cette non expression d’une partie de la Table Protégée, ne constitue pas 
bien évidemment un oubli. Dieu en sa perfection ne connaît pas l’oubli, pas plus 
qu’Il ne pourrait défavoriser telle ou telle communauté religieuse en ne lui révélant 
pas la totalité du message divin.

18- « Nous en apportons un meilleur ou un équivalent  » ; A ce stade nous 
avons  explicité  les  principes  relatifs  aux  mécanismes  de  la  Révélation  et, 
conséquemment,  avons  déterminé  ce  que  signifiaient  exactement  les  termes 
transférer,  nasakha,  laisser,  ansâ.  Nous  avions  souligné  que  les  sens 
classiquement imposés de abroger et  faire oublier créaient une contradiction, une 
impossibilité  logique,  d’avec  la  suite  du  propos :  « Nous  en  apportons  un 
meilleur ou un équivalent ».

Deux  remarques  préalables  s’imposent :  Les  termes  meilleur et  équivalent, 
comme l’indique la structure syntaxique du verset, s’appliquent aussi bien au cas du 
« transfert » qu’à celui du « laisser ». Ce double comparatif, meilleur et équivalent, 
se comprend de par son contexte et son contenu littéral sous deux aspects. D’une 
part,  quant  au  phénomène  de  communautés  et  différences  entre  les  anciennes 
révélations et la nouvelle, le Coran. D’autre part, les différences et les communautés 
de formes et de sens entre les diverses révélations autres.

Ceci  étant  précisé,  nous  pouvons  à  présent  lever  la  contradiction  induite  par  la 
mésinterprétation classique :

1-  Dans  le  cas  du  transfert,  c’est-à-dire  lors  d’une  nouvelle  révélation  la 
transcription d’un verset matriciel :

- ce verset transféré sera dit meilleur, c’est-à-dire plus adapté en forme et en fond à 
l’époque où il est révélé.



-  ce  verset  sera  dit  équivalent,  c’est-à-dire  que  malgré  ce  nouvel  aspect  son 
message est strictement équivalent à d’autres « versions » de ce même « verset » 
matriciel précédemment transcrit pour d’autres révélations.

2- Dans le cas du « laisser », c’est-à-dire lors de la non transcription de tel verset 
matriciel :

- un verset révélé sera dit  meilleur parce que le choix du transfert à partir d’un 
autre « verset » matriciel permettra l’obtention d’un verset révélé plus apte à ses 
nouveaux réceptionnaires.

- un verset révélé sera dit équivalent lorsque que provenant du transfert d’un autre 
« verset » matriciel, le message délivré sera équivalent au message qui aurait,  ou 
avait  été,  obtenu  à  partir  de  la  transcription  de  tel  autre  « verset »  matriciel 
« laissé », c’est-à-dire non transféré à l’occasion de cette révélation.

19- Au final,  pour :  “ Que Nous transférions un verset,  ou que Nous le  
laissions, Nous en apportons un meilleur ou un équivalent. Ne sais-tu 
pas que Dieu est Omnipotent.” nous pouvons proposer la traduction explicative 
suivante :

« Que Nous transférions un verset de la Table protégée ou que Nous ne le 
laissions en attente, Nous apportons dans les deux cas, par transfert à partir 
de la Table protégée, un verset meilleur -c’est-à-dire plus adapté en forme et en 
fond  à  l’époque  où  il  est  révélé-  verset étant  aussi  équivalent -c’est-à-dire 
délivrant  un  message  équivalent,  qu’il  s’agisse  ou  pas  de  la  transcription  d’un  
même verset matriciel. Dieu est le seul capable de réaliser cela. » 

20- Puisque nous aurons parfaitement argumenté notre compréhension traduction, 
nous pouvons citer une interprétation particulière de notre verset. Il semble que ce 
fut là une des deux lectures des mutazilites opposés au concept d’abrogation.[17] Il 
revient à Muhammad Asad de l’avoir reformulé à notre époque. En son remarquable 
travail de traduction exégétique du Coran, « The Message of the Qur’ân  », M. Asad 
réfute d’un point de vue théorique la conception classique de l’abrogation selon une 
ligne argumentaire similaire à celle que nous avons présentée au précédent article. Il 
ajoute : « Comment imaginer que Dieu puisse, comme un simple écrivain, raturer 
son œuvre. » Néanmoins, il n’a pas perçu que les verbes clef,  nasakha et  ansâ, 
avaient  été  indûment  rendus  par  abroger et  faire  oublier.  De  par  une 
contextualisation insuffisante et un certain présupposé, il postule alors qu’il s’agit de 
dire en ce verset que les anciennes révélations sont abrogées par la révélation du 
Coran et non pas que des versets du Coran puisse l’être.[18]

21- Cette solution, faussement littérale, pourrait sembler séduisante. Elle présente 
cependant, outre sa faiblesse de démonstration, un inconvénient majeur. En effet, 
elle  valide  et  renforce  par  une lecture incorrecte  une idée  apologétique par trop 

http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn18
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn17


répandue : Le Coran, ultime révélation, est venu abroger les révélations précédentes 
et, conséquemment, l’Islam est à partir de cette clôture la seule religion agrée par 
Dieu.  Le ferment de toutes les intolérances pourrit  en cet  axiome dramatique,  il 
s’oppose à la lumineuse affirmation : « Point de contrainte en religion », dont 
on comprend à nouveau qu’il fallût la déclarer abrogée !

Conclusion

L’analyse  littérale  du  principal  verset  censé  apporter  la  preuve  essentielle  de 
l’abrogationnisme des abrogationnistes a mis en évidence,  tout au contraire,  que 
rien ne permettait d’affirmer qu’une telle théorie fut fondée coraniquement. Nous 
avons parallèlement et conséquemment démontré qu’aucune notion d’abrogation ne 
pouvait être retenue, ni du Coran par le Coran, ni des anciennes révélations par le 
Coran.  La  « Parole »  de  Dieu  est  inépuisable,  immuable,  et  rien  ne  peut 
intrinsèquement  l’altérer.  Seul  l’homme  en  modifie  le  sens  par  les  diverses 
intrusions de ses interprétations, spéculations, et diverses aventures intellectuelles.

Quant  aux autres  versets  impliqués par les  abrogationnistes,  nous aurons en cet 
article en partie analysé S13.V39 et donné le sens de S22.V52.  [19] D’autre part, 
S16.V101 et S87.V6-7 n’ont de fonction qu’à titre accessoire. Bien évidemment, ces 
versets  se  comprennent  et  se  conçoivent  aisément  en  la  même  perspective  que 
S2.V106, c’est-à-dire selon le principe du transfert à partir de la Table Protégée….

II - L’abrogation est mentionnée dans le Hadîth     

Au fil du temps, il fut constitué un réseau secondaire de démonstration. Ce que l’on 
avait  imposé  au Coran se  devait  d’être  confirmé par  le  Hadîth.  Il  aurait  semblé 
inconcevable qu’un point aussi important que l’abrogation ne fût pas mentionné par 
le Prophète Muhammad,  SBSL.  De fait,  on a essayé de multiplier les références 
émanant de la Sunna. Une quinzaine de hadîths constitue cet arsenal et il ne sera 
bien évidemment pas possible d’en traiter ici, ceux qui auront réussi à nous suivre 
jusque là ne nous le pardonneraient pas.

22- Néanmoins, nous pouvons systématiser et résumer ainsi la problématique :

- Premièrement ; il n’existe aucun hadîth direct : c’est-à-dire où le Prophète nous 
aurait fait part d’une telle interprétation des versets concernés.

- Deuxièmement ; il n’existe aucun propos où le Prophète nous informerait du fait 
que Dieu a abrogé tel ou tel verset.

-  Troisièmement ;  il  n’existe  qu’un  seul  hadîth  authentifié,  sahîh,  imputé 
indirectement par les abrogationnistes à l’abrogation. Nous allons donc l’examiner.

-  Quatrièmement ;  les  autres  « hadîths »  ne  sont  que  des  propos  attribués  aux 
Compagnons. Ils sont pour la plupart inauthentiques, da’îf, et ils ne peuvent palier 

http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn19


au silence du Coran et du Prophète.  Ceux qui sont malgré tout authentifiés sont 
alors interprétés avec un art consommé de la mystérification ; Nous n’en citerons 
qu’un exemple des plus usité parfaitement représentatif.

23- Le  hadîth  servant  d’argument principal  est  rapporté  par  Al  Bukhârî  d’après 
Aïsha. Techniquement il est âhâd,[20] ce qui en affaiblit en soi la valeur probante : 
« Le Messager de Dieu, SBSL, a entendu un homme qui récitait dans la mosquée et  
il dit : Que Dieu lui fasse miséricorde, il m’a rappelé [adhkaranî] tel et tel verset  
de telle sourate. »

A priori rien qui ne soit en rapport avec le concept d’abrogation du Coran par le 
Coran ! C’est pourtant le seul document direct émanant du Prophète que l’on ait pu 
verser au dossier. Le Prophète, SBSL, y remercie un homme qui de par sa récitation 
lui  a  rappelé  tel  versets,  plus  exactement  les  lui  a  fait  se  remémorer,  ce  qui  ne 
signifie en rien qu’il les aurait oublié ou, plus encore, que ces versets auraient été 
abrogés ! 

24- Cependant, curieux fruit du hasard, ce même hadîth nous est parvenu en réalité 
selon  trois  versions,  elles  aussi  rapportées  par  Al  Bukhârî  et  toujours  selon  les 
mêmes  transmetteurs  initiaux.  Précision  de  l’imprécision,  les  modifications 
successives produisent alors ce que l’on recherchait :

Version  1 :  Mentionnée ci-dessus,  caractérisée  par  l’emploi  du verbe  adhakara, 
« adhkaranî », il m’a rappelé, ou, il m’a fait me rappeler tel verset…

Version 2      : A été ajouté le verbe ansâ, oublier, et on lit alors : « il m’a rappelé tel et  
tel verset que j’avais oublié [unsituha] en telle et telle sourate. » L’on a progressé 
ici vers l’objectif ; le Prophète aurait oublié des versets du Coran. Pourquoi ? Car on 
peut  aussi  lire  ce verbe selon le  sens qu’on lui  a  attribué dans le  verset  106,  et 
souhaiter comprendre : on m’a fait oublier tel verset. Nous sommes alors aux portes 
de l’abrogation…

Version 3 : le verbe « oublier,  faire oublier » ajouté précédemment est à son tour 
remplacé par le verbe asqata. Pourquoi ? Car cette forme verbale de type IV de la 
racine  saqata signifie  faire  tomber,  négliger,  omettre,  mais  aussi  abolir,  
supprimer.  En  comprenant  et  traduisant  selon  la  deuxième  ligne  de  sens,  l’on 
obtient l’effet recherché :  « Que Dieu lui fasse miséricorde, il m’a rappelé tel et tel  
verset  que  j’avais  fait  supprimer [asqtuha] de telle  et  telle  sourate. »[21] C’est 
cette version qui est bien évidemment exploitée par les abrogationnistes.[22]

25- Trois  versions aussi  différentes ne pouvant raisonnablement coexister :  mais 
quelle version est valide ?

Version 3 : Le Prophète a fait supprimer un verset. Impossible, le Coran n’était à 
l’époque transcrit que sur des matériaux divers et épars, seul la mémoire conservait 
la Révélation. En ces conditions, le verbe asqata est anachronique et inadéquat. Le 

http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn22
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn21
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn20


Prophète aurait du dire « je vous avais ordonné de ne plus  réciter tel verset ». Il 
faudrait  de  plus  supposer,  pour  que  cette  « abrogation »  soit  effective,  que  le 
Prophète ait pu contacter la totalité des musulmans… ! Même en ce cas, il n’y aurait 
alors aucune raison à ce qu’il félicite ce récitateur récalcitrant, ni qu’il soit satisfait 
de cette situation !

Version  2 :  Le  Prophète  aurait  prétendu  oublier  un  ou  des  versets.  Affirmation 
gravissime, si le Prophète peut oublier des versets, que vaut le Coran qu’il nous a 
transmis, quel degré de fiabilité ? Si le Prophète peut oublier des versets qui lui ont 
été révélés, alors les simples hommes font figure de passoire informative et nous ne 
possédons plus aucune garantie quant au texte coranique. A la limite le Coran s’en 
trouve potentiellement abrogé en sa totalité !

Version 1 : Seule version ayant du sens, le Prophète remercie celui qui de par sa 
récitation à évoqué,  dhakara, tel ou tel verset, ce qui semble légitimement avoir 
satisfait le Prophète. Il s’agit de la version de base du hadîth, ou version originale, et 
les deux autres ont été manifestement obtenues par manipulations successives au 
détriment  de  toute  logique  textuelle  et  de  toute  cohérence  islamique  jusqu’à 
production d’un sens exploitable par les partisans de l’abrogation.[23]

26- Les contraintes textuelles et sémantiques font que l’on ne put obtenir ainsi 
qu’un argument exploitable indirectement par les abrogationnistes. La sélection 
technique du Hadîth, malgré ses faiblesses, a su contenir les débordements, et ce 
hadîth est bien la seule pièce à conviction « sérieuse » au dossier qui ait réussi à 
s’immiscer. En sa version initiale il est sans rapport avec l’abrogation, en sa version 
« adaptée » il est irrecevable et inacceptable.

27 -Les hadîths restant représentent une compilation disparate de propos de 
Compagnons exploités avec plus ou moins d’habilité. Peu sont authentifiés, quant à 
ceux qui le sont, l’interprétation officielle joue le plus souvent sur la présence et 
l’ambivalence du verbe nasakha. Citons à titre d’exemple et d’illustration un de ces 

hadîths des plus fréquemment employé. Hadîth rapporté par Muslim d’après Aïsha :

  بخمس معلومات فتوفي رسولنسخنعن عائشة أنها قالت كان فيما أنزل من القرآن عشر رضعات معلومات يحرمن ثم 
ا صلى ا عليه وسلم وهن فيما يقرأ من القرآن

En voici la traduction standardisée : « Il y avait en ce qui avait été révélé du Coran,  
que 10 allaitements connus entraînaient l’interdit (le mariage entre frères et soeurs 
de lait). Puis ils furent abrogés [nasakha] à cinq et c’est cela que l’on récitait dans 
le Coran. » L’abrogationnisme ne pouvait voir pour le verbe nasakha utilisé en ce 
hadîth que la preuve tant recherchée. Encore une fois, au seul bénéfice d’un faux 
littéralisme et  au  risque d’introduire  des  contresens  manifestes ;  avoir  raison  ne 
nécessite donc pas de raison. En effet, il n’y a jamais eu dans le Coran de versets qui 
traitent de 10 et même de 5 allaitements…le propos de Aïsha est ainsi dépourvu de 
sens.[24] Ce genre de procédé et  de texte  posent donc plus de  problèmes qu’ils 

http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn24
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn23


n’étaient censé en résoudre. Si l’on veut valider ce texte âhâd transmis par Muslim et 
y maintenir une cohérence, il nous faut donner au verbe nasakha le sens connu de 
préciser ou  restreindre[25] et comprendre l’énoncé du hadîth comme signifiant : 
« Au sujet  de  ce  qui  avait  révélé  dans le  Coran (l’interdit  du mariage  quant  à  
l’allaitement) il y avait la notion de 10 allaitements connus qui furent par la suite 
restreints  [nasakha] à  cinq.  Le Prophète décéda et  cela était  bien ce que nous 
disions au sujet du Coran. » Ceci relève donc du domaine de la Sunna et non point 
du Coran.

28- Malgré la gravité du sujet je ne résiste pas au plaisir de vous narrer l’histoire de 
la  « Petite  chèvre ».  Vouloir  au  verset  précédent  comprendre  nasakha comme 
signifiant  abroger entraînait  un  non-sens  puisque  le  Coran  n’avait  jamais 
mentionné  le  nombre  d’allaitements ;  qu’à  cela  ne  tienne,  un  hadîth  vient  tout 
expliquer. Rapporté par Ibn Hanbal d’après encore Aïsha –elle est forcément censée 
être au courant- : « Le verset au sujet de la lapidation et celui des dix allaitements  
de l’adulte avaient été révélés et avaient été inscrits sur une feuille mise sous la  
couche de ma chambre. Lorsque le Prophète fut malade nous fumes occupés auprès  
de lui et une « petite bête » nous appartenant entra et dévora la dite feuille. » 

Ce hadith a fort heureusement été techniquement classifié inauthentique, da’îf. En 
autres  détails,  l’on  y  a  réuni  deux  sujets  épineux  et  sans  preuves  scripturaires 
déterminantes, à savoir : le pseudo verset sur la lapidation et le pseudo verset sur le 
nombre d’allaitements, cela s’appelle vouloir faire, sans jeux de mots, d’une pierre 
deux  coups.  En  guise  d’abrogation  symbolique  voici  qu’une  « petite  bête » 
domestique avale le texte. Nous devons donc à une chèvre la disparition coranique 
du  verset  sur  la  lapidation,  nous  devrons  avoir  un  grand  respect  pour  les 
chèvres….Ceci  dit,  ce  hadîth  da’îf et  incohérent  fait  partie  des  preuves  les  plus 
fréquemment mentionnées et utilisées par les abrogationnistes, serait-ce la raison 
qu’ainsi l’on abrogeât ?

29- Il  n’y a donc rien dans le Hadîth qui plaide en faveur de l’abrogation. Cette 
absence réelle et directe de texte émanant du Prophète,  SBSL, est bien la preuve 
que le principe d’abrogation du Coran n’a jamais existé.

En effet, qui d’autre que le Prophète,  SBSL, pouvait enseigner cela aux premiers 
Compagnons chargés  de  mémoriser  et  transmettre  le  Coran ?  Qu’il  y  ait  eu une 
dizaine ou une centaine de versets abrogés, et il aurait du nous parvenir amplement 
rapportées et transmises de telles informations capitales sur la nature et l’état du 
texte coranique. Ce n’est manifestement pas le cas.

Comment  peut-on  imaginer  qu’un  sujet  aussi  délicat  et  essentiel  que  celui  de 
l’abrogation -au point que les exégètes ont frappé de nullité celui qui ne maîtriserait 
pas  cette  discipline-  ne  soit  pas  explicitement  énoncé  par  le  Prophète,  SBSL  ? 
Comment  admettre  que  l’on  ne  retrouve  pas  un  seul  propos  authentifié  où  le 
Prophète  enseigne  clairement  d’effacer  ou  d’oublier  tel  verset ?  Comment 

http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn25


comprendre, à l’inverse, que de tels propos ont été manifestement forgés de toutes 
pièces ou instrumentés ? Comment effacer de façon certaine, l’ensemble des versets 
transcrits qui, rappelons-le, étaient répartis sur une multitude de supports, en des 
lieux  divers  et  n’avaient  jamais  été  réunis ?  De  plus,  un  verset  candidat  à 
l’abrogation aurait pu être inscrit en la mémoire de centaines de personnes, décréter 
l’annulation de tel ou tel verset supposerait que l’on soit sûr de pouvoir en informer 
l’ensemble de ces musulmans, cela semble techniquement improbable. Si l’on admet 
que cela aurait été malgré tout voulu par Dieu, alors nous devrions retrouver des 
centaines de témoignages d’une telle opération, or, ce n’est absolument pas le cas. 
L’amnésie  serait-elle  une  preuve ?  En  réalité,  au  vu  des  conditions  orales  de  la 
conservation du Coran, il aurait été inconcevable de décider de l’abrogation, ne fût-
ce que d’un seul  verset,  du simple fait  qu’une telle  modification ne  pouvait  être 
techniquement totalement mise en œuvre.[26]

Conclusion

L’étude  argumentée  du  seul  hadith  authentifié  prétendument  en  faveur  de 
l’abrogation permet de mettre en évidence qu’il s’agit là, au minimum d’une erreur 
grossière de jugement et, au maximum, d’une volonté de manipulation des sources.

A ce  de  stade de  notre  analyse,  nous  pouvons  d’ors  et  déjà  affirmer qu’il  n’y  a 
aucune trace ou preuve de la théorie  de l’abrogation dans le Coran et le Hadith 
authentifié.

III- L’abrogation est un concept logique

Nous avons déjà évoqué les nombreux illogismes engendrés par les interprétations 
partiales du verset et du hadîth principal.  Nous ne citerons donc en cette ultime 
rubrique qu’une « preuve » assénée autant de fois qu’il l’aura fallu à qui aurait pu 
douter de la parole des ulémas.

30- Nous connaissons tous l’exemple le plus illustre d’abrogation dans le Coran, il 
est relatif, nous enseigne-t-on, à l’interdiction des boissons fermentées enivrantes, 
khamr. Là réside la preuve scripturaire incontournable, l’argument irréfutable de la 
réalité de l’abrogation en l’économie coranique, le raisonnement logique balayant 
tous les illogismes : Il est parfaitement établi que Dieu dans le Coran procéda en 
trois étapes pour aboutir à la prohibition définitive et totale de ces boissons. Si l’on 
tient compte de la chronologie présumée des sourates concernées, on note :

Etape1 : Mise en garde morale : le khamr est un grand péché, S2.V219.

Etape 2 : Interdiction circonstanciée : ne pas prier en état d’ivresse, S4.V43.

Etape 3 : Interdiction générale et définitive : S5.V90.

http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn26


L’abrogationnisme prétend que  S5.V90 abroge logiquement les deux révélations 
précédentes. L’abrogation se parerait de plus des vertus de la pédagogie divine. Telle 
en  serait  d’ailleurs  la  justification  profonde.  Bien  évidemment,  aucune  mention 
littérale indiquant sa fonction abrogeante, ou abrogative, ne figure en ce verset, tout 
comme  aucun  hadîth  du  Prophète  ne  vient  confirmer  cette  auto  annulation 
coranique. Nonobstant, la preuve de l’abrogation serait donc en la logique qui ici la 
sous-tend. Ainsi, point ne sera besoin de preuve scripturaire pour déclarer tel verset 
abrogé,  la  raison  logique  y  suffit.  L’histoire  de  l’abrogation  du  khamr devient 
subséquemment  l’exemple  le  plus  représentatif  de  la  logique  présidant  à 
l’abrogation,  justification  rationnelle,  paradigme  répété  des  livres  de  sciences 
coraniques. La dialectique ne serait-elle pas ici confondue avec la logique.

L’on est en droit  de se demander ce en quoi le  troisième verset  abroge les deux 
autres.  En  quoi  l’interdiction  de  consommation  abroge  l’affirmation  divine  de 
S2.V219 : le khamr est un grand péché ? La prohibition d’une chose abrogerait-elle 
la notion de péché qui lui est afférée ? En ces conditions, l’interdiction de l’adultère 
déculpabiliserait  l’adultère  lui  même !  En  quoi  de  logique  l’interdiction  de  la 
consommation  abrogerait  l’interdiction  de  prier  ivre ?  Supposerait-on  que  la 
prohibition d’une chose la rend de facto pleinement effective, que nul plus jamais ne 
boira ? La réalité prouva, prouve, et prouvera le contraire.

31-  La  logique  divine  n’est  donc  point  ici  en  l’abrogation,  et  cette  série  de 
dispositions  coraniques  se  conçoit  tout  simplement  comme  une  suite  logique 
d’énoncés, 1- cause, 2- conséquence, 3- conclusion.

Autrement  abordé,  et  une  fois  réordonnés,  nos  trois  versets  correspondent  en 
quelque sorte aux termes d’un syllogisme particulier : Il est interdit de prier ivre, 
l’alcool  enivre,[27] donc  il  devient  interdit  d’en  consommer.  La  conclusion  d’un 
syllogisme abroge-t-elle les prémisses ![28]

L’abrogation est un outil conceptuel que les ulémas ont mis à leur service et non 
point une vérité de l’Islam. Aucune supposée logique supposée divine n’y préside. 
Dieu,  en  Sa  Transcendance,  n’a  nul  besoin  de  retoucher  sa  prescription,  nous 
faudrait-il admettre que le législateur ait à changer d’avis ou éprouve le besoin de 
revoir sa copie ? Le Coran est la dernière révélation, le Message destiné à l’ensemble 
des hommes pour tous les temps et, imaginer qu’il eut à souffrir de modification en 
fonction des vicissitudes des premiers musulmans, revient au final à donner plus 
d’importance aux contingences humaines qu’aux exigences de l’absoluité divine, au 
circonstancié plus qu’à l’intemporel. De plus, il n’est pas admissible que Dieu ait pu 
mettre à disposition un texte dont une partie n’aurait pas de valeur. Existerait-il des 
versets sans objectifs mais que nous devrions réciter ? Une partie du Message de 
Dieu n’aurait-elle donc qu’une fonction décorative !

http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn28
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_edn27


CONCLUSION

Nous  aurons  évoqué  les  principales  étapes  de  l’analyse  littérale  du  verset  censé 
fonder  le  principe  d’abrogation  par  et  dans  le  Coran,  S2.V106.  D’une  part,  les 
résultats obtenus réfutent sans appel la théorie de l’abrogation. Ils réfutent de même 
que  le  Coran  ait  proclamé  abroger  les  précédentes  révélations.  D’autre  part,  ils 
mettent en évidence des indications formelles quant aux mécanismes de révélation 
en  une  perspective  éclairant  l’histoire  des  religions,  c’est-à-dire  l’histoire  de  la 
Révélation.

« L’interprétation »  classique  de  ce  verset  ne  repose  que  sur  une  spéculation 
extérieure au texte coranique. Telle est la définition même de la lecture littéraliste, 
une surimposition de sens. Par déplacement sémantique et isolement du contexte, 
l’on a su ainsi imposer au Coran un concept élaboré afin de régler les contradictions 
que les exégèses, les disputations juridiques, les controverses dogmatico-politiques, 
suscitaient au sein même du Coran. L’arbitraire de l’outil parut si efficace qu’il fut 
rapidement mis au service de tous les arbitraires.

Il  y  a,  il  nous  faut  le  dire  clairement,  une  sacralisation  des  acquis  de  nos 
prédécesseurs,  érigés  en  remparts  de  vérité  orthodoxe.  Et  qui  veut  porter 
actuellement turban doit veiller aux créneaux que rien n’en soit critiqué. Se faire-
valoir, pour le suiveur comme pour le suivi, élève notre corps savant et ceux qui s’en 
réclament indirectement à un degré de sacralité dépassant bien souvent celui du 
Coran. La pseudo théorie de l’abrogation illustre parfaitement cette problématique.

Non point que nous ayons des intérêts personnels à nous opposer à l’establishment, 
il serait au contraire bien plus sage que nous flattions le tarbouch dans le sens du 
poil et que nous mettions notre (im)pertinence au service de l’apologétique islamo-
médiatique. Ou, plus lucratif encore en ces temps mauvais, que nous déclarions le 
Coran abrogé !

Mais,  aussi  simple  que  cela  puisse  paraître,  nous  postulons  en  notre  recherche 
qu’aucune lecture du Coran, et donc de l’Islam, ne saurait se faire sans vérifier si les 
outils qui nous sont proposés sont adéquats et, ceci, uniquement, justifie pleinement 
que nous critiquions au sens noble du terme une partie de nos certitudes classiques. 
Nous en sommes conscient, ce n’est point ce coup de boutoir qui effondrera d’un 
coup la Citadelle. Au moins aurons-nous eu l’imprudence, et non point l’impudence, 
d’avoir voulu montrer la voie d’accès, la faille de tout un système.

Plus cher à nos yeux que ce combat aux accents de la Manche, nous espérons, plus 
modestement  encore,  avoir  pu  indiquer  quelques  éléments  de  lecture  pour  qui 
cherche encore traces de la Lumière révélée.



Il  n’y  a  de  pire  contrainte  en religion  que la  servitude  de  l’esprit,  la  foi  comme 
ennemi  de  la  raison ;  n’aurions  pas  lu  un  jour  que  « Point  de  contrainte  en 
religion »…

Notes

[1] Voir infra les points 20 et 21.

[2] Plutôt qu’un exposé détaillé de notre méthodologie d’analyse littérale, qui pourrait s’avérer indigeste, 
nous essayons de fournir par nos articles sur Oumma une démonstration appliquée, point par point. Nous 
en avons évoqué les principes fondamentaux en l’article : « La colombe à l’épée » in : note 1.

[3] Il s’agit de : « Réfutation de l’abrogation ; Un colosse aux pieds d’argile ». Etude exhaustive que nous 
avons réalisée il y a quelques années mais que, faute temps, nous n’avons toujours pas édité.

[4] Cf. article : « Dieu défend les croyants ; Des versets sataniques ».

[5] La  position  de  Tabari  quant  à  ce  verset  est  particulière.  Nous  avions  précisé  en  note  10  du  volet 
précédent qu’il ne faisait guère recours à l’abrogation lui préférant bien souvent la spécification restrictive, 
takhsîs,  autre  système dont  la  régulation  peut  s’avérer  incontrôlée.  Concernant  l’interprétation  de  ce 
verset il retient la notion de transfert et non pas d’abrogation pour les mêmes raisons que celles que nous 
exposons. Par la suite, soucieux de concilier malgré tout l’avis « officiel », il développe une explication du 
verset assez complexe et partiale essayant de conjoindre son opinion à celle de la majorité.

[6] « Yunazzala ’alaykum min khayrin » est trop souvent traduit littéralement et improprement par : 
« qu’on fasse descendre [nazala] sur vous un bienfait » alors  qu’en fonction du contexte et de 
l’usage de la langue arabe bien des commentateurs l’avaient compris comme désignant, à l’évidence, la 
« descente » des versets du Coran : « que vous soit révélé [nazala] un bienfait [c.a.d le Coran] de 
votre Seigneur ». Rappelons qu’en arabe coranique c’est la racine nazala, descendre, et ses dérivées qui 
sont utilisés pour désigner les divers phénomènes et mouvements de révélation.

[7] La  révélation  faite  à  Médine déstabilisait  les  Gens du Livre  et  leurs  clergés  mais  aussi  interpellait 
fortement les Arabes "illettrés" qui, pour expliquer cette étrange manifestation, se perdaient en conjectures. 
Cette polémique quant au problème posé par l’existence du Coran était donc commune aux Gens du Livre 
et aux polythéistes. Ceci explique qu’en ce verset soient associés les Gens du Livre et les polythéistes alors 
qu’en cette deuxième partie de la sourate 2 il n’est question que de certains Juifs, parfois de Chrétiens, ou 
conjointement des “Gens du Livre”. Ils évoquaient alors plusieurs hypothèses et notamment le fait  que 
Muhammad, SBSL, devait se faire dicter le Coran par un juif ou un chrétien : “Les dénégateurs disent 
donc : Ce Coran n’est que calomnie et blasphème et il est aidé en cela par d’autres gens…Ce 
n’est qu’un ramassis de légendes qu’il se fait écrire et qui lui sont dictées matin et soir.” S 
25.V4-5.  Notons  que  l’extrême  orientalisme  n’a  rien  trouvé  de  guère  plus  différent  pour  essayer  de 
disqualifier et discréditer le Coran ; la réponse à leurs allégations, aussi futiles qu’inutiles, a donc plus de 14 
siècles !

[8] Précisons, en toute rigueur, que les versets faisant suite au verset 106 confirment le sens du contexte et 
la fonction explicative de ce verset. Nous ne pouvons ici, faute d’espace, en donner lecture, Cf.

[9] Nous présentons là une traduction minimaliste car l’analyse de l’indétermination pronominale de ces 
versets entraînerait de nombreux commentaires.

[10] La démonstration en est possible mais hors de notre présent cadre d’étude : en ce verset, la particule 
wa n’est pas conjonction de coordination mais de subordination logique. Il faut donc bien traduire au plus 
près par : "Dieu efface ce qu’il veut, ou il confirme, car Il détient la Mère du Livre."

http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref10
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref9
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref8
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref7
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref6
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref5
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref4
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref3
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref2
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref1


[11] L’on relève aussi comme traduction :  la prescription-mère,  le Livre Mère,  l’archétype de la lecture,  
l’original, etc.

[12] Cette expression est de traduction difficile :  lawh, désigne à l’origine une surface polie qui reflète la 
lumière. Puis, par extension, elle désigne : une table, une tablette, sur laquelle on écrit. Le participe passé 
mahfûz,  signifie  préservé,  protégé,  et  indique  donc  dans  le  contexte  que  cet  écrit  premier,  essentiel, 
demeure  inchangé et  permanent.  Il  aurait  donc  fallu  traduire  par :  « La  Table  lumineuse  de  l’écrit 
subsistant ». Par convention, nous avons utilisé la traduction la plus fréquente : « la Table Protégée ».

[13] Cf. à ce sujet notre article : « Le Coran, communauté de différences ».

[14] Le V38 est constitué de trois phrases distinctes : Elles constituent la séquence suivante : 1- Rappel de 
la nature humaine des Messagers. 2- Seul Dieu est maître de la révélation et de son contenu. 3- A chaque 
étape, stade, [ajal],  c’est-à-dire ici,  génération, nation, communauté,  il y a eu une révélation spécifique 
[kitâb].

[15] L’emploi des guillemets et la mise en italiques sont ici obligatoires. En effet, s’agissant de la  Table 
Protégée,  le  terme  âyat,  rendu  par  verset ou  signe,  n’a  pas  de  signification  autre  que  métonymique 
puisque, en ce niveau de réalité, il n’y a pas de signes possibles perceptibles par les créatures. Il s’agit donc 
d’une forme de vérité divine absolue et inaccessible consignée [nasakha] sous un aspect qui ne peut que 
nous échapper. Son transfert sous une forme adaptée à et vers l’humanité est donc rendu nécessaire ; ce 
faisant, le message délivré sera rendu accessible à ceux qui le reçoivent et constitue alors, si l’on considère 
le Coran, un verset tout comme un Signe.

[16] Ce qui nous permettrait de proposer pour umm al kitâb l’expression Ecrit matriciel. Rappelons qu’en 
dehors de la valeur technique précise du terme matriciel ce dernier dérive de matricis, matrix, de mater, en 
latin la mère.

[17] La deuxième considère, comme nous l’avons fait, que nasakha indique bien en ce verset le transfert à 
partir de la Table Protégée. C’est tout du moins l’avis de Al Asfahânî cité par Ar-Râzî. Il ne faudrait pas en 
conclure hâtivement que tous les mutazilites furent opposés à l’abrogation. En réalité, ce phénomène leur 
posait moins de difficultés conceptuelles d’ordre ontologique qu’il n’en posa aux asharites. Les termes de ce 
débat nous sont connus : comment concilier le fait que Dieu soit immuable et incréé, que Sa Parole soit de 
même incréée et immuable, et le fait qu’Il la modifie et qu’elle soit modifiable…

[18] « …The abrogation relates to the earlier divine messages and not to any part of the Qur’ân itself. »

[19] Pour S2.V52 voir note 4.

[20] Rappelons qu’est dit âhâd un hadîth rapporté selon un seul et même isnâd, un tel hadîth n’est ainsi 
connu que selon une seule chaîne de transmission. Il n’est donc pas possible de vérifier par une autre voie 
que le Prophète aurait pu prononcer cette parole. Même si les transmetteurs sont considérés comme sûrs, 
sahîh, le texte ainsi transmis ne demeure qu’une probabilité non quantifiable. De fait, il est généralement 
admis que l’on ne peut utiliser de tel hadîths en jurisprudence, comme il est généralement transgressé la 
dite  règle.  Il  nous  faut  savoir  que  la  grande  majorité  des  hadîths  sahîh  est  de  type  âhâd.  Le  statut 
ontologique et intellectuel du Coran nous semble relever d’une catégorie infiniment plus supérieure à la 
jurisprudence, utiliser à ce sujet des hadîths âhâd est donc assez inconsidéré.

[21] Il y a de nombreux arguments grammaticaux rendant impossible la lecture proposée, nous ne pouvons 
présentement  les  développer,  ils  ne  sont  toutefois  pas  indispensables  à  la  compréhension  de  la 
problématique.

[22] Pour mémoire, ce hadîth est rapporté par d’autres, Muslim, Abû Dâwud, etc., mais uniquement selon 
les deux premières versions. La troisième version ne se trouve mentionnée que par Al Bukhârî,  et une 
unique fois.

http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref22
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref21
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref20
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref19
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref18
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref17
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref16
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref15
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref14
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref13
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref12
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref11


[23] Le hadîth est âhâd, les trois premiers maillons à partir de Aïsha sont identiques quelques soient les 
versions, c’est donc que les modifications de texte ont été faites très probablement à partir de la quatrième 
génération. Il s’agit bien de la période où l’on ressentit le besoin exégétique de l’abrogation.

[24] Pour  expliquer  cette  contradiction  il  a  été  créée  de facto  une  catégorie  spéciale  dénommée 
mansûkhu-t-tilâwa, l’abrogé de récitation. Le tour est joué, l’illogisme classifié, l’on rangera sous cette 
étiquette ces versets qui pour être ainsi abrogés de récitation auront été élevés au ciel (rufi‘at) après avoir 
été révélés ! Parfois de tels élans nous transportent !

[25] Nous avons cité préalablement un hadîth où Abû Hurayra employait le verbe nasakha en ce même 
sens, tel était bien l’usage d’alors.

[26] D’aucuns, conscients de cette difficulté, affirment sans l’ombre d’une hésitation et d’une preuve que 
cela serait rendu possible par l’intervention divine effaçant les versets de la mémoire des hommes. La foi 
rend aveugle dit-on, elle rend aussi amnésique donc ! Rationnellement, ce prétendu miracle n’a pas eu lieu 
puisque l’on trouve (nécessité oblige) des propos cités au dossier par les abrogationnistes eux-mêmes où 
des  Compagnons  récitent  des  versets  qui  sont  censés  avoir  été  abrogés,  c’est-à-dire  effacés  de  leur 
mémoire !

[27] S2.V87 : le khamr y est généralement dit par les traductions : « grand péché », ithm kabîr. Or, le 
mot ithm signifie aussi immoralité, mis en opposition en ce verset à des « profits » il prend sans difficultés 
le sens de  préjudice moral. Autrement dit, concernant le  kkamr : le  préjudice moral découlant de l’état 
d’ivresse.

[28] Ici,  l’ordre  des  énoncés  ne  suit  pas  exactement  l’ordre  de  révélation  classiquement  supposé  des 
sourates mais la logique des événements. La séquence classique, celle dont nous avons donnée et analysée 
les trois étapes, suit traditionnellement l’ordre suivant :  S2.V219,  S4.V43,  S5.V90, ce qui correspond 
bien à l’ordre chronologique admis :  S2 serait  87ème,  S4 serait 92ème,  S5 est fort probablement  112ème. 
Notre  syllogisme suit  quant  à  lui  l’ordre  S4-S2-S5.  Nous  ne trouvons  point  là  de  contradiction  étant 
entendu que les sourates  2 et  4 sont fort longues et qu’il  est totalement  infondé de prétendre qu’elles 
auraient  été  révélées  d’une  seule  traite.  Nul  ne  sait  vraiment  à  quel  moment  bien  des  fragments  les 
composant ont été révélés, rien n’exclut donc que le V219 de S2 ait pu être révélé antérieurement au V43 
de  S4 ; Ces deux sourates sont manifestement composites et ont été constituées progressivement par le 
Prophète au fur et à mesure des révélations et des indications qu’il recevait à ce sujet. Rationnellement, 
notre inversion d’ordre avant l’interdiction définitive et totale est bien plus solide. Liée étroitement au sens 
du mot  ithm comme explicité  à la note supra, elle  présente de plus un avantage majeur,  mais c’est là 
encore un autre sujet ; elle permet de mettre littéralement en évidence la cause de l’interdiction,  l’ivresse. 
Ceci  court-circuite  toutes  les  tergiversations  juridiques  classiques  quant  à  la  validité  de  l’emploi  du 
raisonnement analogique,  qyyas, largement critiquable et critiqué en la matière…mais c’est là encore un 
autre sujet.  De même, le fait de prétendre que  S5.V.90 abroge  S2.V219,  annule le verset où la cause 
essentielle  de  l’interdiction  du  khamr figure.  L’on  élimine  donc  par  là  l’argument  qui  permet  de 
comprendre juridiquement l’interdiction, c’est ainsi qu’il put être curieusement considéré que l’on pouvait 
boire des boissons alcoolisées obtenues à partir d’autre chose que du raisin ou des dattes, khamr, mais ceci 
est encore un autre sujet. Ceci amena aussi les casuistes de la jurisprudence à déclarer que Dieu interdisait 
sans qu’il y ait nécessairement de raison, mais c’est là encore un autre sujet…

Troisième partie publiée le  07/01/2010

http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref28
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref27
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref26
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref25
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref24
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,5667#_ednref23


3. Une Eglise Copte endeuillée est une mosquée profanée

J’avais  prévu  de  publier  un  troisième  volet  à  cette  réflexion  sur  un  principe,  ô 
combien fondamental : « Point de contrainte en religion ». Il m’intéressait d’y 
montrer comment, à travers l’analyse littérale, l’on pouvait d’une part débarrasser ce 
dit verset des poncifs qui l’empoussièrent, le libérer des fers de l’abrogation, et lui 
rendre à la lettre sa noblesse. Je pensais ainsi en explorer la structure intime afin de 
démontrer que nos certitudes s’imposent bien souvent au texte. Je ne sais pas si je le 
ferais,  très  sincèrement,  parfois  la  fureur  du  temps  me  rend  vaine  la  subtilité 
exégétique. L’urgence est à présent non pas à la raison mais au cœur. Le mien, le 
nôtre,  celui  des  victimes,  toutes  les  victimes,  parfois  un  mort  fait  déborder 
l’immense  fosse  de  la  vie.  Coptes  en  prière,  Musulmans  en  prière,  hommes  et 
femmes en prière, hommes et femmes sans prières. Je ne sais qui a commis ce crime 
supplémentaire, quel esprit de mal, quel cœur malade ; mais j’ai la certitude qu’il a 
ainsi massacré tous les hommes de bonne volonté. Mon Dieu, Dieu, n’a nul besoin 
de sacrifices.

Il me reste donc pourtant encore de l’espoir pour tous les croyants :

“Dieu, certes, défendra les croyants. 

Dieu, certes, n’aime pas le traître plein d’ingratitude.” S22.V38

L’actualité, sanglante, et le sang est bien l’encre des médias, rappelle ainsi l’exégèse 
à la réalité. Loin de l’effort exégétique, je lirais donc aujourd’hui avec ceux qui le 
souhaitent le Coran avec mon cœur et je lirais ainsi les versets qui, comme un fer 
rouge, marquent mon âme : “ Point de contrainte en religion.”

Mais, tout d’abord, si la tolérance nous semble un principe obligatoire, l’intolérance, 
elle, est de règle, et le bâtard de cette harpie a bien parfois le visage de l’indignation 
sélective. Nous sommerait-on de nous émouvoir du sort de nos frères !

A tous nous dirons ceci : « Qui a tué une âme a tué l’humanité entière, qui a sauvé  
une âme a sauvé l’humanité entière.  » S5.V32. Nous qui souffrons dès lors que le 
sang d’un seul fils d’Adam est versé, nous pour qui la vie est sacrée, pour qui toute 
âme  est  unique,  afghane,  palestinienne,  arabe,  juive,  copte,  noire  ou  blanche, 
croyante ou non-croyante. Mon frère, quelle que soit la couleur de son âme, est mon 
frère ; tel est le vrai visage de l’Islam.

Mais  aussi,  serions-nous  les  coupables  désignés  d’office  que  nous  ayons  à  nous 
excuser avant procès ! En ce monde de duplicité les assassins ont pignon sur rue et 
les  victimes  sont  repentantes !  De  quels  droits  et  de  quelle  raison  se  réclament 
l’hypocrite, le cupide, le populiste, l’apprenti fasciste, le servile !

Le  crime  ne  profite  jamais  qu’à  ceux  qui  le  commanditent.  Or,  pas  un  attentat 
commis prétendument par des « musulmans » ne profite aux musulmans. Pas une 



horreur non plus que nous puissions légitimer, pas une infamie que nous devrions 
justifier.

Mais encore, le piège est simple, dresser les croyants les uns contre les autres, que la 
victime  soit  bourreau.  La  dignité  et  la  patience  sont  les  seules  armes  face  à 
l’instrumentalisation machiavélique de la foi.

Le mal est partout ; à l’heure présente l’Occident ne s’interroge guère sur les raisons 
du mal qui le ronge et fait de lui le prédateur le plus redoutable qu’il soit. Un tueur 
froid et efficace, un planificateur de la mort selon une logique économico-politique, 
sans état d’âme. Un tel pouvoir vampirise, il vit de la mort.

D’autres, au nom d’une foi usurpée ou déviée, d’un désespoir mortifère, d’une crasse 
bêtise,  ne  sont  que  marionnettes  aveugles  explosant  comme  au  cinéma  show. 
D’autres,  leurrées  en  leur  foi,  cultivent  sans  le  savoir  une  sombre  haine, 
l’indifférence, ne connaître que les morts et les souffrances de son propre camp, 
l’autre n’est rien d’autre qu’un cadavre sans valeur.  

Nous, croyants de tous les horizons de foi, n’avons cesse de nous interroger, ou tout 
du moins devrait-il en être ainsi. Seul le non-croyant infatué est empli de certitude, 
voila  bien  le  faux  paradoxe :  tout  croyant  en  la  certitude  de  sa  foi  ne  cesse  de 
s’interroger car la vie n’est pour lui que sens moral.

En les premiers sombres jours d’une sombre année d’un sombre siècle, il cherche la 
lumière au cœur du Livre :

Il a vu, il a lu, comme une lueur, un espoir : « Point de contrainte en religion. »

Il a compris le message : La foi est un mouvement autonome, elle surgit en chaque 
être selon la volonté de Dieu, je lis alors : « Point de contrainte en la foi. »

La foi n’est pas une religion, c’est reconnaître l’existence du Créateur, je comprends 
alors : « Point de contrainte quelle que soit la religion. » 

Pour Dieu donc toute foi est noble, tous les croyants frères, je sais alors que : « Il 
n’y a pas à contraindre à l’Islam. » 

Etre croyant c’est donc accepter l’unicité de Dieu et la multiplicité de sa Création, 
j’affirme alors que : « Il n’y a pas à contraindre au nom de la foi. » 

Au delà même de la tolérance, il sait que le respect le plus profond est dû à tout âme 
voulue  par  le  Créateur,  je  saisis  alors  que :  « Nul  ne  peut  contraindre  à 
croire. »

S’ouvrent à lui les lumières de la foi, au-dessus des carcans, je sais alors que : « La 
religion n’est pas un principe de contrainte. » 



Il sait alors en sa chair alors que le croyant n’a pas à subir de contrainte du fait de sa 
foi.

Mais  voilà,  l’homme  est  homme,  le  loup son  frère,  et  l’impossible  blancheur  de 
l’agneau.

Il est seul, il lit : « la droiture, certes, se distingue de l’égarement. »

Croyant il l’est car Dieu seul l’a appelé à fuir les dévoiements et à aimer la rectitude, 
la beauté au sein de la laideur.

Croyant, il sera jugé comme les autres à l’épreuve de ses actions Ici-bas. Il n’est pas à 
l’abri, pas d’impunité, pas de passe-droit, il est comme tout être tributaire de ce qu’il 
aura réalisé, il est faible et il est fort. Il peut percevoir en lui-même et par lui-même 
la droiture de l’égarement, il peut suivre le chemin de droiture ou en dévier.

Croyant, il sait alors que : « celui qui rejette l’Oppression et croit en Dieu 
saisit ainsi l’anse solide, sans faille. » Il n’est plus seul :  « Dieu entend et 
sait. »

 

Cette anse parfaite est comme la Main tendue, la  saisir est s’élever :  « Dieu est 
l’Ami des croyants, Il les fait passer des ténèbres à la Lumière   ». J’ai 
compris que la Lumière était pour tous les croyants, tous les cœurs en recherche. 
J’ai compris aussi que Dieu ne connaissait pas la haine, ceci n’est que notre triste lot, 
le  fruit  amer  de  nos  frêles  certitudes.  Simplement,  « la  droiture,  certes,  se 
distingue  de  l’égarement »  et  il  en  est  qui  se  refusent  à  s’abandonner 
pleinement  à  Dieu :  « ceux qui  dénient  la  foi,  leurs  alliés  sont  bien les 
Oppresseurs, ils les font passer de la Lumière aux ténèbres. » Ils font de la 
terre d’Ici-bas un enfer, attisant le feu et semant la mort, ils sont les fossoyeurs de 
leur devenir : « tels sont les hôtes du Feu, ils y demeureront à jamais. »

Il en est ainsi,

“Point  de  contrainte  en  la  foi.  La  droiture,  certes,  se  distingue  de 
l’égarement. Celui qui rejette l’Oppression et croit en Dieu saisit ainsi  
l’anse solide, sans faille. Dieu entend et sait.

Dieu est l’Ami des croyants, Il les fait passer des ténèbres à la Lumière.

 Ceux qui dénient la foi, leurs alliés sont bien les oppresseurs,  ils les 
font passer de la Lumière aux ténèbres. Tels sont les hôtes du Feu, ils y 
demeureront à jamais.”S2.V256-257.



Quatrième partie publiée le 11/03/2010

4- Apport de l’analyse littérale : « pas de contrainte en la foi ».

Nous aurons évoqué au volet I consacré à cet énoncé : « Point de contrainte en 
religion  », les douze significations qui semblaient être entendues en ces quelques 
mots. Au volet III, sous un autre aspect, et à la douleur des événements actuels, nous 
en aurons mis  en lumière les  principales  propositions.  L’exégèse n’est  point  une 
spécialité  coupée  de  la  réalité  mais,  au  contraire,  elle  éclaire  notre  monde  à  la 
lumière du Coran.

Il aura bien fallu aussi lever quelques contraintes que subissait notre verset. Il nous 
semblait  fondamental  que l’on nous restituât  notre  bien,  un verset  d’or  qui,  par 
quelques  étranges  alchimies,  avait  été  transmuté  en  plomb.  Cette  opération  fut 
menée  pour  l’essentiel  au  volet  II :  « Réfutation  de  l’abrogation »,  à  vrai  dire 
réfutation  du  principe  d’abrogation  du  Coran  par  le  Coran  et  réfutation  de 
l’abrogation des anciennes révélations par le Coran.

L’on nous dira encore que face à l’évidence du Texte il nous suffit d’écouter la raison 
de notre cœur. Et que le Coran nous parle, il nous suffirait de l’écouter, inutile de 
tant  chercher.  Mais,  que  nous  dit  le  Coran ?  Est-ce  lui  qui  s’exprime,  ou  est-ce 
nous ? Est-ce vraiment lui que nous nous entendons, ou l’écho de notre pensée ? 
Est-ce lui que nous lisons ou le reflet, ou l’ombre, de nos raisons ? 

Aussi,  si  ces  quelques  mots  du  Coran  nous  paraissent  si  primordiaux, 
paradigmatiques,  est-ce du fait  des divers  et  riches sens que nous lui  attribuons 
tous, y compris ceux qui cherchèrent à l’écarter en le déclarant abrogé, ou est-ce 
pour une raison plus profonde ? Qu’est-ce qui provoque en nous à la lecture ou à 
l’audition de cette phrase : « Point de contrainte en religion », ou « lâ ikrâha 
fî-d-dîn »,  comme une profondeur,  une perception d’essentialité ? En ce dernier 
chapitre, et par l’analyse littérale, nous tenterons donc de nous rapprocher de cet 
autre niveau de compréhension d’un énoncé peut être par trop poli à force d’usage…

ÉTUDE LEXICALE ET TEXTUELLE 

Ikrâha :



De la racine verbale  kariha l’on obtient la forme IV akraha, verbe signifiant très 
précisément forcer quelqu’un à faire une chose qu’il a en aversion  ; Le mot ikrâha 
en est le nom d’action.

En S24.V33, le verbe akraha est utilisé à deux reprises et le mot ikrâha une fois. 
Ce verset est parfaitement représentatif du champ sémantique de la racine kariha : 
« …par  esprit  de  lucre  ne  contraignez pas  [lâ  tukrihû] vos  jeunes 
esclaves à la prostitution alors qu’elles désirent être chastes. Celles qui,  
malgré tout, y auront été contraintes [yukrihhunna], Dieu, certes, leur 
sera après cette contrainte [ikrâha] Pardonneur, Tout de miséricorde. »

En  français,  le  verbe  contraindre,  comme  ses  quasi  synonymes  obliger,  forcer, 
exprime  le  fait  de  vouloir  contraindre  quelqu’un  à  agir  contre  son  gré.  Par 
extension, contraindre est aussi faire entrave à la liberté d’action. Mais, en arabe, le 
mot  ikrâha signifie  uniquement  action exercée  contre  une  opposition ou  une 
aversion.  Notons  alors  que  les  divers  sens  donnés  à  la  formule  « Point  de 
contrainte en religion » sont préférentiellement établis en fonction du deuxième 
sens  français  du  verbe  contraindre :  « entrave  à  la  liberté  individuelle  ou 
collective », sans que nous puissions en ce cas affirmer que  ikrâha est aussi une 
telle acceptation.[1]

Fî : 

Normalement,  tant le  verbe  kariha que la forme IV  akraha et  le  nom d’action 
ikrâha entraînent  l’usage  de  la  préposition  ‘alâ.  L’on  dit  par  exemple : lâ 
yukrihuhum ‘alâ d-dîn  : il ne les contraint pas à la religion.

Ainsi,  en  « lâ  ikrâha  fî-d-dîn »,  « point  de  contrainte  en religion »,  l’emploi 
particulier  de  la  préposition  fî  (principalement :  dans,  sur,  au sujet  de,  en,  par 
rapport)  est  significatif  et  doit  modifier  notre  compréhension de  l’énoncé.[2] Le 
sens premier et principal perçu est alors : « le   dîn     ne peut être en rapport avec une   
notion de contrainte  ».

Ceci étant, nous comprenons, quelle que soit l’idée que nous ayons du mot dîn, que 
la notion plus générale de « liberté de conscience » ne serait être imposée à ce texte 
coranique. 

Ad-dîn :

Un des mots-concept coraniques par excellence ! Mentionné quatre vingt fois dans 
le  Coran,  signifiant  communément  rétribution en  la  Fâtiha  et,  ailleurs,  compris 
grosso modo comme correspondant au terme français « religion ». Cependant, dîn 
possède plus d’une vingtaine de significations en arabe et plus d’une dizaine en sont 
retrouvées dans le Coran. Nous ne pourrons en discuter ici, mais nous sommes loin 
du monolithique dîn = religion.[3]

http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_edn3
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_edn2
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_edn1


Citons comme usage coranique pour dîn :  rétribution,  attribution,  solde,  coutume, 
désobéissance,  religion,  foi,  croyance,  confession,  rite,  culte.  Présentement, nanti 
de  l’article,  et  selon  le  contexte,  ne  sont  candidats  théoriques  que  les  termes 
suivants : religion, culte,  rite, foi. En fonction de la signification précise de ikrâha 
et de la valeur de la préposition fî nous ne pouvons ici retenir pour dîn les sens de 
culte ou rite.

En effet, toute  pratique,  rite,  culte,  procède d’une contrainte a minima. Le verbe 
arabe ‘abada que nous traduisons par adorer signifie à l’origine fouler du pied. La 
forme II  ‘abbada est  mettre en esclavage. Par suite, l’on obtint le sens :  être au 
service de, et, s’agissant d’une divinité, lui rendre un culte. S’agissant de Dieu après 
la révélation coranique : se faire le Serviteur du Seigneur. [4]

Ainsi, « ad-dîn » désigne-t-il en notre verset soit la religion soit la foi. La présence 
de  l’article  « al/ad »  a  fait  dire  aux anciens  commentateurs  qu’il  s’agissait  de  la 
religion, c’est-à-dire, pour eux, l’Islam. Or, si nous considérons que la détermination 
par l’article qualifie bien la religion islam, alors le sens du verset en fonction de ce 
que nous avons jusqu’à présent mis en évidence littéralement est le suivant : « il n’ 
y  a  pas  de  contrainte  dans  la  religion  islâm ».  Si  nous  donnons  à  la 
détermination « la religion »  un sens  général,  ce  qui  est  grammaticalement tout 
aussi  possible,  l’on  comprend  alors :  « Il  n’y  a  pas  de  contrainte  en  la 
religion ». Dans les deux cas, ces énoncés ne peuvent être retenus puisqu’il n’y a 
pas de religion sans contrainte.[5]

Ayant procédé systématiquement par élimination, le sens à retenir en ce verset pour 
ad-dîn ne peut être que : la foi.[6]

Littéralement, il sera donc exact de traduire ainsi :

« pas de contrainte en la foi. »

Une telle formulation est à vrai dire assez indéterminée mais, en cela même, elle est 
fidèle à l’original. Jusque à présent, selon les lignes classiques ou modernes, il nous 
semblait possible de lire là comme l’interdiction d’un comportement :  il n’y aurait  
pas de contrainte à exercer en matière de religion et ou en matière de foi.

La proposition coranique, tout comme sa traduction, est nominale ; et cette absence 
de verbe, outre qu’elle génère une certaine indistinction, amène de fait à rechercher 
quel est le lien ou le rapport exact établi entre le principe de contrainte et celui de 
foi.  Il  ne  s’agit  donc  plus  de  l’énoncé  d’une  interdiction  mais  de  celui  d’une 
affirmation stipulant que la foi et la contrainte sont pour ainsi dire incompatibles, 
deux  états  qui  ne  peuvent  coexister,  ou  deux  cas  qui  ne  peuvent  se  produirent 
concomitamment.  Ceci  est  bien  évidemment  confirmé  par  le  sens  premier  de 
ikrâha et l’usage particulier de fî comme précédemment étudié et nous pourrions 
donc expliciter la formulation coranique ainsi :

http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_edn6
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_edn5
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_edn4


« la   foi     ne peut être en rapport avec une notion de   contrainte  .  »

L’approche  littérale  aura  donc  permis  d’écarter  nos  systèmes  usuels  de 
représentation, notre paradigmatique comme disent certains. Il nous apparaît alors 
que cet énoncé coranique : «  pas de contrainte en la foi  », nous indique autre 
chose ; la “contrainte” signifiée n’est plus ici un phénomène extérieur mais interne, 
puisque l’une a le  pouvoir  de s’opposer à l’autre.  La “contrainte” semblant ainsi 
relever du même domaine ontologique que la  foi. Avant que de nous en expliquer, 
nous  devons  toutefois  rechercher  confirmation  de  cette  nouvelle  piste  de 
signification en examinant le contexte.

ÉTUDE CONTEXTUELLE

Etape essentielle de l’analyse littérale, souvent longue et laborieuse de nature, nous 
ne signalerons en résumé que les points essentiels suivants :

- Le chapitre en question est axé sur l’affirmation : « Si Dieu l’avait voulu ils ne 
se  seraient  pas  combattus [au  sujet  du  message  des  prophètes]…mais  ils 
divergèrent ; certains crurent et d’autres dénièrent leur foi. » S2.V253.

- Le verset central en est bien sûr « âyat al kursî », V255, dont l’objet unique est la 
transcendance et l’absoluité de Dieu, Seul détenteur de la Vérité et de toute Science ; 
en conséquence de quoi notre perception intellectuelle du monde est marquée du 
sceau de la relativité et de l’imperfection.

- Le V256 de S2, d’où est extrait notre péricope « pas de contrainte en la foi. », 
s’inscrit donc en un chapitre consacré à une réflexion sur les relations des hommes 
envers la vérité divine, nature et reconnaissance de la foi.

Quoique succinct, ce « cadrage » confirme que dîn doive signifier ici foi et non pas 
religion. Plus encore, un tel contexte impose quasiment que sa conclusion : « pas 
de contrainte en la foi  » ait une porté conceptuelle. Le sens classique apparaît 
donc quant à lui  dicté, en réalité,  par « les circonstances de révélation » dont la 
lecture appliquée a déplacé le sens conceptuel du verset vers un champ plus concret, 
la tolérance en matière de religion.[7] Plus exactement encore, la portée du verset 
est réduite par ces « circonstances » au fait de ne pas pouvoir convertir de force à 
l’islam. 

ÉTUDE ANALYTIQUE

Ainsi, « pas de contrainte en la foi » prend-t-il sens en fonction de : « Si Dieu 
l’avait voulu ils ne se seraient pas combattus…mais ils divergèrent ; 

http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_edn7


certains crurent et d’autres dénièrent leur foi  » et de « Il n’y a point 
d’autre Dieu que Lui…de Sa Science ils ne saisissent rien qui ne soit par  
Sa permission… » S2.V253& 255.

Le Coran par le Coran : un autre passage coranique nous parait éclairer aisément ces 
données. Nous y retrouvons la notion de foi [îmân ;amana], le verbe contraindre 
[akraha], l’énoncé explicite d’un principe fondamental, et une de ses applications 
essentielles :  “ Si ton Seigneur l’avait voulu, auraient cru  [amana] tous 
ceux qui  sont sur Terre sans exception. Est-ce donc toi  qui pourrais 
contraindre les  hommes  jusqu’à  ce  qu’ils  deviennent  croyants !  ” 
S10.V99. Signalons que ce verset et le suivant s’inscrivent logiquement, comme il 
doit être de règle, en un contexte général similaire à celui de « pas de contrainte 
en la foi  ».

- Ceci confirme, à contextes équivalents, que le propos est bien à la détermination de 
la foi, ou à la détermination de son absence, selon le Décret de Dieu. 

- La notion de ikrâha, contrainte, est commune à nos deux passages coraniques, ce 
qui renforce la valeur clef de cette notion.

Il est donc dit : « Si ton Seigneur l’avait voulu, auraient cru tous ceux qui 
sont sur Terre », la foi, al îmân, ne dépend que de Sa volonté. Il y a sur Terre des 
croyants et des incroyants et nul ne changera cette réalité par Dieu voulue. Cette 
absolue  détermination,  qui  reste  à  expliciter,  est  immédiatement  confirmée  au 
verset faisant suite : « Aucune âme ne peut croire sans que cela ne soit par 
la permission de Dieu…  »V100. La foi relève donc de la seule prérogative de 
Dieu.  En cette  perspective,  comprendre  qu’il  n’y a pas de contrainte en la 
foi impose de résoudre un problème théologique fondamental ainsi posé :

1- D’une part, Dieu a « disposé » en tous les êtres la « Foi ». Ceci est coraniquement 
exprimé par le verset dit du “Pacte primordial” où Dieu se présente à l’humanité et 
lui dit :  « Ne suis-Je point votre Seigneur ! » Ce à quoi les descendants des 
« fils  d’Adam »[8] ne  purent  alors  que  répondre :  «  Certes,  et  nous  en 
témoignons. » S7.V172.[9]

Conséquemment,  réside en les  êtres  humains une capacité  innée[10] à croire  en 
Dieu,  tous  sont  ainsi  par  définition  et  a  priori “Croyants”[11]...c’est-à-dire 
dépositaires de la “Foi innée” que nous distinguerons d’une majuscule : la Foi.

Ce postulat coranique est fort logique ; Dieu n’étant pas « de principe », c’est-à-dire 
par essence, perceptible par les organes des sens par lesquels la raison de l’homme 
appréhende  la  réalité,  il  fallait  donc  que  la  foi  repose  sur  une  « condition » 
différente, la Foi innée, sans quoi aucun être n’aurait pu croire en Dieu.[12]

2- D’autre part, tous les êtres ne sont pas en apparence croyants, comme le stipulent 
de nombreux versets et l’observation de la réalité. Il nous est dit en apparence que 

http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_edn12
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_edn11
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_edn10
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_edn9
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_edn8


cet état émane d’une volonté de Dieu et ne peut être modifié par les hommes :  “ 
Quant à ceux qui dénient, il est égal que tu les avertisses ou non, ils ne 
croiront pas.” S2.V6, ce qui se justifie du verset déjà cité :  “ Si ton Seigneur 
l’avait  voulu,  auraient  cru  tous  ceux  qui  sont  sur  Terre  sans 
exception…” S10.V99.

Selon ces termes essentiels il y aurait donc contradiction apparente entre l’existence 
de la capacité innée à reconnaître Dieu,  la Foi, et la réalité tangible de la  non-foi. 
Plus encore, il y aurait opposition entre la Foi comme émanant de la Volonté de 
Dieu et l’ordre de ne pas croire émanant aussi de Dieu.

Résoudre cette difficulté suppose de distinguer la foi, celle dont nous témoignons, de 
la  Foi,  en  tant  qu’entité  primordiale,  donné  ontologique.  Cette  foi que  nous 
percevons entre notre « coeur » est de fait mise en forme en et par notre esprit, elle 
n’est qu’une image de la Foi. La non-foi suppose qu’entre l’esprit de l’homme et le 
siège de la  Foi innée quelque “chose” s’interpose afin qu’il ne perçoive pas la Foi. 
Ceci se trouve explicité dès les premiers versets du Coran ci-dessus partiellement 
cité :  “…ils ne croiront pas. Dieu a apposé Son sceau sur leurs cœurs.  
Sur leurs ouïes et leurs regards est un voile…” S2.V6-7.

Deux images ici se décryptent :

1- « Dieu a apposé Son Sceau sur leurs cœurs », le coeur en sémite est la 
raison et non pas le siège des sentiments. Il est donc stipulé que Dieu accrédite (Il 
appose Son Sceau a posteriori) le fait que ces gens ne croiront pas. Il n’est point dit 
qu’Il scellerait Lui-même les « cœurs », leurs esprits, afin que les gens ne croient pas 
comme  le  laissent  comprendre  les  traductions  et  commentaires  classiques par : 
« Dieu a scellé leurs cœurs ».

2- « Sur leurs ouïes et leur regards est un voile », notre lecture ne suit pas le 
découpage traditionnellement proposé de cet énoncé coranique. Il apparaît ainsi que 
les  organes de perception (c’est-à-dire  ce  par  quoi  la  raison est)  du non-croyant 
seront opacifiés par un voile. C’est de cette opacification que naîtra pour la raison, le 
« cœur », l’incapacité à percevoir la Foi innée qui réside en l’être.

Ce  n’est  donc  point  Dieu  qui  oblitère  le  cœur-esprit  des  hommes  afin  qu’ils  ne 
croient  pas  alors  même  qu’Il  a  voulu  fondamentalement  qu’ils  soient  tous 
intrinsèquement porteur de la Foi. Cela signifie aussi que ce « voile » ne s’interpose 
pas systématiquement entre l’esprit et la Foi de tous les êtres. Nous en verrons en 
infra la justification. 

Puisque tous les individus naissent  ‘alâ-l-fitra, c’est-à-dire en particulier porteur 
de  la  Foi  innée,  et  mourront  soit  croyants  soit  dénégateurs  de  la  Foi,  et  que ce 
« voile »  qui  s’interpose entre la  fitra  et l’esprit  apparaît  chez tous les individus, 
nous pouvons en déduire qu’il représente l’Acquis, et vérifier a posteriori la solidité 



de cette hypothèse. Nous distinguons de la sorte un donné de Foi et un Acquis, notre 
vécu. Se définit ainsi l’ensemble des acquis qui s’opposeront à la manifestation de 
cette Foi, à sa perception par l’esprit, la raison. Lors de notre développement, notre 
apprentissage,  certains  éléments  de  nos  éducations,  de  nos  expériences,  de  nos 
vécus intellectuels ou sentimentaux, vont se constituer en autant d’interpositions, 
d’aversions,  d’oppositions,  imposant  une  “contrainte ”,  un  ikrâha,  à  la 
manifestation de la Foi, tels sont les « voiles ».

Un hadîth bien connu le confirmerait :

« Tout être naît porteur de l’innéité de la Foi  [‘alâ-l-fitra]. Ses parents feront de 
lui  un  Juif,  un  Chrétien  ou  un  Zoroastre. Avez-vous  déjà  vu  naître  une  bête 
porteuse des marques que l’homme fait au bétail. »[13] 

 « Avez-vous déjà vu naître une bête porteuse des marques que l’homme fait au  
bétail »  indique bien que l’Acquis, les « marques », est socioculturel, sociocultuel, 
conditionnement intellectuel, psychologique, et social. Cela vaut pour tous les êtres. 
Tous naissent porteurs de la Foi innée,  ‘alâ-l-fitra,  puis leurs vécus spécifiques, 
leurs Acquis personnels, vont s’interposer entre eux et la Foi innée. Selon la nature 
des voiles tissés ils percevront la Lumière de la Foi en fonction d’un prisme qui leur 
sera  propre.  Il  en  est  de  même pour  un  Juif,  un  Chrétien,  un Musulman.  Tous 
reçoivent  alors  de  l’unique  Lumière  de  la  Foi  innée  une  lumière  diffusée  et 
diaphragmée  en  fonction  des  “voiles  de  la  contrainte”  de  l’Acquis  qui  leur  est 
spécifique. Communauté de Foi et différence de foi donc. 

Plus  généralement  encore,  l’Acquis  se  présente  donc  comme  une  “contrainte”, 
ikrâha, s’exerçant obligatoirement contre la Foi innée. En fonction de l’éducation, 
du  vécu  des  uns  et  des  autres,  cette  “contrainte”  sera  d’intensité  différente.  La 
“contrainte” est ainsi représentée par des « voiles » s’interposant entre la raison et 
la Foi innée.

Tout être est ontologiquement Croyant : « Lorsque ton Seigneur a extrait des 
Banî Adam, de leurs reins, leur descendance, il les fit témoigner contre 
eux-mêmes : Ne suis-Je point votre Seigneur ? Ils répondirent : Certes 
oui, et nous en témoignons. » Mais, en notre réalité, pour que l’homme puisse 
croire, c’est-à-dire témoigner de la Foi par sa foi, il faudra donc nécessairement que 
la “contrainte” de l’Acquis, d’une manière ou d’une autre, peu ou prou, soit levée, 
« pas de contrainte en la foi  ». Cette résolution de l’Acquis sera opérée de par 
la Volonté de Dieu : « aucune âme ne peut croire sans que cela ne soit par 
la permission de Dieu… »

Nous comprenons alors qu’il y a “contrainte” à ne pas croire. Le concept même de 
Foi innée ou de fitra prouve qu’en réalité il n’y a pas de conditionnement à 
croire[14] mais seulement à ne pas croire. 

http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_edn14
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_edn13


Ainsi,  tout  homme  ayant  été  créé  porteur  de  la  Foi,  et  celle-ci  lui  ayant  été 
obligatoirement occultée par l’Acquis, l’Equité divine veut que Dieu permette à un 
temps donné que soit retirée la “contrainte”, certains « voiles » occultants. Il permet 
alors à l’homme de percevoir ou pressentir la Lumière de la Foi. Si tous les « voiles » 
sont par Dieu retirés, l’être est alors pleinement illuminé, irradié, brûlé par la Foi. Le 
retrait est donc d’ordinaire partiel et ou progressif. Nous comprenons à présent la 
signification de : « aucune âme ne peut croire sans que cela ne soit par la 
permission de Dieu… »  S10.V100  : tout homme est doué de raison, or cette 
raison  provient  de  l’Acquis,  lequel  est  constituant  de  la  “contrainte”  s’exerçant 
envers  la  Foi.  C’est  donc  dire  que, de  fait,  aucun  homme  ne  saurait  pouvoir 
retrouver cette Foi de par lui-même, c’est-à-dire de par son intellect. Seul Dieu a le 
pouvoir  de  lever  cette  “contrainte”,  les  hommes  ne  peuvent  réellement  et 
pleinement croire que de par Sa permission.

L’aparté du  V99  « Est-ce donc toi qui pourrais contraindre les hommes 
jusqu’à ce qu’ils deviennent croyants !  »  s’entend à ce niveau là :  « quelle 
illusion que de prétendre vouloir amener par la force, douce ou dure, le hommes à 
croire alors même que seul Dieu possède la Science et la Puissance permettant de  
lever la “contrainte” qui s’exerce sur chacun contre la Foi innée, l’origine même de  
la foi. » 

Mais alors, puisque de part le Vouloir de Dieu il sera retiré la “contrainte ” qui pesait 
sur  la  Foi  de  tous  les  hommes,  tous  devraient  être  croyants.  Or,  l’observation 
confirme l’énoncé coranique, nous l’avions mentionné : « Si ton Seigneur l’avait 
voulu, auraient cru tous ceux qui sont sur Terre sans exception. » et « …
il  est  égal  que tu les  avertisses  ou non, ils  ne croiront pas »,  tous  les 
hommes ne croient pas et tous ne croiront pas.

Il  nous  faut  donc  concevoir  que  lors  de  ces  « dévoilements »  voulus  par 
Dieu, s’interpose à nouveau quelque chose en l’homme et sa perception de la Foi. La 
raison,  et  obligatoirement  encore  elle,  du  fait  même  de  sa  nature  discursive 
conditionnée  et  conditionnante  est  alors  appelée  à  valider  ou  s’opposer  à  cette 
perception, elle seule est en mesure de le faire. Chacun être ainsi se repositionne et 
élabore  à  nouveau  une  suite  de  « voiles ».  Selon  leur  nombre,  leur  textures  et 
tessitures, ce en fonction d’acquis culturels et de vécus variables, l’être se qualifie 
alors selon des natures et degrés différents de foi.

En ces conditions, le non-croyant que le Coran nomme dénégateur, kâfir, est celui 
qui maintiendra un « voile » totalement opaque, une “contrainte” telle qu’il déniera 
ce qu’il a su et sait être vrai, la Foi. Ainsi, au verset clef déjà cité, le sens de : « ils ne 
croiront pas…Sur leurs ouïes et leurs regards est un voile…  » s’éclaire ; 
nous notons  que les  organes des sens,  ceux qui  permettent la  constitution de  la 
raison, le coeur en sémite, sont au pluriel et que ce pluriel concerne un collectif, 
alors  que  le  terme  « voile »  est  au  singulier,  tout  comme  l’est  al  ikrâha,  la 
“contrainte”. Ce « voile » est donc considéré comme unique et équivalent pour tous 



les êtres pensants, il est le « voile du déni », celui qui recouvre, kafara, la Foi innée 
du fait de l’homme dit alors kâfir.[15] Il s’agit pour être exact d’un « revoilement ». 
Ce « Voile » qu’il convient de distinguer par une majuscule, n’est donc pas du fait de 
Dieu mais de l’homme.

Plus  avant  encore,  l’on  aura  compris  que  le  dénégateur  de  la  Foi  n’est  pas  un 
“incroyant”. Le statut ontologique de l’incroyant n’existe pas. Il y a ainsi en chaque 
dénégateur un “Croyant”[16] qui s’ignore, comme il y a d’ailleurs en chaque croyant 
un “dénégateur” qui s’ignore.

En synthèse, comme en illustration, prenant garde à la traduction et à l’emploi des 
majuscules, nous pouvons lire le verset suivant où chaque terme est un concept :

 فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدّينِ حَنِيفا فِطْرَةَ اللّهِ الّتِي فَطَرَ النّاسَ عَلَيْهَا لَا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللّهِ ذَلِكَ الدّينُ الْقَيّمُ وَلَكِنّ أَكْثَننرَ النّنناسِ لَا
يَعْلَمُونَ 

“ Oriente donc ton “être” [wajh] vers la Foi [ad-dîn], en t’écartant de la déviation 
[hanîfan], Foi de l’innéité [fitra] que Dieu a voulu inhérente à la nature humaine. 
Cet ordre de chose ne saurait être modifié. Telle est la foi [ad-dîn] droite [qayyîm], 
mais la plupart des gens n’en ont pas connaissance.” S30.V30.

CONCLUSION

Nous  aurions  dû,  pour  être  complet,  donner  l’analyse  du  verset  et  de  son 
complément  en  sa  totalité,  nous  y  aurions  trouvé  confirmation  et  cohérence  en 
fonction de notre conceptualisation de la Foi et de la foi et des rapports qui leur 
donnent sens. Il y aurait eu à dire sur la signification que l’on a bien voulu donner à 
la droiture, rushd, confondu avec l’Islam ; la déviance, ghay, assimilée au rejet de 
l’Islam ! Il y aurait eu à s’interroger sur la signification du mot Tâghût, du fait de les 
dénier,  kafara,  du rapport  de ces termes avec le « Voile »  que nous tissons par 
notre  propre Ego entre notre raison et  la  Foi  innée.  Nous y  aurons retrouvé les 
mécanismes  de  l’apparition  de  la  foi,  les  passages  alternes  de  la  Lumière  à 
l’obscurité. Bien des choses aussi quant à la walayya de Dieu ou celle des Tâghût, 
etc. Pas un mot qui ne soit un concept, pas une construction qui ne soit signifiante. 
En cette présentation condensée des causes ontologiques de la foi de l’homme et de 
la Foi en l’homme il ne nous sera évidement pas possible d’aborder cet océan. Nous 
laissons à chacun, s’il le souhaite, poursuivre sa lecture en les perspectives ouvertes 
à partir  de notre analyse littérale par la modification de perception du syntagme 
« Point  de  contrainte  en  la  foi  » ;  en  explorer  les  berges  ou  tenter  une 
immersion…

Ensuite, nous concevons que les résultats proposés pour ce verset, et à partir de ce 
verset,  puissent  surprendre.  Il  nous  semble  tout  aussi  légitime  que  l’on  veuille 
démontrer  qu’il  n’en est  pas ainsi  et  que le  seul  sens vrai  est  celui  auquel  nous 

http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_edn16
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_edn15


sommes habitués depuis mille ans, amplement validé, adoubé, par le “Consensus”. 
Mieux encore, qu’il pourrait en être un autre. Il faudrait donc que les musulmans 
sachent  abandonner  l’anathémisation  et  puissent  s’accoutumer  à  une  telle 
déontologie. On peut ne pas être d’accord, on le devrait même, ce à quoi pré-tend 
réellement  notre  méthodologie  est  précisément  de  pouvoir  être  théoriquement 
infirmée  par  les  arguments  même  qu’elle  s’oblige  à  fournir,  ou  par  d’autres  de 
nature équivalente. Elle s’inscrit par là en un process scientifique visant à établir un 
cadre objectivable nous permettant de controverser sainement, avec l’espoir, comme 
en science, de tendre, asymptotiquement, étape vers étape, vers une vérité, ici celle 
du Message révélé. Pas d’autres prétentions, c’est-à-dire pas de prétentions ; nul ne 
peut être l’interprète de Dieu, l’oracle de Delphes par lequel Dieu parle et s’exprime 
à la foule. Tout au plus, essayons nous de donner des éléments tangibles déduits 
selon  une  méthodologie  d’analyse  dont  les  critères  épistémologiques,  probants 
comme  réfutables,  la  rendent  à  même  de  faire  avancer  le  débat,  l’examen  et  le 
réexamen  du  Coran.  En  d’autres  termes,  il  se  peut  que  la  solution  que  nous 
proposons pour et par « point de contrainte en la foi » soit solide, comme il se 
peut aussi qu’elle comporte des failles ou des erreurs. Le résultat de ma recherche 
est ainsi soumis au jugement de chacun qui, à son tour, sera à charge d’y exercer le 
sien. Au final, notre responsabilité est engagée.

Enfin,  est-ce à  dire  que nous devrions  considérer que tous les  idéaux,  les  douze 
significations  proposées  pour  et  par  « Point  de  contrainte  en  la  religion »,  ne 
pouvaient être déduits de l’énoncé « Point de contrainte en la foi »  ?

Non,  bien évidemment,  mais  il  nous faudra alors  comprendre que ces  différents 
discours ou commentaires ne prennent réellement sens qu’à partir de ces réalités 
ontologiques  relatives  à  la  nature  de  la  foi,  de  ses  liens  avec  la  Foi ;  d’autres 
fondements, puis d’autres horizons plus intimes et plus profonds de tolérance et de 
respect. Par l’analyse littérale, objective et rigoureuse, nous avons pu accéder à ce 
signifié. Nous aurons ainsi montré que « point de contrainte en la religion » se lisait 
« point de contrainte en la foi  » et nous aurons ainsi approché le cœur même 
de la problématique. La compréhension des mécanismes présidant à l’expression et 
la nature de la “foi”, la théologie de la “Foi”, permet en fait de fonder avec beaucoup 
plus  de  solidité  et  réalité  les  idéaux  de  tolérance  religieuse,  de  respect  vrai,  et 
d’élever plus haut encore ces principes.

Ces douze énoncés peuvent être validés, non pas tant comme significations directes 
de  l’énoncé  « point  de  contrainte  en  la  foi »,  mais  bien  en  tant  que 
commentaires appliqués cohérents de la signification fondamentale : la  Foi, donné 
inné,  ne  s’exprime  en  l’homme  en  termes  de  foi que  dès  lors  que  l’obstacle  de 
“contrainte” acquis a été retiré de par la Volonté de Dieu.

Une fois compris le cœur du message nous pouvons développer sans fausses notes et 
sans rupture avec l’original en fonction de notre contemporanéité par exemple. Il 
s’agit  alors très clairement de commentaires et non pas d’interprétation. Face au 



Coran, au Texte, il est essentiel que nous sachions faire et maintenir le distinguo 
entre recherche du sens, interprétations, commentaires.[17]

Ainsi, l’analyse littérale aura-t-elle permis de mettre à jour, à l’affleur de la strate 
mère,  un  niveau  de  signification  occulté  par  l’interprétation  première  et  les 
différentes sédimentations successives. Une indication structurelle quant à la foi en 
tant que phénomène : relations, actions, interactions, réactions, au sein de tout être. 
Une perspective éclairant notre compréhension de l’autre et  de nous-mêmes,  un 
discernement de la foi, la mienne, la sienne, celle de celui qui prétend ne pas en 
avoir. Une approche théologique de l’homme, support de la connaissance de Dieu.

[1] Nous avions effectivement donné douze significations, onze en réalité, la douzième étant l’énoncé lui-même censé 
toutes les contenir potentiellement : « Point de contrainte en religion ». 1- « L’on ne peut imposer l’Islam par la 
contrainte ». 2- « L’Islam n’est pas en soi une religion contraignante ». 3- « Aucune religion ne peut être imposée par 
la contrainte ». 4- « L’on ne peut contraindre à croire ». 5- « La religion n’est pas un principe de contrainte ». 6- « Nul 
ne peut être contraint à pratiquer ». De ces sens directs et principaux découlent les sens appliqués suivants : 7- « Nul 
ne peut être contraint à modifier sa pratique ». 8- « Nul ne peut subir de contrainte ou de discrimination du fait de sa 
religion ». 9- « Tout individu est libre de choisir sa religion ou d’en changer ». 10- « L’on ne peut exercer de contrainte 
sur un apostat ». 11- « Pour toute religion, libre exercice du culte ». Voir volet I & II.

[2]  La traduction française « pas de contrainte en religion  » est ainsi fort avantageuse par son manque même de 
précision, le « en » ayant ici des sens relevant conjointement des prépositions ‘alâ et fî. Nous aurions pu oser : « pas 
de contrainte à la foi » qui eût été bien plus précis comme nous le verrons.

[3]  Naturellement, cela ne signifie en aucune manière que nous validions le propos simpliste de 
ceux qui, du fait que dîn ne corresponde pas au mot religion en langues occidentales, se refusent 
donc à le traduire. Pire encore ceux qui, alors, nous produisent d’un affreux sabir : « le dîne ».

[4]  Nous avons par ailleurs montré que l’énoncé : « …Dieu veut pour vous la facilité, Il ne  
veut  pas la difficulté… »  S2.V185  ne signifiait  pas  que la  religion soit  en  elle-même une 
facilité mais qu’elle comportait une philosophie et des aménagements qui facilitaient ce rapport 
particulier de l’homme à son Seigneur.

[5] A l’intérieur de la contrainte issue de la pratique en Islam, comme en tout système religieux, le 
principe  voulu  est  d’en  faciliter  la  mise  en  oeuvre  par  la  souplesse,  l’aménagement,  la 
compensation.  Ceci  n’indique  pas  que  la  pratique  ne  soit  que  facilité  et  n’exclut  pas 
fondamentalement le  fait  que,  de principe,  toute pratique imposée relève par définition d’une 
contrainte,  n’en  déplaise  à  certains  apôtres  saint  pauliniens  de  « l’islam  selfiste ».  Bien 
évidemment,  l’on  ne  confondra  pas  ici,  par  inadvertance  radicale  et  radiculaire  « selfiste »  et 
« salafiste » !

[6]  Signalons que Muhammad Asad en sa traduction explicative du Coran en anglais a lui aussi 
traduit en ce verset dîn par foi.

[7]  En « Comprendre  le  Coran ;  Historicité,  littéralisme  &  littéralité ;  partie  4 :  Application 
exégétique  des  “circonstances  de  révélation” :  intérêts  et  limites. »  ainsi  qu’en :  « Point  de 
contrainte en religion ; partie 1 : Abrogationnisme et abrogationnistes », nous avons mentionné 
les dites “circonstances de la révélation”. Si l’on veut bien y prêter attention, ces « circonstances » 
réduisent de facto le sens et la portée de l’énoncé « point de contrainte en la religion » à un vague 

http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_ednref7
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_ednref6
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_ednref5
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_ednref4
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_ednref3
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_ednref2
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_ednref1
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_edn17


cas particulier de conversion vers l’Islam, elles occultent ainsi totalement l’aspect conceptuel élargi 
de  cet  énoncé. Il  sera  donc  ici  légitime  de  s’interroger  sur  la  valeur  du  hadîth  authentifié 
rapportant ces « circonstances de révélation ». L’événement a peut être existé, quoique le fait que 
l’on dénombre une dizaine de versions et d’histoires différentes laisse songeur, mais, au mieux, 
doit-on dire que le lien entre la révélation de ce verset et ces évènements « historiques » reste 
totalement à l’appréciation du narrateur initial.

[8]  L’on pourrait  observer qu’à la traduction infra l’expression « fils d’Adam » a été laissée en 
arabe « banî âdama ». Ce n’est pas tout à fait exact, car le double emploi de majuscules « Banî 
Adam » et la francisation du nom « âdam » indiquent que nous avons compris l’original arabe 
comme constituant  une  appellation  générique,  banî pouvant  signifier  « fils »  mais  l’annexion 
indique  ici  un  usage  patronymique :  la  tribu  (banî)  en  tant  que  descendant  d’un  ancêtre 
patronymique plus ou moins mythique. Nonobstant, nous ferons observer que contrairement aux 
commentaires  courants  et  au propos des hadîth,  y  compris  ceux qui  ont  été  authentifiés,  que 
l’humanité n’est pas en ces versets dite extraite des « reins d’Adam » mais des « reins  des fils 
d’Adam ». Détail non sans conséquence du point de vue de l’histoire coranique de la conception de 
l’homme, y compris pour ceux qui auraient été atteint de fièvre concordiste évolutionniste, et qui, 
très concrètement, interpelle sur la validité d’une partie du corpus des hadîths dès lors que l’on 
prétend que le Prophète aurait lu le Coran à tort…

[9]  Voici la traduction intégrale du Passage :  “ Lorsque ton Seigneur a extrait des Banî Adam, de leurs 
reins, leur descendance, il les fit témoigner contre eux-mêmes : Ne suis-Je point votre Seigneur ? Ils 
répondirent : Certes oui, et nous en témoignons. Ceci afin que nous ne disiez point au Jour de la  
Résurrection : En vérité cela nous ignorions ! Ou bien que vous alléguiez : Nos ancêtres avant nous 
avaient été “polythéistes” et nous n’étions que rejetons à leur suite. Voudrais-tu notre perte du fait  
de ce que firent ces insouciants ! Ainsi explicitons-Nous les Versets afin qu’ils puissent revenir.”  
S7.V172-174.  

[10]  Inné est ici à rapprocher de son sens en philosophie : antérieur à toute expérience, inhérent à 
l’homme. 

[11]  Plus justement, il convient de dire que tous les hommes sont disposés et aptes à la foi du fait 
de la Foi innée. L’appellation « Croyant » doit ici porter et conserver une majuscule : « le Croyant 
de par la Foi innée » le distinguant du « croyant » témoignant de sa foi. 

[12]  Sous  un  autre  aspect,  nous  retrouvons-là  le  fondement  coranique  au  « questionnement 
philosophique ». Conséquemment, l’on en déduit que la foi ne relève donc pas d’un mécanisme 
rationnel. Tout comme l’on ne peut démontrer rationnellement l’inexistence de Dieu. Tout comme 
le rêve philosophique de l’accession par la raison à cette Vérité n’est qu’illusion. 

[13]  Hadîth  rapporté  entre  autres  par  Al  Bukhârî  en  explication  de  S30.V30.  Ce  verset  est 
mentionné en conclusion de notre analyse.

[14]  Il  y  a  cependant  des formes de foi  conditionnées ;  un « croyant  de naissance » sera Juif, 
Chrétien, Musulman ou autre, en fonction d’un conditionnement à croire selon telle ou telle forme 
de manifestation religieuse. Il correspond au cas de celui dont l’Acquis éducationnel aura institué 
des « voiles » laissant passer une partie de la Lumière de la Foi innée mais en la diaphragmant en 
fonction de tel ou tel contexte sociocultuel. Le conditionnement est donc ici relatif.

[15]  Ici, le fait que kâfir soit une forme active indique que l’homme ainsi qualifié maintienne en 
constance ce « Voile de déni ».

[16]  La majuscule à « Croyant » indique ici qu’il s’agit du dépositaire de la Foi innée. Voir note 11.

http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_ednref16
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_ednref15
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_ednref14
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_ednref13
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_ednref12
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_ednref11
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_ednref10
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_ednref9
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_ednref8


[17]  Il  y  aurait  beaucoup  à  dire  sur  le  sens  des  mots  « interprétation »,  « exégèse », 
« herméneutique », dont l’emploi inconsidéré est source de bien des confusions et distorsions. 

Dr Al ‘AJAMÎ 

Source : Oumma.com

http://oumma.com/_Dr-Al-Ajami_
http://oumma.com/Point-de-contrainte-en-religion,6073#_ednref17

	2- Réfutation de l’abrogation ; Un colosse aux pieds d’argile.
	Notes
	4- Apport de l’analyse littérale : « pas de contrainte en la foi ».


