Guerre & paix, violence, terrorisme
Dr Abou Nahla Al ‘AJAM1

Publié le 12/03/2010 par la rédaction de Qumma.com

I Yae B |
¢ QUE DIT VRAIMENT
LE CORAN

Oumma s’est fait ’écho, a juste raison, de l'initiative du Dr Tahiru-1-Qadri ; une
fatwa contre le terrorisme. La dénomination est explicite ; il n’y a donc pas a
confondre musulmans et terroristes, Islam et terrorisme. Autre certitude, cette fatwa
ne s’adresse pas aux présumés terroristes, tout occupés a menacer I’Occident, ils
n’auront stirement pas l'occasion de lire ces 600 pages la. Et c’est tant mieux, car
ceux qui gouvernent par la force ont besoin d’instrumenter la terreur, méme, et
surtout, si elle est virtuelle. Dans un monde ou n’est pas un gramme d’explosif qui
ne soit diiment étiqueté et répertorié, il serait de bon ton de s’interroger sur les
fournisseurs réels de ces terroristes. Quoiqu’il en soit des dessous du Grand Jeu, ce
qui nous préoccupe ici est I'accusation constante, I'association autrefois larvée et
aujourd’hui patente, d’'un lien intrinseéque entre I'Islam et le terrorisme ; apres tout
les terroristes dont on nous parle ne sont-ils pas musulmans.

Nous n’avons jamais eu prétention a donner fatwa, notre objectif est autre.
Cependant, en "Que dit vraiment le Coran" nous avions traité de quatre questions
relatives a ce sujet : Guerre & paix ; Violence et non-violence ; Jihad ; Terrorisme et
kamikaze. Plus d’'une cinquantaine de versets clef y étaient envisagés, et peut étre
serait-il utile, en toute modestie, que nous en rappelions I’essentiel.

Mais, auparavant, nous voudrions nous exprimer quant aux réactions de lecteurs, la
frange lisible du lectorat qui, pour silencieux n’en est pas moins vivant ; a cet égard
certains commentaires nous ont parus significatifs :

- Que I'Islam ne fasse pas l'apologie de la violence est fermement inscrit dans le
coeur de 99.999 % des musulmans. Faudrait-il donc discuter de I’évidence, et vouloir


http://oumma.com/_Dr-Al-Ajami_

se justifier une énieme fois de ce que chaque croyant n’est en rien responsable des
aberrations d’autrui ?

- Faudrait-il une fatwa pour que 1'Islam abandonne la violence ? De principe, Dieu
merci, non. Il y a-t-il au fond une religion qui prescrive la violence comme voie de
réalisation ! C’est donc que cette fatwa ne dicte pas I'Islam, elle en fait uniquement
et nécessairement le constat.

- Mais faudrait-il que nous restions passifs ? De fait, non. Assiégés, aculés, victime
d’étre coupable, nous sommes alors en I'obligation de nous défendre. Non pas tant
justifier de ne pas étre ce dont on nous accuse, notre seul devoir est ici de triompher
par le plus noble des exemples, mais nous incombe, a tous, de persévérer dans le
devoir d’explication de notre religion.

- Si nous ne le faisions pas, nous laisserions valider tacitement ce que les hommes
ont prétendu au nom de la Révélation pour justifier leurs éternels penchants. En ce
cas, I’Ancien Testament vante moult massacres a la gloire d’Isra€l et de son Dieu.
L’épée contre la paix de Jésus est un vilain jeu de mots bien connu. Les interpréteurs
jihadistes ne manquent pas a lire le Texte avec haine et aveuglement. Devrions-nous
tous porter ce fardeau ?

- Faudra-t-il une fatwa pour changer les choses ? A ’évidence non ; les intéréts du
terrorisme sont bipolaires et bilatéraux, ce n’est a présent un secret pour personne.

- Faudrait-il que nous examinions nos profondes ambiguités ? A I’évidence oui ; au
fond de nos ames est tapie 'ambivalence de tous les fils d’Adam. Nombreux sont,
occidentaux y compris, ceux qui eurent du mal a ne pas applaudir au grand spectacle
technicolor des « Deux tours ». Et pourtant, que de sombres ombres se profilaient,
non-dits terribles a présent a ’ceuvre.

-L’'intérét de la démarche du Dr Tahiru-1-Qadri est aussi ailleurs, et il a été
justement souligné qu'une médiatisation était en soi déja un résultat. Et, bien
évidemment, il ne manquera pas d’hommes et de femmes de mauvaise volonté pour
critiquer ’'homme de paix, sa spiritualité. Ambiguité toujours, paradoxalement les
incessantes campagnes militaro-médiatiques ont porté I'Islam au devant de la
scene. Au fond L’Islam est maintenant religion connue. Pour preuve, il ne manque
pas de plumistes pour brandir le « verset du sabre » comme preuve de notre
bellicisme, et plus stirement encore du leur.

- Promulguer médiatiquement une fatwa a stirement plus d’efficacité en terme de
communication aupres des non-musulmans que des musulmans. Rappelons-nous
que ce terme « magique » fit irruption et fortune pour célébrer la fable « Du turban
et I'écrivain ». Deux médiocrités en face a face, le machiavélisme politique et
Iécrivaillon en manque de reconnaissance. Bref, il faut savoir communiquer, et
combien liront les 600 pages de ce texte ? L’objectif n’est donc pas la.



- La déclaration du Dr Tahiru-1-Qadri met en valeur la servilité silencieuse de ceux
qui parmi nous ont choisi de faire carriére, les « tarboush-cravates » passant la
serpilliere dans les couloirs obscurs d’obscurs ministeres.

- La déclaration du Dr Tahiru-1-Qadri est bien plus louable que celle de nos
intellectuels musulmans condamnés a séduire (qui?); les médias
indispensablement. Evoluer en tant que penseur en cet univers d’ou la pensée est
absente, est en soi un exploit. Permanent numéro d’équilibriste les obligeant a
aboyer avec les loups tout en minaudant avec les musulmans. Ecrasés entre le micro
et la plume, tous, lorsqu’ils condamnent, maintiennent en parallele le statu quo sur
la validité des textes islamiques. Les invalider est alors affaire de spécialistes
plaident-ils a I'unisson. Moins poltrons, parce que dénués de prétentions
intellectuelles, d’autres veulent bien passer au lance-flamme de la laicité ces
vieilleries manuscrites.

- Le Pere Samir Khalil Samir, dont les bonnes intentions ne font a mes yeux aucun
doute, aurait eu comme tort de s’enthousiasmer. Nous, musulmans, n’aimons pas
que I'autre nous fasse la lecon, fiit-elle bonne. Mon cher, vous voila condamné par la
Oumma a étre notre éternel louangeur, vous qui portez une triple croix; étre
chrétien, étre arabe et aimer les musulmans. Vous avez donc été contraint de nous
rappeler qu’il y a chez nous d’autres ulémas, stars des shows télécoranistes, qui
justifient a des fins purement politiciennes et politiques les actes de violence
commis par des musulmans, ou tout du moins prétendument au nom de l'islam. Il
est inutile je pense de qualifier ces violences d’aveugles, elles le sont toutes, car “se
sont les caeurs qui sont aveugles.”

- Nous l'avons dit, ce monde est celui de I'ambivalence apparente, et qui veut
diaboliser I'Islam et les musulmans, ou anathématiser I'infidele, trouvera toujours
une raison, celle du Loup. L’agneau de pureté pourra toujours invoquer le bien
fondé de sa blancheur.

Ceci étant, nous nous proposions donc de rappeler I'essentiel du Coran quant a cette
problématique, textes qui en Islam appartiennent a tous et qu’il incombe a tous de
méditer :

Concernant le principe de paix.

La paix est un principe fondateur.

- “ Dieu vous invite a entrer en la Demeure de paix...” S10.V25.
Paix et Islam, salam islam, sont liés étymologiquement et conceptuellement.
- “ O croyants, abandonnez-vous totalement a la paix.” S2.V208.

Il n’y a pas de religion, pas de spiritualité, qui ne soit mouvement vers la paix.



- “ Les serviteurs du Tout-Miséricordieux marchent humblement, et si
des ignorants les importunent, ils répondent : paix.” S25.V63.

Concernant le principe de guerre.

La guerre ne se justifie que pour repousser ’'agresseur.

- “...Et David tua Goliath...Si Dieu ne repoussait pas les hommes les uns
par les autres, la terre serait entiéerement corrompue... » S2.V251.

Mais la guerre n’est pas une fin en soi.

- “...Ne faiblissez pas, et appelle a la paix quand vous étes en position de
Jorce.”S47.V35.[1]

Le fil conducteur de la raison et de la foi est le respect de la vie.

- “...Nattentez pas a la vie d’autrui que Dieu a rendue sacrée. Voila ce
que Dieu vous recommande, puissiez vous le comprendre.” S6.Vi51.

Concernant la violence.

La violence est sans justification aucune.

- “ O mon peuple, soyez équitable, ne spoliez personne. Ne commettez
aucun désordre sur terre.” S11.V85.

C’est le sens de la réponse de Abel a Cain :

- “ Si tu leves la main sur moi pour me tuer, je ne ferais point de méme
et je refuserais de te tuer. Car, en vérité, je crains Dieu le Seigneur des
Mondes.” S5.V28.

Concernant le Jihad.

Le premier verset révélé dans le Coran spécifie que le jihad ne peut étre qu'une
réponse a une agression.

“ Autorisation est donnée a ceux qui combattent pour avoir été
opprimés...” S22.V39.

En T'article publié sur Oumma « Dieu défend les croyants » j’ai apporté bien des
preuves confirmant que le Jihad fut historiquement et coraniquement strictement
défensif.

D’autres versets sont en cohérence :


http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre#_ftn1

“ Combattez sur la voie de Dieu ceux qui vous combattent et ne
commettez aucune exaction. Dieu n’aime pas les transgresseurs.”
S2.Vi9o0.

“...s’tls vous agressent répondez a cette agression...” S2.V194.

“ Lorsqu’ils inclinent a la paix, fais de méme et place ta confiance en
Dieu, Il est celui qui Entend et Sait.” S8.V61.

Concernant le « verset du sabre ».

Pour conclure nous ne pouvions éluder ce classique. Ce verset, mais il y a en réalité
plusieurs candidats pressentis, abrogerait les précédents. Il abrogerait dit-on plus de
70 versets. La belle affaire que ni Dieu ni son Prophéte nous ont enseigné. Quoiqu’il
en soit du vrai débat sur le bien ou mal fondé du principe d’abrogation, il nous
suffira de lire le verset que 'on mentionne le plus souvent sous ce titre: “ A
expiration des mois sacrés, tuez les polythéistes ou que vous les
trouviez. Saisissez-vous d’eux, assiégez-les, activez tous vos postes de
gué...” S9.Vj.

Voici donc le « verset du sabre » auquel aiment se référer les partisans du Jihad
international mais aussi ceux qui, en Occident, veulent répandre lidée que
musulmans et terroristes, pourraient étre termes synonymes.

De facon schématique, nous dirons que le dévoiement, la déformation, ou
I'incompréhension d’un verset du Coran reposent sur trois regles.

- Ignorer volontairement les circonstances de révélation du verset ou les événements
auxquels il fait référence, ou bien généraliser ce qui ne pouvait étre quun cas
particulier.

- Isoler le verset de son contexte littéral.
- Extrapoler le sens des mots clef.

Concernant « I'interprétation » du « verset du sabre », sont effectivement employés
ces trois procédés :

- Premierement : Le contexte de révélation de ce verset est connu, il s’agit de la
résiliation du pacte de Houdaybyya[2] apres que les polythéistes Mecquois eussent
rompu unilatéralement la tréve en agressant un groupe de musulmans. Il ne s’agit
donc pas d’'une autorisation d’agression unilatérale et encore moins générale, mais
d’une réponse spécifique circonstanciée consécutive a la violation d’un traité. Il est
clair que nous sommes toujours ici en un cas de figure de Jihad défensif. A ce sujet,
le verset introductif de la méme sourate est explicite : “ Ceci est une déclaration


http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre#_ftn2

de rupture émanant de Dieu et de son Messager envers les polythéistes
avec qui vous aviez contracté un pacte.” S9.V1.

- Deuxiemement : Les partisans du Jihad permanent oublient de lire le verset 6,

celui qui fait donc immédiatement suite au « verset du sabre » : “ Si un de ces
polythéistes te demande protection, accorde la lui. Qu’il entende la
parole de Dieu, et aide le a se mettre en sécurité. Ceci du fait qu’ils ne
sont qu’un peuple sans connaissance.”S9.V6. Nul n’est ici combattu du fait
de ses croyances, quand bien méme s’agirait-il d’'un polythéiste, mais bien du fait
qu’il a rompu un contrat de non-agression. Bien plus, il est demandé de respecter les
droits des vaincus et d’assurer leur sécurité.

- Troisiemement: Il y a extrapolation coraniquement et linguistiquement
injustifiable du mot clef « polythéistes ». Le texte du Coran utilise de maniere
constante en tout ce paragraphe un terme sans ambiguité aucune, « mushrikin »
signifiant : « ceux qui a Dieu associent dautres dieux », en l'occurrence les
polythéistes Mekkois ayant rompu le traité de Houdaybyya et aucun autres.

Cest donc par dévoiement volontaire d'un terme pleinement univoque que
« polythéistes » devient dans le discours I'équivalent « dincroyants » puis, par
extension encore « linfidele », c’est-a-dire dans ce monde fantasmé tout « non-
musulman ».

En définitive, il suffirait de lire le verset 13 de la méme sourate, conclusion du
paragraphe concerné, pour discerner de facon indiscutable le seul et unique sens du
« Verset du sabre » : “Ainsi, combattez vous un peuple qui rompit ses
serments et voulut bannir le Messager. Ils ont effectivement ouvert les
hostilités...” S9.V13.

En résumé, il s’agit d'une manipulation classique du sens d’un verset coranique. Que
ce soit par ignorance ou par volonté politique, ces affirmations aussi péremptoires
qu’inexactes, par la vision erronée et fascisante qu’elle engendre ne peuvent que
nuire au monde, a la Révélation divine, le Coran, et aux musulmans. Sera-t-il encore
nécessaire de préciser que tout verset dont on prétendrait qu’il prone le Jihad
conquérant contre l'infidele ne releverait que de ces méme procédés d’interprétation
orientée, manipulation manipulant.

Sachons enfin qu’il n'y a pas pire sourd que celui qui ne veut pas entendre. L’on
pourrait donc encore nous opposer les batailles et les guerres du Propheéte, ce a quoi
nous devrions répondre que le Prophéete SBSL ne s’est jamais opposé en quelconque
situation ou comportement aux enseignements du Coran, il s’agissait donc de jihads
défensifs.

L’on pourrait encore nous citer des hadiths belliqueux, auxquels nous pourrions en
opposer d’autres bien plus authentiques. Malgré tout, nous pensons qu’il n’ y aura



pas de progression possible sans honnéteté intellectuelle et morale, attitude qui
exclut tout réflexe de défense apologétique. Nous n’aurions donc pas été droit si
nous n’avions pas mentionné I'existence d’'un hadith rapporté par Al Bukhari ou le
Prophete a dit : « Il m’a été ordonné de combattre les gens jusqu’'a ce qu’ils disent
qu’il n’y a de dieu que Dieu. » Ce texte authentifié est parmi un des plus épineux qui
soit et, plaise a Dieu, nous démontrerons comment cette parole, totalement coupée
de son contexte, a pu étre détournée de sons sens originel.

[1] Ce verset est régulierement traduit : “ Ne faiblissez pas et n’appelez pas a
la paix quand vous avez le dessus.” Notre traduction est aussi celle du
Professeur Hamidullah et, si Dieu nous en donne le temps, nous démontrerons a
loccasion par quels mécanismes et erreurs induites I'on peut arriver a inverser le
sens d'un verset du Coran.

[2] 1l s’agissait d'un pacte de non agression entre les Mecquois polythéistes et les
musulmans.

Deuxieme partie publiée le 16/04/2010

La Colombe a I’épée.
“ Le Coran, plus que notre passé, est notre avenir. ”

Bien que nous n’ayons pas pour habitude de rédiger court, 'on nous excusera de la
longueur inhabituelle de cet article, mais le sujet, d'importance, ne pouvait faire
l'objet d'une breve de minbar. Malgré tout, le présent travail est composé de deux
parties distinctes qui peuvent étre lues séparément.

Ceci, a vrai dire, fait suite a notre précédent propos « Guerre & paix, violence,
terrorisme » et, a nouveau, I'on m’excusera a présent de I'emploi du « Je » ; mais
c’est que j’ai été aimablement sommé de m’expliquer. J’aurais, en quelque sorte,
commis un crime de lése-Coran en lisant un verset du Livre a I’envers. Comment ai-
je pu soutenir la lecture : “ Ne faiblissez pas, et appelle a la paix quand
vous étes en position de force. Dieu est avec vous, et il ne laissera pas
vaines vos ceuvres.” S47.V35 alors que Ibn Kathir, Az-Zamakhshari, Al Qurtubi,
Ibn ‘Ashir, et tant d’autres éminents commentateurs a travers les siécles affirment
et confirment que ce verset est constamment compris, expliqué et traduit, comme
signifiant : “ Ne faiblissez pas, et n’appelez pas a la paix quand vous étes
en position de force. Dieu est avec vous, et il ne laissera pas vaines vos
ceuvres.” ?



http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre#_ftnref2
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre#_ftnref1

Qu’il n’y ait pas de méprise, I'on ne m’a pas reproché d’étre un anti-jihadiste, un
colombophile a la solde des Faucons. Je qualifierais précisément ma faute :
« Comment, moi, humble fiente de pigeon, aurais-je pu roucouler sur un autre ton a
l'ombre protectrice et tutélaire des statues pétrifiées de nos Ulémas ? Eux, qui
depuis mille ans montent la garde aux portes du temple de I'ijtihad ! » Sur ce dernier
point, je préciserais ceci: ces nobles chercheurs ne se savaient étre quun des
maillons pensants de la chaine de Vérité, et le véritable manque de respect a leur
égard est de les avoir statufiés.

Qu’ai-je donc a penser et dire différemment, alors que notre science est de répéter
leurs dires ?! Quelle faiblesse que de réfléchir, alors méme que le copié /collé nous
épargne a présent de longues années d’apprentissage. Un chat armé d’une souris ne
devient-il pas ainsi aisément un tigre de science ?! Comment donc, dans ces
conditions, oser penser et oser dire ?!

Ceci dit, j’accueille pleinement et positivement ces remarques car, de mon point de
vue, elles témoignent d’'une certaine existence du dialogue, d'un débat intellectuel en
islam.

Mais avant d’en répondre, je poserais quelques questions :

1- Si vraiment le Coran dit que lorsque les musulmans sont en position de force ils
ne doivent pas incliner a la paix, alors c’est la guerre ? Dans ce cas, parce que je suis
croyant, je me rangerais du coté de 'Empire. Je justifierais alors les politiques
expansionnistes Califales qui au nom de I'Islam tant de sang verserent, et de ceux
qui tant veulent encore en verser.

2- Cependant, crime de lese-Islam a présent ; puis-je me demander si Dieu aurait
ordonné a un peuple, les musulmans, de combattre tous les autres sur cette Terre
jusqu’a la fin des temps et jusqu’a qu’ils se convertissent tous ? La question n’est
donc pas de savoir si je suis un pacifiste, une colombe égarée, mais bel et bien
d’imaginer que Dieu nous aurait investi de cette divine mission.

-3 Mais alors comment comprendre que Dieu nous ait dit: “ Si ton Seigneur
Uavait voulu, tous les hommes sur Terre eussent été croyants. Alors,
sache donc que tu n’as pas a contraindre les gens afin qu’ils croient.”?
$10.V99.

4- Mais alors que signifie : “ Ne faiblissez pas, et n’appelez pas a la paix
quand vous étes en position de force...” ?

Il ne s’agirait donc pas d'un combat pour répandre I'Islam mais pour conquérir des
territoires ? Lorsqu'un musulman lit ce verset que pense-t-il ? Se dit-il que voila un
conseil fort sage et stratégique, et qu’il convient de se tenir a couvert en attendant
d’avoir retrouvé nos forces pour aller bouter l'infidele ? Le bouter d’ou ? De la
Terre ? Par Dieu! Nous avons combattu l'infidele durant des siecles et a présent



nous en serions réduits a visionner « Rambo en Afghanistan » ! Que les hérauts du
jihad sonnent leurs funestes trompettes, que les chantres de 'Islam triomphaliste et
conquérant afftitent leur siwak et pourfendent le mécréant, nous avons trouvé en ce
verset une preuve étincelante !

5- Mais encore, des lors que nous posséderons 'arme atomique, devrons-nous
déclencher le méga prosélytisme nucléaire ? Un Hiroshima de la foi pour accomplir
le dessein divin ! Et n’objectons pas que Dieu n’a pas voulu que tous les hommes
croient....ce serait contradictoire...tout du moins avec nos projets...

6- Ou alors, n’ai-je rien compris ? Nous sommes en position de faiblesse et nous
devrions attendre notre heure ? La these du complot islamique est donc fondée !
Mais alors, sous nos doctes turbans il y a-t-il des champs de mines, des idées au
phosphore, des paroles irradiantes ? Sous nos costumes-cravates d’intellectuels se
dissimulerait-il un treillis kaki ? Dans ce cas, un terroriste serait-il le fils d’un
théologien ayant anticipé et les kamikazes seulement des impatients ?

7- Face a la lecture de ce verset que vous défendez, que nous proposez-vous ? Une
lecture historisante le cantonnant a un contexte de révélation ? Mais je ne suis pas
d’accord : tout verset du Coran est un message universel et intemporel, et un
milliard de musulmans pensent comme moi.

8- Ou alors, un moratoire ? En attendant quoi ? Que nous soyons en position de
force ?

9- Les Imams, les Savants, les Théologiens, les Intellectuels, n’auraient-ils donc
aucune responsabilité ? Mais nous, les musulmans ordinaires, disons que leur
lecture les engage et nous engage. Nous disons que le cas présent cet engagement,
on l‘aura compris, mene droit a la confrontation et maintient un esprit de
dominateur ; Or, il n'y pas de pires tyrans que ceux qui ont été frustrés de leur
faiblesse.

10- Quel choix face a cette théologie de guerre ? Le silence ? La discrétion ?
L’expectative ? Le double discours ? L’autruchisme ? Soyons responsables, par
Dieu ! Osons affronter la réalité de notre héritage.

11- Croyons-nous que 'on puisse prétendre penser 'islam sans réformer les visions
du passé ? Que faut-il donc attendre ? Un miracle ? Ou bien que nous abandonnions
une partie de notre Coran, contraints et forcés ?

Beaucoup de questions pour une seule réponse : Il y a urgence a relancer la réflexion
et le dialogue, a cesser de nous empétrer en certains acquis séculiers assenés comme
des vérités révélées. Chaque musulman est en réalité un acteur de sa religion, il la
construit ou la détruit. Chaque musulman est un acteur de ce monde, il le construit
ou le détruit.



A ma modeste contribution, le cas de ce verset litigieux devrait nous permettre de
mesurer concretement le chemin et les enjeux d’une lecture juste du Coran, tout
comme il nous aidera a comprendre comment 'on peut trahir ou servir le Texte. Il
me semble que réside la la clef essentielle du devenir des musulmans, établir une
juste relation, de cceur et de raison, a leur Livre.

Partie I : Que dit donc réellement ce verset ?

Je présenterais ma démonstration en cinq points en espérant arriver a en rendre
digeste la nécessaire technicité... c’est a ce prix que 'on peut espérer comprendre
certaines difficultés du Coran.

Nous rappelons en note ces cinq axes de notre méthodologie exégétique,[1] cette
étude les mettra concretement en ceuvre. De méme, nous reporterons en note les
transcriptions des originaux et certaines précisions grammaticales.

Ainsi donc, nous avons :

“Ne faiblissez pas, et appelle a la paix quand vous étes en position de

Jorce...”S47.V35.
Versus

“ Ne faiblissez pas, et n’appelez pas a la paix quand vous étes en
position de force...” S47.V35.

1- Etude du texte :

Cette premiere étape de la démarche exégétique est primordiale, mais elle est aussi
la plus ingrate, ce dont je m’excuse. Bien évidemment nous parlons du texte arabe
et, pour simplifier, il est possible de ne s’intéresser qu’au segment souligné dans le
texte du verset, véritable objet du litige :

PSR 1 505 3 iy 301 330, e ) 118205 1y

Ce segment se lit : « fa la tahinG wa tad‘a ila-s-silm ».

C’est ce passage qui, nous dit-on, est compris par tous les ulémas et traduit par tous
les traducteurs comme signifiant: “Ne faiblissez pas [fa la tahini], et
n’appelez pas [wa tad‘a] a la paix.” Rapidement, mentionnons que « silm »
signifie « paix ».

- Le premier verbe « tahint », « faiblir », est incontestablement marqué par la
négation « la », 1a tahina , ce qui signifie sans aucun doute : « ne faiblissez

pas ».[2]


http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_edn2
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_edn1

- Le deuxieme verbe « tad‘G », « appeler », n’est précédé que de la préposition de
liaison « wa », et il n’est marqué directement par aucune négation ou autres
prépositions grammaticales. Cependant, ce verbe d’apres sa graphie « 1% »,

« tad“a », semble conjugué sur le méme mode que le verbe « tahinii »[3] et la
réside précisément la difficulté principale de ce verset. En effet, a cause de ’absence
de préposition devant ce verbe « tad‘“G » la phrase ne se comprend pas directement
et, conséquemment, sept hypotheses de lecture au minimum, et non pas une seule
comme on le prétend, peuvent étre proposées afin d’en préciser la structure
grammaticale et le sens :

a)- La premiere hypothese postule que la négation 14 marquant le premier verbe,
« tahina », gouverne aussi en sous-entendue le verbe « tad‘ti ». On lirait alors
comme ceci : « fa 1a tahina wa [la] tad‘t » ce qui se comprend : “Ne faiblissez
pas, et n’appelez pas a la paix”, le [1a] sous-entendu négativant alors le verbe
« appeler ». Cette possibilité est grammaticalement correcte, mais, il resterait a
prouver que cette négation, un ordre pouvant devenir un interdit, soit réellement
sous-entendue. Prétendre qu'un verbe, un mot, une préposition, sont sous-entendus
en un texte doit reposer sur des éléments probants, et ce, d’autant plus, lorsqu’il
s’agit de la « Parole » de Dieu.

Ce cas de figure est pourtant le plus fréquemment retenu, et 'on cite généralement
I'avis de Az-Zamakhshari, philologue de la fin du IV*™ siécle de I'Hégire, mutazilite,
mais unanimement reconnu pour sa haute compétence en la matiere. Effectivement,
il mentionne cette possibilité comme grammaticalement probable et valide cette
lecture, mais sans pour autant fournir de preuves a cette hypothese.

b)- La deuxieme hypothese suppose que le verbe « tad‘ti » est au subjonctif et que la
particule gouvernant ce subjonctif, elle aussi sous-entendue, serait « in ».[4] Dans
ce cas I'on comprend alors : “ Ne faiblissez pas, et si vous appelez a la paix
quand vous étes en position de force [sachez que] Dieu est avec vous...” La
possibilité de faire la paix est ici clairement indiquée.[5]

Comme précédemment, cette deuxieme possibilité grammaticale est tout aussi
correcte, et le méme Az-Zamakhshari la signale clairement en son tafsir. Mais,
curieusement, lorsqu’on fait mention de cet auteur de référence cette citation est
tronquée[6] ! J’ajouterais que d’autres prépositions régissent le subjonctif : ainsi si
l'on suppose que la préposition sous-entendue serait « li », ce que rien selon cette
logique n’interdit, on obtient alors : “Ne faiblissez pas, afin que vous puissiez
appeler a la paix lorsque vous étes en position de force...” D’autres
possibilités seraient tout aussi théoriquement envisageables en fonction des
prépositions choisies.

c)- La troisieme hypothese de lecture est citée par Tabari, le grand commentateur de
la fin du ITI*™ siecle de 'Hégire, respecté spécialiste de la langue coranique. Apres
avoir rappelé la premiere hypothese, il mentionne que le verbe « tad‘G » pourrait


http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_edn6
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_edn5
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_edn4
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_edn3

tout aussi bien étre au subjonctif.[7] On supposer en cas que la préposition sous-
entendue étant alors généralement « an ». D’autres exemples coraniques de cette
particularité sont bien connus comme par exemple en : $42.V35. L'on doit alors
comprendre ainsi: “ Ne faiblissez pas, et que vous appeliez a la paix

quand vous étes en position de force [sachez que] Dieu est avec vous ...”
Le sens au final est identique a la lecture précédente.

d)- La quatrieme hypothese est aussi citée par Tabari. Il mentionne ainsi I’avis de
Ibn Zayd, commentateur du Coran de la génération dite des Suivants, qui explique le
verset en spécifiant que le premier verbe est une négation : « ne faiblis pas », et le
second une affirmation : « appelle a la paix ». On notera que Ibn Zayd estime que
ces deux verbes, semblant pourtant a la deuxieme personne du pluriel ( ne faiblissez
pas....appelez...), doivent étre compris a la deuxieme personne du singulier, le sujet
étant ici le Prophete SBSL. Le phénomene est connu, le Coran représente un état de
la langue arabe bien antérieur aux normalisations grammaticales du II*™ siécle, et le
texte coranique comporte de nombreuses particularités grammaticales, accord des
verbes, des temps, des pronoms, etc. qui au regard du canon de la langue arabe
postérieur seraient des ‘incorrections’. Selon 'avis de Ibn Zayd ont lit alors : “Ne
Jaiblis pas, et appelle a la paix quand vous étes en position de force...”

e)- La cinquieme hypothese est due aussi a Tabari. Il s’agit en fait d’'un autre cas de
ce que Tabari nomme subjonctif de substitution et il paraphrase le verset comme
suit : « Ne soyez pas faibles a leur égard, et vous les appelez (ou tu les appelle) a la
paix et a la conciliation. »[8] Signalons qu'une particularité orthographique de la
langue arabe empéche de savoir si Tabari a voulu dire « appelez-les » ou « appelle-
les », cette derniere possibilité étant directement liée a celle évoquée par Ibn Zayd.
[a9] A la note 8 nous montrons qu’au final le verbe appeler est en ce cas ’équivalent
d’'un impératif faible. On traduit alors selon l'accord retenu le verset de deux
manieres :

- “ Ne faiblissez pas, et appelez a la paix...” et c’est cette solution qui semble
avoir été retenue par le Professeur Hamidullah ainsi que par M. Gloton.[10]

- “ Ne faiblissez pas, et appelle a la paix...” et il s’agit 1a de la traduction que
j’ai personnellement retenue.

Concernant cette derniere possibilité de traduction et afin que les arabisants n’en
perdent pas immédiatement leur latin et leur sang-froid, nous aurons parfaitement
noté le changement de pronom personnel. Mais, pour ne pas alourdir 'exposé, nous
expliciterons ce fait a I’avant dernier point de la partie III.

Les quatre derniéres propositions offertes par ’éminent Tabari pourraient nous
suffire comme justification. Ceux qui voudront arréter la leur lecture le peuvent,
Pargument d’autorité satisfaisant généralement les chercheurs. Mais, face en réalité
a plusieurs possibilités, sur quels criteres placer a la plus haute marche du podium la
bonne solution ?


http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_edn10
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_edn9
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_edn8
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_edn7

A vrai dire, 'argument d’autorité et méthodologiquement faible, si ce n’est nul, et ce
que je ne reconnais pas aux autres je ne peux l'accepter pour moi-méme. Ainsi, il
conviendra d’expliquer par quels criteres rigoureux et concordants I'on peut prouver
la validité d'un choix. Cest donc la I'objet de la suite de notre méthodologie
exégétique.

En toute rigueur, au terme de cette premiere étape essentielle nous pouvons faire le
bilan suivant : Sept propositions de compréhension et donc de traduction sont a
retenir :

1 - “Ne faiblissez pas, et n‘appelez pas a la paix quand vous étes en
position de force...”

2 - “ Ne faiblissez pas, et si vous appelez a la paix quand vous étes en
position de force...”

3- “Ne faiblissez pas, afin que vous puissiez appeler a la paix lorsque
vous étes en postition de force...”

4 - “ Ne faiblissez pas, et que vous appeliez a la paix quand vous étes en
position de force...”

5 - “ Ne faiblis pas et appelle a la paix quand vous étes en position de
Jorce...”

6 - “Ne faiblissez pas, et appelez a la paix quand vous étes en position
de force...”

7 - “ Ne faiblissez pas, et appelle a la paix quand vous étes en position
de force...”

Ainsi : Il n’existe pas, comme on le prétend, une seule lecture possible mais bien
sept. Grammaticalement toutes ces hypotheéses ont la méme valeur théorique. De
plus, et en résumé, cette premiere approche ne produit au final que deux sens, mais
opposés ou contradictoires : Appeler a la paix ou pas ? On notera quune seule
possibilité sur sept s’oppose ici au principe de paix

Cependant, nous avons fait remarquer que l'on ne disposait pas d’éléments
permettant d’affirmer que telle ou telle préposition était sous-entendue pour
expliquer la forme et le statut apparents de notre verbe « tad‘G », « appeler ».
Ainsi, les trois dernieres propositions (5-6-7) sont-elles largement préférables
puisqu’elles ne font pas recours a ce procédé, elle ne se permettent pas de supputer
sur un éventuel sous-entendu de Dieu. Nous développerons cette idée au dernier
point de la deuxieme partie.



Malgré tout, il convient encore de rechercher en poursuivant nos étapes exégétiques
quels autres éléments de compréhension nous permettront de départager ces deux
possibilités théoriquement envisageables.

2 - Etude des « circonstances de révélation » :

Il n’est connu aucune « circonstance de révélation » authentifié pour ce verset, ni
pour aucun autre de cette sourate. Cela rend au demeurant la datation de cette
sourate difficile. Elle apparait toutefois sans aucun doute Médinoise, sa thématique
en atteste : dogme, eschatologie mais aussi combat et, dit-on, une problématique
liée aux hypocrites. De plus, le style et le rythme la rendent proche des sourates de la
derniere période Mecquoise. Une hypothese classique en ferait une révélation située
apres la bataille de Badr, en I'an 2 Hégire, mais sans réellement disposer d’éléments
pour laffirmer. Au final, il est raisonnable de situer cette sourate dans les premieres
années de 'Hégire.

Nous ne pourrons donc pas nous aider de I’étude de « circonstances de révélation »
pour résoudre notre probleme.

3- Indications prophétiques, la Sunna :

Bien qu’il n’y ait pas de « circonstances de révélations » authentifiées connues, nous
pouvons rechercher dans la Sunna un exemple prophétique qui nous permettrait de
fixer une orientation aux possibles interprétations exégétiques pour l'instant encore
en présence. De nombreux exemples tirés de la Sunna prouvent que le Prophete
SBSL fut toujours a la recherche de la paix et de la conciliation. Nous n’en citerons
qu’un, parfaitement adapté au propos de ce verset :

Deux ans apres la signature du traité de Hudaybyya (An 6), qui en apparence avait
semblé étre un affaiblissement, les musulmans purent réunir une armée
considérable pour I'époque, et que I'on dit composée de 10.000 hommes. Ainsi,
lorsque le Prophete SBSL marcha a la téte de cette armée pour conquérir la
Mecque, et s’il avait appliqué la lecture proposée classiquement pour notre verset, il
aurait du écraser ses ennemis de 20 ans du fait de sa supériorité numérique. Or, il
profita de I'impression causée par sa « position de force » pour négocier sans
combat une reddition accordant « paix » et protection a tous les habitants de la
ville. Il est donc clair qu’en ce cas son agissement fut en parfait accord apparent avec
la compréhension du verset ainsi formulée : “ Ne faiblissez pas, et appelle a la
paix quand vous étes en position de force...”. Chacun sait, et 1a réside
Pargument, que le Prophete SBSL n’agissait qu'en pleine conformité avec la
Révélation. Notons que le choix du singulier « appelle » se justifie ici parfaitement
du fait que cette décision relevait seulement des prérogatives du Prophete SBSL.

Il y a donc ici une indication puissante en faveur de I’hypothese : “ Ne faiblissez
pas, et appelle a la paix quand vous étes en position de force...”



L’on pourrait toutefois objecter que nous ne savons pas si le Prophete SBSL a agi en
fonction du principe général contenu en ce verset ou si, sur injonction divine, il
aurait opté pour une autre stratégie a cette occasion. Bien que cette hypothese soit
par trop spéculative, nous la prendrons en compte par souci de rationalité
méthodologique. Nous noterons cependant que sourate “ al fath ” «la Victoire »,
S48, annoncant la prise de la Mecque est immédiatement située dans 'ordre du
Coran apres notre V35 (847 ne comportant que 38 versets) et cela ne peut étre le
fruit du hasard.

Poursuivons notre analyse.

4- Etude du contexte littéral :

Cette sourate est logiquement de tonalité tres générale. Les 38 versets qui la
composent ne mentionnent textuellement et explicitement aucun événement
repérable avec certitude. La construction est tres particuliere, passant
alternativement dun verset s’adressant aux croyants a un autre traitant de
dénégateurs sans autres précisions.[11]

1- Classiquement, nous I’avons dit, il nous est proposé une lecture circonstanciée de
cette sourate situant le discours coranique apres la bataille de Badr et en vue des
préparatifs de celle de Ohod. On aboutit ainsi au V33 ou il est stipulé que les
véritables croyants seront ceux qui auront accepté le combat en obéissant a Dieu et
a son Prophete. Dans ce contexte notre V35 dit: « ne faiblissez donc pas »
conseil a comprendre comme un encouragement a affronter ’'armée Qurayshite qui
préparait la guerre (Ohod). La suite : « n’appelez pas a la paix » signifie dans ce
contexte d’inquiétude légitime chez les musulmans a Médine « ne cherchez pas a
cette occasion a pactiser afin déviter ce combat sur lequel vous avez des
inquiétudes alors que je vous L’ai prescrit (voir V20 et 33) ». Pour les rassurer,
Dieu leur dit alors : « [Je vous garantis] que vous étes [malgré les apparences] en
position de force (ou en une position plus élevée aux yeux de Dieu] car Dieu est
avec vous et il ne laissera pas perdre vos actions. » V35.

Cette lecture projetée sur des événements historiques particuliers conserve donc la
compréhension « classique » : “ Ne faiblissez pas, et n’appelez pas a la paix
quand vous étes en position de force...”. Mais, cette historisation aboutit au
final a valider un sens restreint et particulier, totalement circonstancié, et qui
écarterait de fait toute interprétation généralisable jusqu’au-boutiste. En effet, ce
sens circonstancié peut se comprendre en sa portée générale comme signifiant : Le
premier principe est de ne jamais étre en position de faiblesse, le deuxiéme principe
est qu’en certaines circonstances il est préférable d’aller au combat méme si les
apparences laissent a penser que I’ennemi est plus fort. On comprend parfaitement,
qu’en ce cas de figure, refuser le combat ce serait capituler. Mais je ne pourrais
valider cette lecture du contexte littéral et son résultat pour deux raisons :


http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_edn11

a)- Elle manque singulierement de preuves: rien dans le texte ne permet

explicitement de prétendre qu’il s’agit 1a d’'un discours en lien avec les préparatifs de
la bataille de Ohod.

b)- Rappelons que Ohod fut un demi-succes ou une demi-défaite et, des lors, un tel
conseil aurait été pour le moins aléatoire et la prédiction de Dieu incertaine, ce qui
ne se peut.

2- Conformément a ’absence d’indication temporelle de cette sourate, I’'on doit donc
en faire une lecture de type général. Il s’agit alors d’'un discours s’adressant aux
musulmans sur la nécessité de combattre des lors qu’ils sont menacés. En effet, les
premiers mots du premier verset sont: « Ceux des dénégateurs qui
s’opposent a la voie de Dieu » (V1) sans autres précisions. Cest le V20 qui,
prescrivant le combat,[12] permet de comprendre que l'opposition de ces
dénégateurs (kafirtin) est de nature militaire. Or, nous retrouvons exactement ces
meémes mots « Ceux des dénégateurs qui s’opposent a la voie de Dieu » au
V32, puis au V34. Le propos de la sourate s’inscrit donc avec cohérence dans le
cadre coranique général d’un jihad défensif. Par conséquent, le V35 permet en ce
cas une double lecture :

a)- Selon la lecture « classique » du V35 : “ Ne faiblissez pas, et n’appelez pas
a la paix quand vous étes en position de force...”. Ceci signifierait qu’en cas
d’agression militaire préalable, la réponse armée doit étre menée jusqu’a la défaite
des agresseurs, ce qui se comprend logiquement et n’est en rien un appel a la guerre
totale.

b)- Selon l'autre signification possible : “ Ne faiblissez pas, et appelle a la paix
quand vous étes en position de force...”, 1a cohérence du discours n’en est pas
pour autant rompue ; une fois les hostilités maitrisées il est conseillé de rechercher
une négociation de paix pour stopper le plus rapidement le conflit ; I'objectif final
n’étant pas la recherche de la guerre mais de la paix.

Nous aurons donc pu observer que 'ensemble des sens dégagés par I'analyse littérale
est en faveur, selon des modalités différentes, de la recherche de la paix et non pas de
son refus conquérant.

5- Etude de la cohérence coranique :

Ce temps est essentiel. Outre que la raison I'impose et le nécessite, le Coran en
stipule lui-méme le principe: “N’examineront-ils donc pas avec
discernement le Coran? S’il provenait d’'un autre que Dieu ils y
retrouveraient certainement maintes contradictions. ”S4.V82. Cette
injonction fonde pleinement une recherche de cohérence interne sur ’ensemble du
texte coranique, et elle lui confere une importance exégétique capitale.


http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_edn12

Or, nous lisons dans le Coran, en un méme contexte d’agression possible a I’égard
des musulmans : “Rassemblez contre eux vos forces...mais s’ils inclinent a
la paix, alors fais de méme, et place ta confiance en Dieu...” S8.V60-61.

Selon ce principe de cohérence coranique, la lecture de V35 : “ Ne faiblissez pas,
et n'appelez pas a la paix quand vous étes en position de force...” est
contradictoire avec le verset précédent.

Alors que : “ Ne faiblissez pas, et appelle a la paix quand vous étes en
position de force...” respecte a logique interne du Coran.

Notons la symétrie de construction et de propos de ces deux versets. Dans les deux
cas il est demandé d’étre en position de force mais, il est clairement indiqué que
l'objectif, la finalité, est la recherche de la paix.

Cet argument de cohérence est ici hiérarchiquement fort et, combiné a une
possibilité grammaticalement correcte et admise, il impose ici de comprendre et
traduire notre verset 35 par : “ Ne faiblissez pas, et appelle a la paix quand
vous étes en position de force...”

Pour étre juste, il a été parfaitement percu I'incohérence résultant de la proposition
classique, ainsi a-t-on décidé d’abroger le verset contradicteur (S8.V61) ! D’autres
ont cru distinguer en ces deux versets des cas de figure différents, situation
n’‘impliquant donc pas de probleme de cohérence. Pour la critique: Cf. infra
deuxieme partie.

Syntheése :

Nous aurons donc fourni selon plusieurs niveaux d’analyse exégétique (les cing
principes précisés en note 1) des preuves et arguments cohérents et convergents.
Cette démarche exégétique rigoureuse aura permis de prouver quelle
compréhension, et traduction, nous devons donner a ce verset. Parallelement, il
aura été possible de dégager la seule solution possible parmi les différentes
propositions que nous avons discutées. Ainsi, le sens mis en évidence: “ Ne
Jaiblissez pas, et appelle a la paix quand vous étes en position de force.
Et Dieu est avec vous, et il ne laissera pas vaines vos ceuvres.” est le seul
qui soit compatible a la fois avec :

1) Les données grammaticales et linguistiques. 2) L’analyse contextuelle littérale. 3)
La pratique du Prophete. 4) Le principe de cohérence coranique. Soit une parfaite
cohésion sur I'ensemble du processus exégétique puisque nous ne disposions pas du
cinquiéme point, les « circonstances de révélation ».

Inversement, aucune des autres propositions ne remplit ce cahier de charge. Et
notamment celle considérée comme « classique »: “ Ne faiblissez pas et



n’appelez pas a la paix quand vous étes en position de force...” qui ne
peut conséquemment étre validée.

Nous aurons pu concretement, éléments de comparaison et de démonstration en
main, comprendre par quels mécanismes I'on peut induire le sens d’un verset du
Coran en fonction de choix préétablis. En 'occurrence, cet exemple illustre tout a la
fois une nécessité et une mentalité. Nécessité d’arguments coraniques, et donc
théologiques, pour justifier les politiques expansionnistes califales sans cesse
demandeuses. Nécessité réguliere de mobiliser les musulmans au jihad, parfois
défensif, parfois offensif. Nécessité de recréer I'unité politique de la Oumma autour
d’'un theme fédérateur lorsque les empires et la Oumma furent menacés de
Pextérieur ou de lintérieur. Mentalité d’'une vision islamo-exclusiviste. Mentalité
propre a un peuple qui a connu la gloire et le triomphe. Mentalité d'un peuple qui a
connu la décadence et ne put sauvegarder quun espoir millénariste.

Quoiqu’il en soit, ce verset, comme tant d’autres, ne pourra légitimer la volonté des
hommes au nom de Dieu.

Notre démonstration pourrait donc s’arréter la.

Cependant, pour ceux qui auraient le désir d’aller plus avant, nous ajoutons une
deuxiéme partie dont les données instruisent et confortent notre exégese et
traduction. Notamment, nous y apporterons d’autres informations justifiant que ’on
doive traduire le verbe appeler au singulier, « appelle », plutot qu’au pluriel
« appelez », ce qui en soi serait bien la seule singularité de notre traduction...

CONCLUSION.

On laura compris, ce n’est point de couper les alif en quatre qui nous préoccupe
mais bel et bien les enjeux exégétiques. Affirmer que le Coran nous enseigne de
préparer la guerre pour ne pas a avoir a accorder la paix a pu correspondre a une
certaine vision du monde et de la politique. Mais, nous I'aurons démontré, cette
géopolitique n’appartient pas au Message coranique. L’exégese du Coran, on le voit,
n’est en rien une discipline anodine. Chacun sait, et reconnait, en tant que croyant,
que notre Livre est fondateur et souverain. Toute exégese du Texte est donc lourde
de conséquence.

Et nous disons ceci :
“ Le Coran, plus que notre passé, est notre avenir.”

Il y a urgence, au temps présent, a ce que nous lisions le Coran autrement que sous
la houlette de nos prédécesseurs. Nous devons fournir a nouveau un tel effort
exégétique, car il en va de notre devenir en ce monde nouveau. Cela ne signifie pas
qu’il faille effacer avec dédain les acquis transmis par les anciens commentateurs du
Coran. Il n’ y aurait 1a quune funeste influence d’'une modernitude destructrice.



Mais, en toute lucidité, et en toute objectivité, force est de reconnaitre que le
contexte historique ayant donné lieu a certaines de ces lectures est définitivement
révolu. Il nous faut donc développer un esprit critique, méthodologiquement fondé,
afin de dégager, non pas une exégese en conformité avec notre réalité, mais une
exégese conforme d’avec le Coran. Cela en toute littéralité, pour la recherche du sens
intemporel et universel de la Révélation, sens qui ne peut qu’étre, par essence, qu’en
parfaite adéquation avec notre situation actuelle.

D’aucuns prétendent « penser le Coran » en le reléguant aux oubliettes de I'Histoire,
ce n’est point notre propos. D’autres laissent en suspend les difficultés dont nous
avons héritées et proposent un « penser autour du Coran ». Pourrait-il y avoir d'un
coté des « nouveaux penseurs de I'Islam », et de 'autre des exégetes coupés de notre
réalité depuis des siecles ! Cet état de fait est schizophrénique.

Ou bien cela signifie-t-il que la pensée islamique s’autonomise et que 'exégese doit
étre confiée a ceux qui, selon cette logique ne seraient donc pas considérés comme
des penseurs ? Cette délégation de I'exégese des textes par nos intellectuels nous fait
courir, d’'une part, le risque d’adhérer a un discours déconnecté du Coran, et, d’autre
part, conséquence directe, elle programme a terme I'abandon du Coran comme
fondement de la pensée islamique.

Il y a urgence, encore une fois, a ouvrir le dialogue et I'effort, 1'ijtihad, dans la plus
grande fidélité au Texte et selon des exigences de rationalité et de fiabilités
renforcées. Déverrouiller ce coeur dont nous parle le Coran, le coeur sémite, le siege
de I'intelligence et de la sensibilité conjointes.

C’est a cette unique perspective, a notre modeste mesure, que nous nous efforcons
d’appeler et de participer.

Dr Al Ajami.

Partie II : Quelques compléments d’informations et de réflexion._

e De I’abrogation.

Al Qurtubi rappelle que ce verset, lu selon 'opinion majoritaire : “ Ne faiblissez
pas, et n’appelez pas a la paix quand vous étes en position de force...”,
abroge, de I'avis de nombreux commentateurs du Coran, le verset que nous avions
cité au sujet de la nécessaire cohérence du Coran : “...mais s’ils inclinent a la
paix, alors fais de méme, et place ta confiance en Dieu...”S8.V61. La
cohérence interne du Coran, qui était menacée par une interprétation contradictoire
est ainsi promptement rétablie. A ceci pres, que ce méme Al Qurtubi mentionne,
qu’a I'inverse, d’autres ont soutenu que notre verset était abrogé, et ce par ce méme
V61.88! 1l y a en cette auto-annulation I'aveu de lartifice total du principe
abrogeant-abrogé. Sur quels critéres décide-t-on du caractere abrogeant ou abrogé ?
Encore une citadelle que 'on ne devrait pas approcher ? Je préciserai seulement,



que si nous voulions valider le verset censé fonder le principe d’abrogation,
$2.V106, ce principe, selon la lettre méme de ce verset, serait une prérogative
purement divine, et cela se comprend aisément.

Cet exemple démontre en soi I’arbitraire régnant en ce domaine. Comment pourrait-
il en étre autrement, alors méme qu’aucun verset du Coran ne stipule étre
Iabrogeant ou l'abrogé d'un autre, et que le Prophete, dont on serait en droit
d’attendre que cette prérogative ne reléve que de sa seule connaissance, n’a jamais
cité en un hadith authentifié un tel phénomene, et encore moins précisé que tel
verset était abrogé ou abrogeant !

User du concept d’abrogeant-abrogé est déja, pour nous, ’'aveu d’'une contradiction
percue entre I'interprétation soutenue et d’autres versets s’y opposant, ’arme fatale
consistant a déclarer abrogé le verset contradicteur. Je dis bien contradicteur et non
pas contradictoire. Sans vouloir d’avantage ici discuter du principe, nous dirons
simplement que tout verset déclaré abrogeant ou abrogé est ainsi qualifié par les
commentateurs en fonction de leurs propres interprétations et sans aucune
possibilité de pouvoir prouver leurs dires par le Coran ou le Hadith.

Pour étre complet, et concernant notre verset, certains ont cherché a contourner
l'obstacle de cette abrogation réversible. Ils ont donc bien voulu croire qu’entre
$8.V61 et notre $47.V35 les circonstances historiques étaient différentes et que,
par conséquent, ces deux versets traitaient de sujets différents. De plus, dans un cas
ce serait les ennemis qui demandent la paix, et dans 'autre les musulmans qui ne
doivent pas la demander. Que 'on m’explique sur quel fil de sabre se situe cette
distinction aussi casuistique que déconnectée de la réalité. Comment demander la
paix quand on sait que 'adversaire doit la refuser de principe ?!

e De Pargument d’autorité.

Il s’agit d’'une pratique classique et traditionnelle consistant a renforcer une opinion
admise par la mention itérative d’autorités de référence, un adoubement intellectuel
en quelque sorte. Bien souvent, il est le refuge d’'une fausse recherche, les avis des
commentateurs passés remplacant a moindre colit un investissement intellectuel
personnel. Il nous faudra observer que 'argument d’autorité, méthodologiquement
nul, est par contre psychologiquement d’'une grande efficacité contraignante. En sa
forme extréme ce procédé, qui n’a rien de scientifique, prend la forme de I'ijméa‘a
ou consensus.

La aussi, la partialit¢ I'emporte de principe et, en notre exemple, il a été
soigneusement omis de mentionner comme nous ’avons signalé certains avis cités
par Tabari, ou la remarque complémentaire de Az-Zamakhshari, puisqu’elles sont
contraires a I'opinion qui s’imposa. Cet oubli s’explique aussi du fait méme de
Pargument d’autorité, celui-ci incitant inconsciemment de ne pas chercher plus loin,
une autocensure frisant le suicide intellectuel.



Au sujet de ma traduction, il a été appliqué le méme principe en affirmant que toute
les traductions donnaient le méme sens : « Ne faiblissez pas, et n’appelez pas
a la paix ». La aussi, partialité ou insuffisance, cela alors méme que nous avions
cité le Professeur M. Hamidullah ayant traduit : “ Ne faiblissez pas, donc, mais
appelez a la paix alors que vous avez le dessus...”. Nous aurons
présentement ajouté la contribution de M.Gloton.

L’inexistence réelle d'un consensus, méme en une temps donné, rend en soi aussi
inutile que faux tout argument d’autorité tel que : « Tous les ulémas ont dit » », ou
conséquence directe : « Celui qui dit le contraire n’est donc pas un savant », ou
conséquence de la conséquence: «Si son avis est différent cest donc un
hérétique »...sans autres commentaires.

 Ce verset est-il ambigu ?

Il convient a présent de pénétrer plus avant au cceur méme de la problématique ;
une ambiguité « ortho-graphique » en ce verset, nous l’'avions signalé, qui est le
véritable support de la difficulté de compréhension. Et, pour étre tout a fait précis, il
conviendra d’examiner une subtilité que nous avions laissée volontairement en
suspend jusqu’a présent.

Quelques connaissances d’arabe s’imposent pour aborder ce dernier sujet, nous
espérons pouvoir exposer la problématique simplement :

Mais, auparavant, faisons I'observation suivante : D’aucuns pourraient étre tentés de
penser que ce verset est ambigué. En effet, nous ’'avons vu, il a été proposé plusieurs
interprétations que ’on pouvait réduire théoriquement a deux sens contradictoires.
Nous pourrions refuser la question, attendu que nous avons démontré quune seule
possibilité était fondée. Mais, un verset peut-il étre ambigu ? Cela n’a pas, pour
nous, de sens. Comment Dieu en sa derniere Révélation pourrait-il avoir
communiqué un texte comportant des ambiguités ?! Nous renvoyons ce débat de
fond, faute de pouvoir ici ouvrir ce dossier.

Cependant, notre problématique provient malgré tout a lorigine d’une
« ambiguité » du verset 35 car, comme il n’ y a pas de fumée sans feu, il n’y a pas
d’interprétation sans supports. Je le répete, la présence de cette « ambiguité » d'un
type tres particulier comme nous allons le constater, ne signifie en rien que le verset
soit en lui-méme ambigu.

Présentement, I'’équivoque provient dun probleme d’écriture, de graphie
orthographique plus exactement :



Relisons le segment litigieux en arabe : ool Ji 18455 1447 U, « fa 14 tahint wa tad‘d
ila-s-silm ». Nous avions fait observer dans la partie grammaticale que le verbe
« da‘a », « appeler », conjugué « tad‘al », était au cceur du probleme. Cest qu’en
effet, lue directement sous cette forme, cette phrase ne peut en arabe se comprendre
clairement. Le verbe tel qu’il apparait dans le texte coranique « tad‘tt », '#%, a la

forme graphique d’'un apocopé ou d’un subjonctif a la deuxieme personne du pluriel,
pluriels qui dans I’écriture de I'arabe sont marqués graphiquement par un alif final.
Toutefois, nous l’avons wvu, ce verbe nécessitait alors d’étre induit par une
préposition entrainant un de ces deux modes verbaux (apocopé ou subjonctif), or
cette préposition est absente du texte concernant le verbe «tad‘G ». Autre
observation, la graphie de ce verbe évoque celle du premier verbe, « tahinii »,
« faiblissez », ' $i, porteur d'un alif final, ce qui laisserait a penser que « tad‘t »
est conjugué lui aussi comme « tahind » a la deuxiéme personne du pluriel. Il fut
par conséquent logiquement imaginé qu’une telle préposition devait étre sous-
entendue, ce qui est grammaticalement possible et envisageable ; d’ou les diverses
solutions et suppositions grammaticales ayant donné lieu a autant d’interprétations
y compris opposées en sens. En ces hypotheses grammaticales l'on a
majoritairement cherché a conserver le verbe appeler a la deuxieme personne du

pluriel « appelez » car c’est ce que semble bien témoigner la graphie coranique, 1%

,du fait de la présence du alif orthographique final. Ce choix releve aussi de la
recherche d’une interdiction qui, a défaut d’étre explicitement mentionnée, le sera
alors implicitement.

Tel est donc la nature exacte de « 'ambiguité » de ce verset.

e Pour quelles raisons ai-je choisi de traduire : « Ne faiblissez pas, et
appelle a la paix » ?

Nous l'avons dit, il s’agit la de la seule singularité de notre traduction, mais il ne
s’agit a vrai dire que d’un détail de puriste, puisque cela ne modifie en rien le sens
voulu par le verset. Et méme si nous rappelions que Ibn Zayd avait compris les deux
verbes, « faiblir et appeler » au singulier, il nous reste a expliciter notre propre
choix.

Nous aurons compris que toute la problématique, « ’'ambiguité », provient de la
présence d’une simple lettre, le alif porté 4 la fin du verbe 1%, Cet alif, répétons-le,

ne se prononce pas et il ne sert par convention qu’a marquer le pluriel. Or, il s’agit
d’'une convention d’écriture bien postérieure au Coran. Dans les plus anciens
manuscrits, 'usage de la lettre alif, quelque soit sa position dans les mots, est tres
irrégulier et sans regles stires. Nous savons tous que le Coran n’est pas descendu
tout écrit du Ciel mais que, lorsque les premiers scribes du Prophéete, notamment
Zayd ibn Thabit pour AbG Bakr et ensuite Uthman, et ceux qui lui succéderent,
eurent a mettre par écrit le Coran, ils utiliserent une écriture archaique tres
défectueuse, notamment : pas de points diacritiques, pas de voyelles, et un usage du



alif tres aléatoire. L’écriture fut progressivement améliorée, les conventions
précisées et fixées. Concernant le texte méme du Coran, la graphie actuelle remonte
a I’édition dite du roi Fouad de 1923. Cette derniere révision, qui avait entre autres
objectifs de normaliser 'orthographe de la version dite Hafs, a malgré tout laissé des
centaines de « particularités » de ce genre.[13] Le lecteur inattentif ne les releve
généralement pas, ou les corrige par automatisme des lors qu’il est arabophone.
Toutes les éditions courantes du Coran sont établies a partir de ce travail de 1923.

Ceci étant, notre recherche nous a conduit a observer dans le Coran des anomalies
relatives a I’écriture du verbe « da‘a », « &3 », « appeler » qui donne notre fameux
tad“t. Ces anomalies s’expliquent principalement du fait de l'irrégularité de ce type
de verbes que I'on qualifie d’ailleurs de défectueux. Citons un exemple significatif en
S70.V17:

S B 5 146" qui se lit « tad‘a man adbara wa tawalla » et se traduit : « I

appelle celui qui se détourna et se déroba » si 'on traduit le sujet du verbe qui
est au V15 par « feu ou Enfer ». Ou bien on traduit aussi par : « Elle appelle celui
qui se détourna et se déroba » si on traduit le sujet (laza) par « flamme ». En
arabe ce mot est féminin. Toutes les traductions que j’ai consultées concordent, bien
que ce ne soit aucunement une preuve, et donne I'accord du verbe tad’@1 au singulier
car, et la réside la preuve, il ne fait aucun doute que le sujet, «feu », ou
« flamme »[14] est un et entraine un accorde du verbe « appeler » au singulier.
Pourtant, comme on peut le constater en ce verset, le verbe da‘a, « appeler » a

graphiquement une forme plurielle « tad’@ », 1#% ce qui est tout a fait fautif du

point de vue des regles d’écriture normalisée mais parfaitement identique au
« tad™1 », 1 #% de notre verset 35. Il y a donc ici une « anomalie » similaire.

Pour illustrer et confirmer que de maniere générale la graphie du alif pose
probleme dans les transcriptions du Coran, nous pouvons rapidement citer un autre
exemple relatif a la mention incorrecte d’'un alif en fin de verbe. Le verbe tala, . ,

« réciter », est en effet du méme groupe que le verbe da‘a, et nous lisons :
S 0 3l ) e 5y By oS G0y ST el 140 s U105 g i

“ Seigneur, suscite leur un Messager qui soit des leurs et qui leur récite
tes versets...” S2.129.

De fait, dans le texte arabe, le verbe « réciter » porte un alif final « 1% » qui lui

confere en apparence une forme pluriel alors, qu’a I'évidence, s’agissant du
Prophete, ce verbe devrait s’écrire sous la forme de la deuxieme personne du
singulier « s » sans alif final. La recherche pourrait multiplier les exemples de ce

genre.


http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_edn14
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_edn13

Il est donc logique et probable de penser que dans le verset que nous étudions nous
sommes dans un cas semblable et que la graphie «1£% » est incorrecte. Il aurait

donc fallu transcrire « s » sans alif final, donc a deuxieme personne du singulier.
Ceci justifie en partie notre traduction : « et appelle a la paix ».

Il existe de plus une confirmation complémentaire : Nous avons montré que selon le
respect de la cohérence interne du Coran, les versets : “Rassemblez contre eux
vos forces...mais s’ils inclinent a la paix, alors fais de méme, et place ta
confiance en Dieu...” $8.V60-61 avait méme signification que notre V35 : “
Ne faiblissez pas, et appelle a la paix quand vous étes en position de
Jorce...”. Si les sens en sont identiques, ces deux versets sont aussi symétriques
structurellement parlant : L’on remarquera dans le premier verset tout d’abord un
verbe au pluriel « Rassemblez contre eux vos forces », puis un passage au
singulier « s’ils inclinent a la paix, alors_fais de méme ». Ceci s’explique du
fait que si l'effort de guerre est collectif, justifiant un pluriel, la décision et la
conclusion de la paix ne peut appartenir qu’au Prophete ou a une autorité ce qui
justifie alors I'emploi du singulier. Ceci nous amene a penser quil en est
rigoureusement de méme en notre verset : « Ne faiblissez pas » au pluriel, et
« appelle a la paix » au singulier, pour logiquement les méme raisons.

e Une derniére réflexion.

Sans vouloir aucunement supputer sur « I'intention » de Dieu, I'on peut toutefois se
poser la question suivante : Lorsqu’il s’agit d’interdire une chose -et qui plus est
lorsqu’il s’agit d’interdire de rechercher la paix, chose d’importance- pourquoi
décider d’'une formulation qui ne soit pas totalement explicite ? Pourquoi donc
choisir de formuler cet ordre en recourant a une interdiction sous-entendue, non
mentionnée dans le texte ? Pourquoi n’avoir pas fait recours a la négation explicite
[1a] ce qui aurait levé toute ambiguité, clarté qui s'imposait au vu de I'importance du
sujet ?

Or, a l'inverse, cette supposée insuffisance apparente du verset entraine au moins
sept compréhensions différentes et, au final, deux ordres strictement contraires.
L’on ne peut vouloir dire en méme temps « n’appelez pas a la paix » et
« appelez a la paix ». Si I'on suit ce raisonnement de simple bon sens, et si 'on
admet que le discours de Dieu peut avoir stirement des raisons qui nous échappent,
I’'on ne peut tout de méme pas penser qu’ll introduirait Lui-méme des ambiguités en
Sa Révélation, qui plus est sur des sujets d'une aussi grande importance. Vouloir
fonder une interdiction en recourant a des indications sous-entendues ne peut étre
que source de malentendus. L’on peut donc en conclure qu’en ce verset il ne peut y
avoir de préposition sous-entendue ; Ainsi, sur 'ensemble des diverses hypotheses
de compréhension proposées, une seule est issue d’une telle lecture, c’est-a-dire
selon les modalités d’'un discours direct grammaticalement correct et pleinement



explicite : “ Ne faiblissez pas, et_appelle a la paix quand vous étes en
position de force...”

Malgré tout, nous avons parfaitement conscience que cette démonstration ne pourra
jamais étre totalement suffisante puisque l'historicité du document, le Coran,
semble porter définitivement trace de cet alif. Au final, point n’est la I'important.

Mais, d’'une part, nous aurons démontré que la compréhension « classique » de ce
verset ne reposait que sur un argumentaire faiblement étayé ne résistant pas a
Ianalyse. D’autre part, nous aurons apporté un nombre conséquent d’arguments
cohérents et convergents qui justifient largement que nous retenions une autre
possibilité de compréhension. Nous aurons démontré sans conteste et par de
multiples voies méthodologiquement probantes que ce verset posait et confirmait
des principes coraniques primordiaux :

1- La guerre n’est pas un objectif en soi, mais une nécessité lorsqu’il s’agit d’assurer
la défense des musulmans.

2- La force et la puissance relevent de I'action dissuasive.

3- Corollaire direct de ces deux principes : la paix est 'objectif premier, tout doit étre
mis en ceuvre pour parvenir a cette noble solution.

[1] Je préciserais ici que je n’ai pas pour objectif ni méthode de torturer les versets jusqu’a ce qu’ils
finissent par avouer ce que je pense. Tout comme il me parait inconcevable qu'un verset,
prétendument au nom de la multiplicité des interprétations fournies, puisse signifier tout et son
contraire !

Progressivement, j'explicite sur Oumma ma méthodologie exégétique en la série « Comprendre le
Coran ». Mais, pour l'instant, je dirais seulement ceci : Mon présupposé est celui de la neutralité
face a I’énoncé du texte. Il s’agit alors d’analyser le signifiant pour passer au signifié, en d’autres
termes, lire le texte pour le comprendre. Cest cela, et uniquement cela que nous nommons
exégese, le reste est commentaires. Cette démarche objective repose principalement sur cinq axes
participant tous de la littéralité :

- La sémantique, la lexicographie, la grammaire et la syntaxe.

- La recherche contextuelle liée aux « circonstances de révélation » authentifiées.

- Les indications prophétiques, la Sunna authentifiée.

- L’analyse contextuelle, c’est-a-dire I’environnement textuel ot s’inscrit le verset en la sourate.
- La cohérence du verset étudié sur I'ensemble du propos coranique.

Méthode somme toute classique, mais qui menée avec objectivité et rigueur permet d’extraire le
sens voulu par un verset. Ce processus ne possede de valeur que si 'on prend soin de ne pas
investir a chaque étape certains présupposés ou acquis, et si I'on ne valide les résultats quen
fonction de leur cohérence niveau par niveau et transversalement pour l’ensemble des cing
approches suivies. Enfin, nous postulons du fait que le sens ainsi mis a jour aura toujours valeur et
vocation universelles et intemporelles quelque soit le degré circonstanciel du verset. L’étude de ce
verset illustrera la cohérence et la force probante de cette méthodologie.


http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_ednref1

[2] Techniquement le verbe de cet impératif négatif est a 'apocopé, al mudar‘i al majziam.

[3] Apocopé mais aussi subjonctif, car on ne peut distinguer ces deux temps aux 2°™ et 3*™
personnes du pluriel.

[4] «In » est une préposition d’hypothétique entrainant le subjonctif.

[5] Lexpression o3li ;37 , « wa antum al a‘lawn » peut signifier soit : étre en position de
force, avoir le dessus, étre les plus forts, mais aussi : étre en position élevée, étre élevés. L'on

aurait pu ici retenir le deuxieme choix et traduire : “ Ne faiblissez pas, et si vous appelez a
la paix, [sachez que] vous étes plus élevés et Dieu et avec vous...”.

[6] Je cite : « aw mansab li idmari in », ce qui se traduit : « Ou bien cela se comprend comme
un subjonctif induit par la préposition « in » sous-entendue. Tafsir al Kashshaf.

[7] wa al wajhu al akhar an-nasbu ‘ala-s-sarfi.

[8] Je cite: «1a tad‘ufii ‘anhum wa tad‘uhum ila-s-sulhi wa-l-musalamati. » En cette
paraphrase Tabari n’introduit pas de préposition supposée sous-entendue en disant : « la tad’ ufa
‘anhum wa [la] tad‘Ghum ila-s-silmi » puisqu’il a étudié ailleurs cette possibilité, Cf. point c)
et note 7. En conséquence, sa présente paraphrase du verset apparait bien comme un cas
d’application de ce qu’il a nommé un subjonctif de substitution concernant la forme verbale
tad’ai , c’est-a-dire en ce cas sans préposition sous-entendue. Sa paraphrase signifie alors : « Ne
soyez pas faible a leur égard, et vous les appelez (ou « et tu les appelle ») a la paix et a la
conciliation ». Cette paraphrase rend bien « I'archaisme », c’est-a-dire un état ancien de la langue
coranique, de cet emploi particulier qui, une fois bien compris, revient en fait a formuler un
impératif faible par I'emploi d'un subjonctif sans préposition. De ce fait I'on doit traduire :
« appelez a la paix » [ou « appelle a la paix]. Pour que ce point délicat soit tout a fait clair,
nous préciserons que ceci peut aussi se déduire du fait que Tabari n’a en aucune fagcon employé en
sa paraphrase I'impératif « ud‘a » ou le présent « tad‘tina », mais a cherché par cette paraphrase
a illustrer ce que pouvait signifier I'emploi tres particulier de la forme verbale tad‘t en ce verset.

[9] En effet, il existe dans le texte de Tabari une confusion graphique entre tad’u hum, a + g
soit la deuxieme personne du singulier au présent ou a lapocopé, et tad’G hum a» + s
« appelez-les », deuxieme personne du pluriel a 'apocopé ou au subjonctif, qui toutes deux
s’écrivent de la méme maniere a2 s ilorsque un pronom, ici hum, a2, leur est affixé, le alif
marquant le pluriel disparaissant alors orthographiquement. Donc, de part cette imprécision
orthographique et du fait que Tabari mentionne I’avis de Ibn Zayd pour qui le verbe appeler est au
singulier, I'on ne peut réellement savoir ’accord choisi par Tabari en cette phrase.


http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_ednref9
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_ednref8
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_ednref7
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_ednref6
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_ednref5
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_ednref4
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_ednref3
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_ednref2

[10] Concernant la traduction du Professeur M. Hamidullah, il faut bien évidemment le lire en sa
traduction véritable. En effet, la traduction dite communément de Hamidullah, tres largement
diffusée par les autorités saoudiennes, n’est pas la sienne. Elle comporte de tres nombreuses
différences destinées a labelliser la lecture wahhabite, ce verset en est un bon exemple. Le
Professeur M. Hamidullah a par ailleurs officiellement désavoué cette traduction. Je dois signaler
ici une imprécision de ma part. J’avais dit que ma traduction était aussi celle de M. Hamidullah
signifiant ainsi qu’il traduisait en positif « l'appel a la paix » et non pas en négatif « ne pas
appeler a la paix ». Mais, nous venons de le citer, il emploie en sa traduction « appelez a la
paix », alors que javais personnellement traduit « appelle a la paix ». Ne consultant pas les
traductions pour traduire je n’avais pas relevé, par inadvertance, la différence lors de ma citation,
que l'on veuille bien m’en excuser.

M. Gloton, éminent spécialiste de la langue coranique, en son considérable ouvrage « Une
approche du Coran par la grammaire et le lexique », mentionne que 'on peut aussi traduire :
Ne faiblissez pas, et sollicitez la paix.”

[11] De fagon caractéristique les versets se terminent soit par le pronom kum (vous), soit par le
pronom hum (eux) ou parfois ha (elles). Ce procédé donne a cette sourate un rythme tres
particulier, mais 'usage de ces pronoms et I'alternance rapide majore de fait 'impression d’'un
discours dépersonnalisé, général.

[12] Cest d’ailleurs de la qu’est tiré a juste titre ’autre nom de cette sourate : « Le combat ».

[13] Signalons que certaines versions électroniques normalisent a présent nombre de ces
incorrections.

[14] Précisons qu’en arabe la plupart des formes conjuguées indiquent par elles-mémes le genre
du sujet sans que l'on ait a recourir a des pronoms. Mais, toutefois, 'on ne peut distinguer au
mode présent la deuxiéme personne du singulier masculin (tu) de la troisieme personne du
singulier féminin (elle) cas ou le verbe s’écrivant et se prononcant alors de la méme maniere. Seul
le contexte ou plus rarement ’ajout de pronom permet de préciser le cas.

Troisiéme partie publié le 18/06/2010

Il m’a été ordonné de combattre les gens jusqu’a ce qu’ils disent il n’y a
de dieu que Dieu. »

L’actualité, la réalité, est la qui sans cesse nous interpelle ; violence et injustice,
assoiffées soeurs de sang, attisent les braises, encore comme toujours, d'un foyer
jamais éteint en le coeur des hommes. Et plus, crime ajouté a '’horreur, pas un
partisan qui ne méle a la folie des hommes la Religion. Mais, pour que ces jours de
colere légitime n’engendrent la haine, s'impose a nous que nous prenions un temps
de réflexion au sein méme de la tourmente ; nous ne serions a méme de l’exiger de
lautre...

Nous avions donné en une premiere partie a travers des citations du Coran 'esprit
véritable de I'Islam quant a « guerre & paix, violence » et leur batard, le terrorisme.


http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_ednref14
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_ednref13
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_ednref12
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_ednref11
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_ednref10

Nous avions dii alors montrer que les versets en apparence « bellicistes », tel le
« verset du sabre », avaient tous fait I'objet de manipulations, non pas textuelles
mais interprétatives. En la deuxieme partie, « La colombe a lUépée », nous avons
longuement analysé par quels mécanismes I'on pouvait inverser le sens dun verset
non conforme a la volonté martiale des pouvoirs ayant exercé leur autorité sur le
monde de lislam. Nous avions par la mis en évidence un principe essentiel : la
cohérence pleine et entiere du Coran. Il nous sera donc donné de sonder en ce
dernier volet la cohérence entre le Hadith authentifié et le Coran ou, vu de l'autre
coté du miroir, I'incohérence que la volonté des hommes induit. A cette fin, nous
I’avions annoncé, nous allons nous intéresser a un hadith authentifié, sahih, tres
célebre, 'archétype par excellence de tout un pan idéologique :

D’aprées Abtt Hurayra, le Messager de Dieu a dit: «Il m'a été ordonné de
combattre les gens jusqu’a ce qu’ils disent qu’il n’y a de dieu que Dieu. Qui dit cela,
je respecterais sa vie et ses biens, sauf ce que de droit, en dehors de quot il ne devra
de compte qu’a Dieu. »

Quoiqu’on en dise, quoiqu’on en lise, le propos est clair ; une déclaration de guerre
permanente devant amener toute ’humanité a I'Islam.

A priori le texte est limpide, véritable mur, forteresse imprenable aux murailles
parfaitement lisses, les mots ici ne semblent laisser prise a aucune interprétation et
je ne pratique de toute facon pas l'interprétation. Au sommet de cette citadelle des
générations de guerriers brandissent I'étendard de lislam conquérant. Mais
I'inscription en ces bannieres, celles qui flotterent aux vents porteurs de conquétes
et de bénédictions divines, celles qui aux flamboyants matins promettaient
abondances de butins, d’or, de femmes et de chevaux, est plus cinglante encore* :

« Il m’a été ordonné de combattre les gens
jusqu’ a ce qu’ils disent qu’il n’y a de dieu que Dieu »

Mais alors comment concilier ces paroles, pourtant parfaitement authentifiées, et les
principes généraux de I'Islam ? Comment gérer cette insupportable contradiction
entre le Hadith et le Coran, car nous le savons tous, ou devrions le savoir, le Coran
enseigne que les hommes adherent librement a la Révélation ou refusent librement
de suivre l'ultime rappel de Dieu. Parallelement, le Coran, nous I'avons a présent
démontré, interdit d’étre 'agresseur.

Nous lisons :
“ Point de contrainte en religion...” S2.V256.

“ Leur guidée ne dépend pas de toi, car Dieu guide qui Il veut...”
S2.Va272,


http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote1sym

“ Aucune ame ne connaitra la foi sans que Dieu ne lait permis...”
S10.V100.

“ Dis : « Je ne suis qu’un Avertisseur et un Annonciateur...” S7.V188.

“ Proclame : « La vérité provient de votre Seigneur. » Ainsi donc, qui
veut croie et qui veut donc mécroie... ” S18.V29.

“Nous savons parfaitement ce qu’ils disent. Tu n’exerceras sur eux
aucune contrainte, rappelle donc seulement par le Coran quiconque
craint ma mise en garde.” S50.V45.

Nous pensons de méme a un principe théologique essentiel, parfaitement
caractéristique de I'Islam, seule religion a I’avoir inscrit en lettres d’or en son Livre.
Parole de sagesses inépuisables : “ Si ton Seigneur en avait décidé ainsi,
tout ce que porte la Terre aurait cru. Est-ce a toi de contraindre les
gens a devenir croyants !” S10.V99.

Et contre toute hégémonie religieuse, comment ne pas nous rappeler: “..A
chacun Nous avons indiqué une voie générale [shir‘atan] et un chemin
spécifique [minhajan]. Si Dieu Uavait voulu il aurait fait des hommes
une seule communauté [religieuse], mais il en est ainsi afin de vous
éprouver par ce qu’il vous a attribué. Rivalisez donc en bonnes ceuvres,
car c’est a Dieu que vous ferez tous retour. Il vous informera alors
quant a vos divergences. ” S5.V48.

Nous avons vu les regles fondamentales présidant au Jihad et nous savons qu’il ne
peut étre que défensif et non expansionniste ; ce que tout esprit sensé et tout coeur
équilibré sait : “ Autorisation leur est donné de se défendre lorsqu’ils sont
combattus...“ S22.V39.

<«

Combattez sur la voie de Dieu ceux qui vous combattent et ne
commettez aucune exactions...” $2.V190.

“ Et lorsqu’ils souhaitent la paix, fais de méme, et place ta confiance en
Dieu...”S8.V61.>

Ce hadith abrogerait-il donc le Coran ? Le Prophete, contre I’avis du Coran, a-t-il
proné un Jihad permanent contre toute ’humanité ? Que signifient alors ces
versets ou que signifie ce hadith ?

Mais aussi, plus concretement, comment gérer a notre époque, voire en situation de
minorité, une parole aussi revendicative, aussi agressive, et potentiellement
porteuse de conflits aussi graves que sans fin ? Un tel propos ne programme-t-il pas
a présent la perte de « 'autre » lorsqu’on on est subjectif, et la notre lorsqu’on est
objectif... ?


http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote2sym

Que signifie donc ce hadith ?

Tout d’abord, rappelons qu’il est admis que ce hadith authentifié soit transmis selon
des voies multiples, sahih mutawatir. Cette classification de haut grade lui
confére une haute valeur. Ceci étant, son caractére mutawatir est discutable, cf.
note®. Une chose siire, il est abondamment rapporté, notamment par Al Bukhari,
Muslim, At-Tirmidhi, Ibn Hanbal. L’'on en dénombre plus d’'une quarantaine de
mentions pour les six sunan et, sur I'ensemble des grands recueils, plus d’'une
centaine. Ces simples chiffres indiquent clairement l'intérét majeur qu’eut pour les
musulmans cette parole du Prophete. Nous pouvons donc inscrire en lettres de feu
cette terrible affirmation : « Il m’a été ordonné de combattre les gens jusqu’ a ce
qu’ils disent qu’il n’y a de dieu que Dieu. »

Etude du texte et du contexte.

Fait essentiel, le hadith tel que nous 'avons jusqu’a présent mentionné n’est en
réalité qu’une version tronquée mais aussi celle que 'on cite le plus fréquemment si
ce n’est uniquement. Fort heureusement, Al Bukhari, et d’autres, en donnent aussi
la version complete, version essentielle a la compréhension de ce propos
prophétique.

QTJMO_JZ\_;@C),a;ﬁ\q,zcwzjs\qﬁsghgﬁj\&szj&@i&MUFT@UQ(‘SQ\L',@\}QUSA;;
u_A)JSu_AJJ‘SJ:‘\_\Q_Aij\H))S.\}.\\u\SJ(J.m}‘UlGAﬁ\émdﬁ\d}uj‘;}ﬁudﬁmaﬁ\@ajﬁfﬁ1_1\
i ol GBI o) Dyl als g anle Al s ) J gy JUB 285 ulil) JAES CaS dde Al (pay ee JUEE el
33all o (5 (e GEEY il 5 JE8 ) e aglin g 4iay V) 4 s Alle e anac 388 LIS (b ) W) AN Y ) 168,

Cleria o agililal sl g dadle all o ) J gy ) i g0 ) s3S Wlie  Sgaia ol ) g Jlall (3 BLS 3 e BIS 1
() 4df by aie B oy S0 ol e il 2 5 8 1Y) g e il i die Al e JB

D’apres Abii Hurayra : Apres que fut décédé le Messager de Dieu, et cela du temps
de Ablt Bakr, et que parmi les Bédouins certains renierent, Umar lui tint ce
propos : Comment combats-tu donc les gens alors que le Messager de Dieu a dit :
« Il m’a été ordonné de combattre les gens jusqu’a ce qu'ils disent qu’il n’y a de dieu
que Dieu. Qui dit cela je respecterais sa vie et ses biens, sauf ce que de droit, en.
dehors de quoi il ne devra de compte qu’a Dieu. » ?

Ablt Bakr répondit: Je combattrais certainement quiconque établira une
différence entre la priere et la zakat. Car la zakat est un droit dit sur les biens. Jen
jure par Dieu, s’ils voulaient me refuser ne serait-ce quune chevrette qu’ils
donnaient au Messager de Dieu, je les combattrais a cause de ce refus.

Umar a dit : J'en jure par Dieu, je me suis dit qu’il n’ y avait la que ce que Dieu
avait permis de comprendre a Abti Bakr, puis je sus que cela était juste.


http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote3sym

A premieére lecture ’on note I’existence d’'un contexte. Cette parole du Prophete n’est
donc pas une abstraction, hors temps et hors I’'Histoire, un slogan a soulever les
foules, mais a bel et bien une histoire. Elle n’a pas été prononcée de maniere absolue
mais circonstanciée, et la clef de la compréhension de ce hadith repose sur 'analyse
du texte en fonction de cette spécificité. Qu’en est-il donc exactement ?

« « D'apres Abii Hurayra : Lorsque eut décédé le Messager de Dieu, et cela du
temps de Abil Bakr, et que parmi les Bédouins certains renierent... »

Immédiatement apres le déces du Prophete Abti Bakr eut a faire face a plusieurs
situations délicates des 'avenement de son califat. L'on pense bien siir a sa célebre
campagne menée contre Musaylima le faux prophete. Mais, en réalité, dans la
logique des faits, Abti Bakr eut d’abord a combattre ceux qui refuserent de payer la
Zakat, nous donnons quelques détails en note*. C’est a ceux-la que font allusion les
mots : « parmi les Bédouins certains renierent ». Littéralement il est écrit:
« kafara man kafara ».5 Cette tournure ne signifie pas qu’ils s’agissaient
nécessairement d’apostats comme on le lit fréquemment. En effet, si certains
apostasierent d’autres voulurent simplement ne pas verser la Zakat tout en restant
musulmans et, en notre hadith, c’est de ceux-la qu’il s’agit ; Abti Bakr dit bien : « Je
combattrais certainement quiconque établira une différence entre la priere et la
zakat ».° A priori quiconque prie se considere musulman et Abéi Bakr ne dit pas que
leur refus de verser la Zakat fait d’eux des « apostats » ; il n’ y a aura d’ailleurs
jamais de consensus théologique quant au statut de celui qui abandonne un des
piliers de la pratique fondamentale. En réalité, les mots « « parmi les Bédouins
certains reniérent » sont a mettre en la bouche du narrateur, Abi Hurayra,” et font
donc uniquement allusion a ces bédouins islamisés qui refuserent de verser la Zakat
a Abli Bakr.

Il n'est pas a s’étonner que les dissensions a la mort du Propheéete se soient
cristallisées autour du paiement de la Zakat. Pour le bédouin, Muhammad était
avant tout un chef, et ’'Etat une notion inconnue, payer a un tiers une part prélevée
sur ses propres biens est pour lui tout aussi révolutionnaire que contraire a sa
nature. La richesse, le butin, s’arrache de haute lutte, et n’a de part que le
combattant ou le chef tribal. On comprend des lors qu’en la culture bédouine
I'institution de la Zakat fut le « pilier » qui les dérangea. Il ne s’agissait donc pas
d’une critique religieuse mais bel et bien d'une attitude pragmatique. Ces « renégats
de la Zakat » rentrerent d’ailleurs bien vite dans les rangs sans opposer de vives
résistances.

« « Umar lui tint ce propos : Comment combats-tu donc les gens »

D’apres le texte, Umar intervient donc apres que Abt Bakr ait déja ouvert les
hostilités et il le lui dit ouvertement. Il n’est pas d’accord avec sa décision et lui
reproche uniquement de combattre des musulmans :


http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote7sym
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote6sym
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote5sym
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote4sym

« « Combats-tu donc les gens alors que le Messager de Dieu a dit : « Il m’a été
ordonné de combattre les gens jusqu’'a ce qu’ils disent qu’il n’y a de dieu que Dieu.
Qui dit cela je respecterais sa vie et ses biens, sauf ce que de droit, en dehors de
quot il ne devra de compte qu’a Dieu. » ?

Nous sommes a méme a présent de comprendre le sens de la citation de Umar : S’il
reproche a Abli Bakr de combattre ou de tuer des musulmans - Comment combats-
tu donc les gens- et qu’il justifie sa position en citant cette parole du Prophete, c’est
qu’il pense que ce propos indique clairement que le Prophete a interdit de tels actes.
Ainsi, lorsque Umar dit dans la logique de la situation : « Le Messager de Dieu a
dit : Il m’a été ordonné de combattre les gens jusqu’a ce qu’ils disent quil ny a de
dieu que Dieu... » cette citation du Prophete signifie donc « qu’il est interdit de
combattre toute personne qui a reconnu lunicité de Dieu », 1lIslam
fondamentalement. Sans aucun doute Umar I'emploie et la comprend comme
indiquant que des lors quune personne a proclamé « qu’il n’y a de dieu que Dieu »
le Prophete a dit : « ...je respecterais sa vie et ses biens. » Autrement dit, il n’est pas
licite de les combattre y compris pour leur imposer de verser la Zakat sur leurs
« biens ». L’affaire est simple : la vie du musulman est sacrée et c’est ce que Umar a
voulu ainsi rappeler.®

- La vie du musulman est sacrée, c’est une évidence, et il aurait été aisé a Umar de le
démontrer a Abli Bakr en citant le Coran, voire d’autres paroles du Prophete. Ils ne
pouvaient méconnaitre cette célebre parole rapportée par exemple par Muslim :
« Pour un musulman tout est sacré chez le musulman : son sang, ses biens, son
honneur. »

Nous pouvons donc logiquement nous interroger sur les raisons qui pousserent
Umar a invoquer cette parole du Prophete d’'une maniere qui nous semble a présent
paradoxale ou antithétique.

Le texte, encore une fois, nous fournit une explication : « Il m’a été ordonné de
combattre les gens jusqu'a ce qu’ls disent quil ny a de dieu que Dieu. » Tout
d’abord le Propheéte parle a la premiere personne « Il m’a été ordonné » et ce verbe a
la voix passive « umirtu » indique que c’est Dieu qui donna cet ordre a Son
Prophete. Il n’est pas dit « Il nous a été ordonné » ou « UIslam ordonne », un tel
ordre aurait été de toute facon contraire aux principes généraux. Il faut donc que
admettre que l'ordre donné par Dieu a Son Prophete avait une signification
particuliere le rendant compatible avec ces mémes principes.

On note, et l1a réside I'essentiel, qu’il est dit les « gens », « an-nas ». En arabe, ce
pluriel, « an-nas », désigne principalement les membres males d'une méme tribu,
clan ou faction. C’est essentiellement le Coran qui donnera a ce terme la dimension
universelle que nous lui connaissons, logiquement d’ailleurs puisque l'un des
principes majeur du Message coranique est de dépasser le systeme clanique pour
former une supra communauté égalitaire et ouverte, fonder ’'humanisme en quelque


http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote8sym

sorte. L’on pourrait donc traduire : « Il m’a été ordonné de combattre les tribus
jusqu'a qu’elles acceptent UIslam ». De plus, en arabe comme en francais,
Iexpression « les gens » indique aussi des « gens » en particulier. Rien ne contredit
la 'Histoire, le Prophete procéda bien ainsi.

Le propos de Umar n’est alors plus « paradoxal » mais cohérent ; il rappelle a Abt
Bakr que le Prophete a prononcé ces mots alors méme qu’il combattait telle et telle
tribu auxquelles il accorda sa sauvegarde du fait de leur acceptation « officielle » de
I'Islam.

De méme, dans la citation, nous notons a nouveau ces mots: « Qui dit cela je
respecterais sa vie et ses biens ». Encore une fois c’est le Prophete qui parle en son
nom propre et la traduction littérale serait : « alors je garantis sa vie et ses biens »
termes du pacte que le Prophete passait avec les tribus adoptant 'Islam a la suite de
la riposte prophétique a leur agression premiere.® Situation particuliere que
certaines versions du hadith chercheront a modifier pour lui donner une portée
générale.*®

La vrai nature de I'altercation et la signification juste de la citation prophétique
apparaissent a présent clairement : Umar rappelle a Abti Bakr qu’il a tort, et
qu’il n’a pas le droit de combattre des tribus, des « Gens », dont il savait
que le Prophete apres les avoir combattues leur avait accordé sa
protection du fait méme de leur adhésion a I’islam, et il se trouve que ce
sont ces mémes tribus qui refusérent de verser la Zakat a Abti Bakr. Les
historiens en ont d’ailleurs conservé les noms.

Ainsi donc, Umar, citant le Prophete, ne valida pas pour I'éternité la fiction mortelle
d’'un « jihad prosélyte » et, « accessoirement », ne légalisa pas la soif de pouvoir et
de richesse.” Signalons que Umar fut le seul des quatre Califes sous le gouvernement
duquel il n’ y eut aucun combat fratricide entre musulmans.

- Nous pouvons a nouveau et a contrario démontrer la justesse de cette analyse : Si
Umar s’adresse ainsi a Abti Bakr ce n’est point pour lui signifier que le Prophete a
donné une autorisation pour le jihad permanent jusqu’a ce que tous les « gens » se
convertissent. On ne voit pas logiquement comment avec un tel argument il aurait
pu prétendre s’opposer a la décision de combattre de AbG Bakr ! Si Umar avait cru
s’opposer a Abli Bakr en lui fournissant un argument semblant 1égaliser le combat, il
nous faudrait considérer que Umar soit un bien pietre débateur ! C’est donc bien que
Umar par cette parole du Prophete signifiait, et uniquement, l'interdiction de
combattre les musulmans.

Par ailleurs, Abt Bakr n’a pas été surpris du propos, sa réponse le prouve, et il ne le
retournat pas a 'expéditeur en I’exploitant a son profit, c’est-a-dire en lui conférant
le sens jihadiste qu’on lui attribue encore de nos jours.


http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote11sym
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote10sym
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote9sym

- La position de Abli Bakr est différente; il décida de combattre des tribus
réfractaires dont il connaissait bien l'islamisation pour leur faire verser sous la
contrainte des armes la Zakat, et il dit : « Je combattrais certainement quiconque
établira une différence entre la priere et la Zakat. Car la Zakat est un droit dii sur
les biens. J'en jure par Dieu, s’ils voulaient me refuser ne serait-ce qu'une chevrette
qu’ils donnaient au Messager de Dieu, je les combattrais a cause de ce refus. »

Cela Umar le savait parfaitement, et voila pourquoi il rappela a AbG Bakr que le
Propheéte avait interdit de combattre des musulmans, quels que soient les motifs, et
qu’en particulier « leurs biens » sont sacrés, il n’y a donc pas a exiger d’eux qu’ils
versent la Zakat par la force des armes.*

Enfin, il y aurait aussi a débattre quant a la teneur de la réponse de Abli Bakr mais
cela n’était présentement, pas indispensable a la saine compréhension de notre
hadith. Il y aurait malgré tout quant a cette décision historique beaucoup de choses
a dire, mais ceci est un autre sujet.

Syntheése.

La parole prophétique rappelée a Abt Bakr par Umar: « Il m'a été ordonné de
combattre les gens jusqu'a ce qu’ils disent qu’il n'y a de dieu que Dieu. » est une
citation tronquée et un propos coupé de son contexte. Cette parole du Prophete a été
motivée par des circonstances particulieres mais, une fois extraite de son contexte, il
est possible d’en modifier totalement le sens. Elle signifiait en réalité : « Il m’a été
ordonné de combattre des tribus arabes qui nous menacaient et elles ont accepté
lislam et, des lors, il est interdit de les combattre car, comme il en est pour tous les
musulmans, leur vie et leurs biens sont sacrés. »

Conclusion

“O croyants, lorsque vous combattez pour la cause de Dieu, faites
preuve de discernement. Ne dites pas a celui qui voudrait la paix : « Tu
n’est pas croyant ! » recherchant par la un moyen d’obtenir des biens
d’ici-bas. En vérité, le véritable butin est aupres de Dieu. C’est pourtant
ainsi que vous agissiez auparavant, mais Dieu, depuis, vous a comblé
de Ses bienfaits. Faites donc preuve de discernement, Dieu, certes, est
parfaitement informé de vos actes.”’S4.V94.

Le Prophete n’a jamais proclamé qu’il était de sa mission universelle d'imposer
I'Islam par le sabre. Selon le méme état d’esprit et la méme logique, il déclara que la
vie et les biens d'un musulman étaient sacrés. En cela il fut parfaitement en
conformité avec le Coran, par la parole et par 'acte. Mais I’épée domina toujours la
plume, et par un retournement spécieux rendu possible par la suppression du
contexte d'un hadith, on lui fit dire le contraire de ce qu’il avait voulu signifier. Il
voulut dire : « Le fait que quelqu’un reconnaisse l'unicité de Dieu m’interdit de le


http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote12sym

combattre » mais on donna a cette parole le sens opposé : « Il m’a été ordonné de
combattre les gens jusqu’a ce qu’ils acceptent l'unicité de Dieu. »

En cette série de trois articles, nous avons eu comme objectif de montrer que
I'Islam, Coran et Sunna, était un tout cohérent et que la mission universelle du
Prophéte Muhammad ne pouvait s’accompagner que dune vision hautement
éthique de l'altérité. La reconnaissance de l'autre en ses spécificités, sa foi ou son
incroyance, ses différences, et le corollaire obligé du principe de tolérance religieuse
postulé par la révélation coranique. Nous devons donc parfaitement discerner que
I'Islam, religion révélée, devint aussi un fait religieux et, qu’en tant que tel, eut une
histoire. L'Histoire est écrite par le sang des hommes sur le parchemin de leur
existence, grandeurs et décadences, miseres mais aussi sublimes dépassements.

Cependant, avoir démontré la signification réelle de ce propos prophétique ne
pourra apaiser nos cceurs. Il restera toujours sur la face humiliée de notre terre des
hommes avides de pouvoir, et d’autres ivres de bétises, qui, sous I’emprise de leurs
sens, quelles que soient leurs religions, sauront 1égitimer leurs volontés au nom de
Dieu... ou comment «la Religion », conquéte des cceurs, devint toujours
« religions » de conquérants.

Enfin, faisons observer que ce hadith demeura contre nous. En effet, il est aisé de le
constater, bien des musulmans continuent et continueront a brandir ce slogan
mensonger et assassin. Dérisoire déclaration de guerre, non plus symbole de leur
puissance, désormais passée, mais complainte de leurs frustrations et faiblesses.
Encore plus de raisons a l'irraison.

1 Ce propos emblématique s’est maintenu en partie sur le drapeau Saoudien, royaume dont le nom évoque
sans pudeur 'annexion d’un pays par une famille de bédouins. Ce drapeau et son slogan sont explicites de
la pensée wahhabite, autre visage de la famille, la shahada et le sabre le tout sur fond vert, qu’aurait été
le rouge sang...Heureusement, la plupart des néo pseudo-wahhabites d’exportation n’ont plus le sabre entre
les dents I'ayant troqué pour un siwak...mais I'idéologie demeure.

2 A ce propos, il a été observé que lors de mon analyse de S47.V35 « Ne faiblissez pas, et appelle a la
paix... » javais transcrit le mot paix par « silm » alors que nos corans, « lecture » Hafs, portent « salm ».
L’observation est juste, mais je signalerais que les « lectures » de ‘Asim et de Hamza donnent « silm ». Le
sens est strictement identique, qu’il s’agisse de prononcer « salm » ou « silm » la signification est
« paix ».

3 En réalité, la plupart des versions sont rapportées par Abti Hurayra, et bien plus rares sont celles afférées
a Anas ibn Malik ou Abdullah ibn Umar. Point remarquable, toutes les versions dues a d’autres rapporteurs
que Abli Hurayra sont incompletes. Aucunes ne donnent le contexte, la discussion entre Umar et Ab{i Bakr,
et toutes ne visent qu’a mettre en exergue le segment clef : « Il m’a été ordonné de combattre les gens
jusqu’a ce qu'ils disent qu’il n’y a de dieu que Dieu... ». L'on observe alors que tous les isnad, chaines de
transmission, par lesquels transite le récit de AbG Hurayra en version compleéte passent par Az-Zuhri ibn
Shihab. L'on reconnait d’ailleurs son style : récit structuré en quatre parties, construit sur le méme plan
que, par exemple, les deux célebres hadiths émanant aussi de lui et relatifs aux recensions du Coran du
temps de Abli Bakr puis de Uthman. Ces indices indiquent que le hadith en la forme narrative que nous lui
connaissons est probablement de son cru. Ceci mis a part, il n’est donc tout de méme pas possible
d’affirmer que ce hadith en sa version complete soit mutawatir. En effet, systématiquement, lorsque le


http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote2anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote2anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote2anc

premier maillon de I'isnad est Abli Hurayra, le troisiéme en est Az-Zuhri. De plus, le deuxiéme maillon ne
connait que deux transmetteurs distincts, soit ‘Utba, soit Al Musib. Au total, I'ensemble de ces éléments ne
permet pas de classifier mutawatir ce hadith sahih en sa version intégrale.

4 Apres la mort du Prophéte il a été historiquement établi que les Arabes se répartirent en cinq catégories :
1 - Ceux qui resterent fideles a I'Islam. 2 - Ceux qui sortirent de I'Islam et retournerent au culte des idoles. 3
- Ceux qui furent hésitants et attendirent de voir quelle tournure allaient prendre les événements. 4 - Ceux
qui suivirent en rejetant I'Islam des faux prophetes tel Musaylima, Tulayha ou Al Aswad al ‘Ansi. (Plus
précisément, Al Aswad fut tué quelques temps avant le déces du Prophéte mais il garda de nombreux
sectateurs qui s’opposérent aux musulmans dés 'avénement du califat de Abti Bakr.) 5 - Ceux qui resterent
musulmans mais refuserent de s’acquitter de la Zakat, se sont eux qui sont concernés en notre hadith.

Selon les historiens (ex : Tabari), apres le déces du Prophete de nombreuses tribus converties, a priori selon
la logique bédouine -c’est-a-dire des jeux d’alliances aussi fluctuants que les revers de la fortune- voulurent
profiter de l'occasion pour se dégager de leur engagement. Plusieurs rejoignirent de facto le dénommé
Tulayha ibn Khuwaylid ibn Nawfal des Bani Aswad, noble descendant d’'une famille guerriére. Ce dernier
s’était converti en la derniére année de vie de Muhammad. A son déces, tout en se prétendant prophete, il
avait plus siirement comme projet de fédérer les tribus afin de conquérir le pouvoir qu’il estimait vacant
apres la mort de Muhammad. A cette fin, il promettait que sous son égide 'on n’aurait pas a verser la Zakat,
argument fort apprécié des bédouins. Une chose est certaine, sa proposition suscita I'intérét de nombreuses

tribus Arabes qui se joignirent a lui. Mais, 'on ne pourrait affirmer que la totalité de ces bédouins crurent
en sa prétendue prophétie, a I’évidence seule 1'idée de ne pas paver la Zakat les motivait et la suite des

événements le prouve.

5 Ce segment est constant et on le retrouve dans la plupart des recueils rapportant la version complete telle
que nous lI'étudions. Notons que l'expression, se justifiant malgré tout en langue arabe, n’est pas tres
précise, d’autres formulations auraient été plus heureuses. Cette ambiguité explique peut étre par elle-
méme que 'on eut intérét a la transmettre fidelement.

6< Concernant notre sujet il y eut donc au moins deux catégories d’Arabes qui refuserent de payer la Zakat.
La premiere, majoritaire, se voulait musulmane, la seconde, minoritaire, aurait cru a la prophétie de
Tulayha. Ceux qui conserverent leur foi islamique envoyerent d’ailleurs des délégations a Médine pour
tenter d’obtenir une « exemption d'impdts » sans pour autant se désolidariser de leur islam et c’est,en
serons-nous a présent étonné, Umar qui les recut.

7 Plus exactement, ces mots sont fort probablement dus au narrateur clef, Az-Zuhri. Cf. note 3.

8 Les historiens nous fournissent pour la méme période une autre preuve de I'opinion de Umar. Nous ne
pouvons qu’évoquer le sujet, le récit est bien connu. Lors d’'une de ces campagnes ordonnées par Abii Bakr,
Khalid ibn Walid tua Malik ibn Nuwayra puis épousa sa femme, connue pour sa grande beauté, et s’empara
de ses biens sous prétexte que ce Malik aurait été un apostat. Or, Ab{i Qatada, qui avait été chargé de le
capturer, témoignait que ce dernier était bien musulman. Il accusa Khalid d’avoir traitreusement assassiné
Malik, les mobiles étant on ne peut plus clairs. Umar, informé par Abti Qatada, invectiva a cette occasion
sechement Abii Bakr en lui rappelant encore une fois que le Prophete par cette parole avait interdit de tuer
tout musulman. I ne pardonnera jamais a Khalid ce genre d’exaction et, lorsqu’il deviendra Calife, il le
limogera.

9 Nous le savons, le Prophéte, conformément aux injonctions coraniques dont nous avons rappelé les
principaux versets en introduction, n’a jamais combattu directement pour convertir. Mais il le fit toujours
en réponse a des agressions directes, des complots, des ruptures de pacte, ou dans le cadre de stratégies
tribales d’opposition. C’est donc en ces circonstances qu’il a pu prononcer une telle parole. C’est-a-dire que
Dieu a pu, dans certains cas, lui donner I'ordre de combattre jusqu’a ce que ses ennemis acceptent I'Islam.
Nous disons dans certains cas, car nous savons historiquement que bien des combats, des razzias, ou des
expéditions menées par le Prophéete, ne se sont pas nécessairement traduites par des conversions tribales
mais par des pactes d’allégeance ou de non-agression. Ainsi ces paroles doivent-elles avoir un sens plus que


http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote9anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote9anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote8anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote8anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote8anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote7anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote6anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote6anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote6anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote5anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote5anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote5anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote4anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote4anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote4anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote4anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote4anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote4anc

circonstancié, limité, et non point un sens général ad vitam aternam, puisque en ce dernier cas le Prophete
aurait désobéi aux ordres de Dieu, ce qui ne se peut.

10 Nous avons traduit : « je respecterais sa vie et ses biens » ce qui en arabe se dit : sa vie et ses biens
seront garantis de moi, « minni ». Ce « minni » signifiant « de moi » indique clairement que le Prophete
parle en son nom et au présent. A supposer que son propos eut été a comprendre comme applicable par
tous les musulmans, il aurait été plus correct d’utiliser la forme « minna », ou « minkum », ou « min al
muslimin », voire « min al umma ». Or, la plupart des versions portent précisément « minni » alors
méme qu’elles orientent par d’autres modifications le sens spécifique vers un sens général. Il existe
cependant des versions, notamment une chez Al Bukhari, ou il y a bien eu substitution par : « Wle Cw ) 38 5
« et nous deviennent sacrés leur vie, etc. » exprimant ainsi la généralisation voulue officiellement.

11 Notons la triste ironie de I'Histoire ; ou comment une parole prophétique destinée a protéger la vie
devint une des principales légitimations de I'avidité des pouvoirs et des guerres fratricides. Sur les liens
entre le politique et le religieux nous pourrions rappeler que 'Tmam Malik affirme que c’est a partir de cette
décision de Abii Bakr que I'on se base pour déclarer licite le combat ou le Jihad contre ceux qui refusent un
fard. L'on ne se fonde donc ni sur le Coran ni sur le Prophete. La décision de combattre ceux qui veulent
faire la différence entre la Priere et la Zakat n’est pas du Prophete mais de Abti Bakr. Outre la gravité d’'une
telle décision et, plus encore, les innombrables conséquences sur l'histoire du monde islamique, nous
noterons quun ijtihdd personnel servit de principe et de Loi. Chronologiquement nous sommes
probablement en présence du premier cas de ce type en l'histoire de l'islam, suivirent bien d’autres. Cette
décision du premier Calife, se traduisit dans I'Histoire sur deux plans: Le premier légitima l'action
militaire, les conquétes, comme principe de propagation de 'Islam. Le second permit le combat fratricide et
sous cet aspect la décision de Abli Bakr revét une importance historique et dogmatique capitale.

Conséquemment, nous nous serons pas étonné de constater que chaque grand recueil de hadiths, mais
aussi tout manuel d’Ecole juridique, a créé ex cathedra un chapitre spécial intitulé : Il m’a été ordonné
de combattre les gens jusqu’a ce qu’ils disent il n’y de dieu que Dieu. Cette logique combative
s’en trouva donc ainsi officialisée, 1égalisée, canonisée. Elle fait partie de notre Droit, elle est matiere 1égale.
Ainsi, 'Islam non seulement peut, mais doit conquérir les corps a la pointe de I’épée, I'esprit suivra. La
religion qui sut conquérir les cceurs devint une religion de conquérants, I’épée dégainée pouvait suppléer a
la « Parole » révélée. Deux butins possibles s’offraient alors aux musulmans, un pour ’Au-dela, I'autre, bien
présent matériellement, autant ne pas refuser le second. Que nous ne disposions qu'un d’'un seul et méme
terme, fath, pour désigner les ouvertures spirituelles et les conquétes martiales est en soi révélateur...

Il ne s’agit pas d’'une vue de l'esprit ou d’'une déformation malveillante de 1'Histoire ; citons a titre
d’exemple ce que Ibn S’ad rapporte au sujet de la fortune que laissa a sa mort Az-Zubayr ibn al ‘Awwam, un
des dix Compagnons auxquels le Prophete annonca le Paradis. Selon les sources et les calculs, 'on estime
ses biens immeubles entre 35 et 52 millions de dirhams, sans compter les dizaines de maisons qu’il
possédait dans les grands centres conquis, Basra, Kiifa, Alexandrie.

12 L’affaire est d’autant plus troublante que nous avons un précédent prophétique bien différent :
L’Histoire nous enseigne que le Propheéte accepta d’exempter la délégation des Thaqifites de payer la Zakat
afin de « gagner leurs cceurs » nouvellement convertis face a I'’échec de leur insurrection massive. Abt
Dawud rapporte qu’il argumenta ainsi face a ’étonnement de certains Compagnons: « Il n’ y a pas
abrogation, mais lorsqu’ils se seront convaincus en profondeur de Ulslam, ils en viendront par eux méme
a payer la Zakat. » Tabari, quant au contexte de notre hadith, rapporte aussi le fait suivant : « Des envoyés
de ces tribus vinrent dire a Umar : demande a Abit Bakr qu’il suspende la collecte de la Zakat une année
ou deux. Quand les tribus seront revenues a de meilleurs sentiments et auront affermi leur Islam, il lui
sera alors possible d’exiger d’eux la Zakat. » Méme si 'on ne sait trop quel crédit technique accorder a ces
informations, nous pouvons, malgré tout, les considérer comme témoin d’une certaine facon de voir qui dut
prévaloir a une époque ou I’'Histoire n’était pas encore canonisée et, quoiqu’il en soit, elle sont conformes a
Pesprit prophétique vrai.


http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote12anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote12anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote12anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote9anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote9anc

Source : Oumma.com


http://oumma.com/_Dr-Al-Ajami_

	 Il m’a été ordonné de combattre les gens jusqu’à ce qu’ils disent il n’y a de dieu que Dieu.  »

