
Guerre & paix, violence, terrorisme

Dr Abou Nahla Al ‘AJAMî

Publié le 12/03/2010  par la rédaction de Oumma.com

Oumma s’est  fait  l’écho,  à juste  raison, de l’initiative du Dr Tahiru-l-Qadrî ;  une 
fatwa  contre  le  terrorisme.  La  dénomination  est  explicite ;  il  n’y  a  donc  pas  à 
confondre musulmans et terroristes, Islam et terrorisme. Autre certitude, cette fatwa 
ne s’adresse pas aux présumés terroristes,  tout occupés à menacer l’Occident,  ils 
n’auront sûrement pas l’occasion de lire ces 600 pages là. Et c’est tant mieux, car 
ceux qui  gouvernent par la  force ont besoin  d’instrumenter la  terreur,  même,  et 
surtout, si elle est virtuelle. Dans un monde où n’est pas un gramme d’explosif qui 
ne soit  dûment étiqueté et répertorié,  il  serait  de bon ton de s’interroger  sur les 
fournisseurs réels de ces terroristes. Quoiqu’il en soit des dessous du Grand Jeu, ce 
qui nous préoccupe ici  est l’accusation constante,  l’association autrefois  larvée et 
aujourd’hui patente, d’un lien intrinsèque entre l’Islam et le terrorisme ; après tout 
les terroristes dont on nous parle ne sont-ils pas musulmans.

Nous  n’avons  jamais  eu  prétention  à  donner  fatwa,  notre  objectif  est  autre. 
Cependant, en "Que dit vraiment le Coran" nous avions traité de quatre questions 
relatives à ce sujet : Guerre & paix ; Violence et non-violence ; Jihâd ; Terrorisme et 
kamikaze. Plus d’une cinquantaine de versets clef y étaient envisagés, et peut être 
serait-il utile, en toute modestie, que nous en rappelions l’essentiel. 

Mais, auparavant, nous voudrions nous exprimer quant aux réactions de lecteurs, la 
frange lisible du lectorat qui, pour silencieux n’en est pas moins vivant ; à cet égard 
certains commentaires nous ont parus significatifs : 

-  Que l’Islam ne fasse pas l’apologie de la violence est fermement inscrit dans le 
cœur de 99.999 % des musulmans. Faudrait-il donc discuter de l’évidence, et vouloir 

http://oumma.com/_Dr-Al-Ajami_


se justifier une énième fois de ce que chaque croyant n’est en rien responsable des 
aberrations d’autrui ? 

- Faudrait-il une fatwa pour que l’Islam abandonne la violence ? De principe, Dieu 
merci, non. Il y a-t-il au fond une religion qui prescrive la violence comme voie de 
réalisation ! C’est donc que cette fatwa ne dicte pas l’Islam, elle en fait uniquement 
et nécessairement le constat.

-  Mais faudrait-il que nous restions passifs ? De fait, non. Assiégés, aculés, victime 
d’être coupable, nous sommes alors en l’obligation de nous défendre. Non pas tant 
justifier de ne pas être ce dont on nous accuse, notre seul devoir est ici de triompher 
par le plus noble des exemples, mais nous incombe, à tous, de persévérer dans le 
devoir d’explication de notre religion.

- Si nous ne le faisions pas, nous laisserions valider tacitement ce que les hommes 
ont prétendu au nom de la Révélation pour justifier leurs éternels penchants. En ce 
cas, l’Ancien Testament vante moult massacres à la gloire d’Israël et de son Dieu. 
L’épée contre la paix de Jésus est un vilain jeu de mots bien connu. Les interpréteurs 
jihâdistes ne manquent pas à lire le Texte avec haine et aveuglement. Devrions-nous 
tous porter ce fardeau ?

- Faudra-t-il une fatwa pour changer les choses ? A l’évidence non ; les intérêts du 
terrorisme sont bipolaires et bilatéraux, ce n’est à présent un secret pour personne. 

- Faudrait-il que nous examinions nos profondes ambiguïtés ? A l’évidence oui ; au 
fond de nos âmes est tapie l’ambivalence de tous les fils d’Adam. Nombreux sont, 
occidentaux y compris, ceux qui eurent du mal à ne pas applaudir au grand spectacle 
technicolor des « Deux tours ». Et pourtant, que de sombres ombres se profilaient, 
non-dits terribles à présent à l’œuvre. 

-L’intérêt  de  la  démarche  du  Dr  Tahiru-l-Qadrî  est  aussi  ailleurs,  et  il  a  été 
justement  souligné  qu’une  médiatisation  était  en  soi  déjà  un  résultat.  Et,  bien 
évidemment, il ne manquera pas d’hommes et de femmes de mauvaise volonté pour 
critiquer l’homme de paix, sa spiritualité. Ambiguïté toujours, paradoxalement les 
incessantes  campagnes  militaro-médiatiques  ont  porté  l’Islam  au  devant  de  la 
scène. Au fond L’Islam est maintenant religion connue. Pour preuve, il ne manque 
pas  de  plumistes  pour  brandir  le  « verset  du  sabre »  comme  preuve  de  notre 
bellicisme, et plus sûrement encore du leur. 

-  Promulguer médiatiquement une fatwa a sûrement plus d’efficacité en terme de 
communication auprès des non-musulmans que des musulmans. Rappelons-nous 
que ce terme « magique » fit irruption et fortune pour célébrer la fable « Du turban 
et  l’écrivain ».  Deux  médiocrités  en  face  à  face,  le  machiavélisme  politique  et 
l’écrivaillon  en  manque  de  reconnaissance.  Bref,  il  faut  savoir  communiquer,  et 
combien liront les 600 pages de ce texte ? L’objectif n’est donc pas là. 



-  La déclaration du Dr Tahiru-l-Qadrî met en valeur la servilité silencieuse de ceux 
qui  parmi  nous  ont  choisi  de  faire  carrière,  les  « tarboush-cravates »  passant  la 
serpillière dans les couloirs obscurs d’obscurs ministères. 

-  La  déclaration  du  Dr  Tahiru-l-Qadrî  est  bien  plus  louable  que  celle  de  nos 
intellectuels  musulmans  condamnés  à  séduire  (qui ?) ;  les  médias 
indispensablement. Evoluer en tant que penseur en cet univers d’où la pensée est 
absente,  est  en  soi  un  exploit.  Permanent  numéro  d’équilibriste  les  obligeant  à 
aboyer avec les loups tout en minaudant avec les musulmans. Ecrasés entre le micro 
et la plume, tous, lorsqu’ils condamnent, maintiennent en parallèle le statu quo sur 
la  validité  des  textes  islamiques.  Les  invalider  est  alors  affaire  de  spécialistes 
plaident-ils  à  l’unisson.  Moins  poltrons,  parce  que  dénués  de  prétentions 
intellectuelles,  d’autres  veulent  bien  passer  au  lance-flamme  de  la  laïcité  ces 
vieilleries manuscrites. 

-  Le Père Sâmir Khalîl Samîr, dont les bonnes intentions ne font à mes yeux aucun 
doute, aurait eu comme tort de s’enthousiasmer. Nous, musulmans, n’aimons pas 
que l’autre nous fasse la leçon, fût-elle bonne. Mon cher, vous voilà condamné par la 
Oumma  à  être  notre  éternel  louangeur,  vous  qui  portez  une  triple  croix ;  être 
chrétien, être arabe et aimer les musulmans. Vous avez donc été contraint de nous 
rappeler qu’il  y  a  chez  nous d’autres  ulémas,  stars  des  shows télécoranistes,  qui 
justifient  à  des  fins  purement  politiciennes  et  politiques  les  actes  de  violence 
commis par des musulmans, ou tout du moins prétendument au nom de l’islam. Il 
est inutile je pense de qualifier ces violences d’aveugles, elles le sont toutes, car “se 
sont les cœurs qui sont aveugles.” 

-  Nous  l’avons  dit,  ce  monde  est  celui  de  l’ambivalence  apparente,  et  qui  veut 
diaboliser l’Islam et les musulmans, ou anathématiser l’infidèle, trouvera toujours 
une  raison,  celle  du  Loup.  L’agneau de  pureté  pourra  toujours  invoquer  le  bien 
fondé de sa blancheur. 

Ceci étant, nous nous proposions donc de rappeler l’essentiel du Coran quant à cette 
problématique, textes qui en Islam appartiennent à tous et qu’il incombe à tous de 
méditer :

Concernant le principe de paix.

La paix est un principe fondateur.

- “ Dieu vous invite à entrer en la Demeure de paix…” S10.V25.

Paix et Islam, salâm islâm, sont liés étymologiquement et conceptuellement.

- “ Ô croyants, abandonnez-vous totalement à la paix.” S2.V208.

Il n’y a pas de religion, pas de spiritualité, qui ne soit mouvement vers la paix.



-  “ Les serviteurs du Tout-Miséricordieux marchent humblement, et si  
des ignorants les importunent, ils répondent : paix.” S25.V63.

Concernant le principe de guerre.

La guerre ne se justifie que pour repousser l’agresseur.

- “…Et David tua Goliath…Si Dieu ne repoussait pas les hommes les uns 
par les autres, la terre serait entièrement corrompue… » S2.V251.

Mais la guerre n’est pas une fin en soi.

- “…Ne faiblissez pas, et appelle à la paix quand vous êtes en position de  
force.”S47.V35.[1]

Le fil conducteur de la raison et de la foi est le respect de la vie. 

- “…n’attentez pas à la vie d’autrui que Dieu a rendue sacrée. Voila ce 
que Dieu vous recommande, puissiez vous le comprendre.” S6.V151.

Concernant la violence.

La violence est sans justification aucune. 

-  “ Ô mon peuple, soyez équitable, ne spoliez personne. Ne commettez 
aucun désordre sur terre.” S11.V85.

C’est le sens de la réponse de Abel à Caïn :

- “ Si tu lèves la main sur moi pour me tuer, je ne ferais point de même  
et je refuserais de te tuer. Car, en vérité, je crains Dieu le Seigneur des 
Mondes.” S5.V28.

Concernant le Jihâd.

Le premier verset révélé dans le Coran spécifie que le jihâd ne peut être qu’une 
réponse à une agression.

“  Autorisation  est  donnée  à  ceux  qui  combattent  pour  avoir  été 
opprimés…” S22.V39.

En l’article publié sur Oumma « Dieu défend les croyants » j’ai apporté bien des 
preuves confirmant que le Jihâd fut historiquement et coraniquement strictement 
défensif. 

D’autres versets sont en cohérence :

http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre#_ftn1


“  Combattez  sur  la  voie  de  Dieu  ceux  qui  vous  combattent  et  ne  
commettez  aucune  exaction.  Dieu  n’aime  pas  les  transgresseurs.” 
S2.V190.

“…s’ils vous agressent répondez à cette agression…” S2.V194.

“ Lorsqu’ils inclinent à la paix, fais de même et place ta confiance en 
Dieu, Il est celui qui Entend et Sait.” S8.V61.

Concernant le «     verset du sabre     »  .

Pour conclure nous ne pouvions éluder ce classique. Ce verset, mais il y a en réalité 
plusieurs candidats pressentis, abrogerait les précédents. Il abrogerait dit-on plus de 
70 versets. La belle affaire que ni Dieu ni son Prophète nous ont enseigné. Quoiqu’il 
en soit  du vrai  débat sur le  bien ou mal fondé du principe d’abrogation,  il  nous 
suffira  de  lire  le  verset  que  l’on  mentionne  le  plus  souvent  sous  ce  titre :  “  A 
expiration  des  mois  sacrés,  tuez  les  polythéistes où  que  vous  les 
trouviez. Saisissez-vous d’eux, assiégez-les, activez tous vos postes de 
gué…” S9.V5.

Voici  donc le « verset du sabre » auquel aiment se référer les partisans du Jihâd 
international  mais  aussi  ceux  qui,  en  Occident,  veulent  répandre  l’idée  que 
musulmans et terroristes, pourraient être termes synonymes.

De  façon  schématique,  nous  dirons  que  le  dévoiement,  la  déformation,  ou 
l’incompréhension d’un verset du Coran reposent sur trois règles.

- Ignorer volontairement les circonstances de révélation du verset ou les événements 
auxquels  il  fait  référence,  ou  bien  généraliser  ce  qui  ne  pouvait  être  qu’un  cas 
particulier. 

- Isoler le verset de son contexte littéral.

- Extrapoler le sens des mots clef.

Concernant « l’interprétation » du « verset du sabre », sont effectivement employés 
ces trois procédés :

-  Premièrement :  Le contexte de révélation de ce verset est connu, il  s’agit  de la 
résiliation du pacte de Houdaybyya[2] après que les polythéistes Mecquois eussent 
rompu unilatéralement la trêve en agressant un groupe de musulmans. Il ne s’agit 
donc pas d’une autorisation d’agression unilatérale et encore moins générale, mais 
d’une réponse spécifique circonstanciée consécutive à la violation d’un traité. Il est 
clair que nous sommes toujours ici en un cas de figure de Jihâd défensif. A ce sujet, 
le verset introductif de la même sourate est explicite : “ Ceci est une déclaration 

http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre#_ftn2


de rupture émanant de Dieu et de son Messager envers les polythéistes 
avec qui vous aviez contracté un pacte.” S9.V1.

- Deuxièmement :  Les partisans du Jihâd permanent oublient de lire le  verset 6, 
celui qui fait donc immédiatement suite au « verset du sabre » :  “ Si  un de ces 
polythéistes te  demande  protection,  accorde  la  lui.  Qu’il  entende  la 
parole de Dieu, et aide le à se mettre en sécurité. Ceci du fait qu’ils ne 
sont qu’un peuple sans connaissance.”S9.V6. Nul n’est ici combattu du fait 
de ses croyances, quand bien même s’agirait-il d’un polythéiste, mais bien du fait 
qu’il a rompu un contrat de non-agression. Bien plus, il est demandé de respecter les 
droits des vaincus et d’assurer leur sécurité.

-  Troisièmement :  Il  y  a  extrapolation  coraniquement  et  linguistiquement 
injustifiable  du mot clef  « polythéistes ».  Le texte  du Coran utilise de manière 
constante en tout ce paragraphe un terme sans ambiguïté aucune, « mushrikîn » 
signifiant :  « ceux  qui  à  Dieu  associent  d’autres  dieux »,  en  l’occurrence  les 
polythéistes Mekkois ayant rompu le traité de Houdaybyya et aucun autres.

C’est  donc  par  dévoiement  volontaire  d’un  terme  pleinement  univoque  que 
« polythéistes »  devient  dans  le  discours  l’équivalent  « d’incroyants »  puis,  par 
extension  encore  « l’infidèle »,  c’est-à-dire  dans  ce  monde  fantasmé  tout  « non-
musulman ».

En définitive,  il  suffirait  de  lire  le  verset  13  de  la  même sourate,  conclusion  du 
paragraphe concerné, pour discerner de façon indiscutable le seul et unique sens du 
« Verset  du  sabre » :  “Ainsi,  combattez  vous  un  peuple  qui  rompît  ses 
serments et voulut bannir le Messager. Ils ont effectivement ouvert les  
hostilités…” S9.V13.

En résumé, il s’agit d’une manipulation classique du sens d’un verset coranique. Que 
ce soit par ignorance ou par volonté politique, ces affirmations aussi péremptoires 
qu’inexactes,  par la  vision erronée et fascisante qu’elle  engendre ne peuvent que 
nuire au monde, à la Révélation divine, le Coran, et aux musulmans. Sera-t-il encore 
nécessaire  de  préciser  que  tout  verset  dont  on  prétendrait  qu’il  prône  le  Jihâd 
conquérant contre l’infidèle ne relèverait que de ces même procédés d’interprétation 
orientée, manipulation manipulant.

Sachons enfin qu’il n’y a pas pire sourd que celui qui ne veut pas entendre. L’on 
pourrait donc encore nous opposer les batailles et les guerres du Prophète, ce à quoi 
nous devrions répondre que le Prophète SBSL ne s’est jamais opposé en quelconque 
situation ou comportement aux enseignements du Coran, il s’agissait donc de jihâds 
défensifs. 

L’on pourrait encore nous citer des hadîths belliqueux, auxquels nous pourrions en 
opposer d’autres bien plus authentiques. Malgré tout, nous pensons qu’il n’ y aura 



pas  de  progression  possible  sans  honnêteté  intellectuelle  et  morale,  attitude  qui 
exclut tout réflexe de défense apologétique.  Nous n’aurions donc pas été droit  si 
nous n’avions pas mentionné l’existence d’un hadîth rapporté par Al Bukhârî où le 
Prophète a dit :  « Il m’a été ordonné de combattre les gens jusqu’à ce qu’ils disent  
qu’il n’ y a de dieu que Dieu. » Ce texte authentifié est parmi un des plus épineux qui 
soit et, plaise à Dieu, nous démontrerons comment cette parole, totalement coupée 
de son contexte, a pu être détournée de sons sens originel. 

[1]  Ce verset est régulièrement traduit : “ Ne faiblissez pas et n’appelez pas à 
la  paix  quand  vous  avez  le  dessus.” Notre  traduction  est  aussi  celle  du 
Professeur Hamidullah et, si Dieu nous en donne le temps, nous démontrerons à 
l’occasion par quels mécanismes et erreurs induites l’on peut arriver à inverser le 
sens d’un verset du Coran. 

[2] Il s’agissait d’un pacte de non agression entre les Mecquois polythéistes et les 
musulmans.

Deuxième partie publiée le 16/04/2010  

La Colombe à l’épée.

“ Le Coran, plus que notre passé, est notre avenir. ”

Bien que nous n’ayons pas pour habitude de rédiger court, l’on nous excusera de la 
longueur inhabituelle de cet article,  mais  le  sujet,  d’importance,  ne pouvait  faire 
l’objet d’une brève de minbar. Malgré tout, le présent travail est composé de deux 
parties distinctes qui peuvent être lues séparément.

Ceci,  à  vrai  dire,  fait  suite  à  notre  précédent  propos « Guerre  &  paix,  violence,  
terrorisme » et, à nouveau, l’on m’excusera à présent de l’emploi du « Je » ; mais 
c’est que j’ai  été aimablement sommé de m’expliquer. J’aurais,  en quelque sorte, 
commis un crime de lèse-Coran en lisant un verset du Livre à l’envers. Comment ai-
je pu soutenir la  lecture  : “ Ne faiblissez pas,  et appelle à la paix quand 
vous êtes en position de force. Dieu est avec vous, et il ne laissera pas  
vaines vos œuvres.” S47.V35 alors que Ibn Kathîr, Az-Zamakhsharî, Al Qurtubî, 
Ibn ‘Âshûr, et tant d’autres éminents commentateurs à travers les siècles affirment 
et confirment que ce verset est constamment compris, expliqué et traduit, comme 
signifiant : “ Ne faiblissez pas, et n’appelez pas à la paix quand vous êtes 
en position de force. Dieu est avec vous, et il ne laissera pas vaines vos 
œuvres.”  ?

http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre#_ftnref2
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre#_ftnref1


Qu’il n’y ait pas de méprise, l’on ne m’a pas reproché d’être un anti-jihâdiste, un 
colombophile  à  la  solde  des  Faucons.  Je  qualifierais  précisément  ma  faute : 
« Comment, moi, humble fiente de pigeon, aurais-je pu roucouler sur un autre ton à 
l’ombre  protectrice  et  tutélaire  des  statues  pétrifiées  de  nos  Ulémas ?  Eux,  qui 
depuis mille ans montent la garde aux portes du temple de l’ijtihâd ! » Sur ce dernier 
point,  je  préciserais  ceci :  ces  nobles  chercheurs  ne  se  savaient  être  qu’un  des 
maillons pensants de la chaîne de Vérité, et le véritable manque de respect à leur 
égard est de les avoir statufiés.

Qu’ai-je donc à penser et dire différemment, alors que notre science est de répéter 
leurs dires ?! Quelle faiblesse que de réfléchir, alors même que le copié /collé nous 
épargne à présent de longues années d’apprentissage. Un chat armé d’une souris ne 
devient-il  pas  ainsi  aisément  un  tigre  de  science ?!  Comment  donc,  dans  ces 
conditions, oser penser et oser dire ?!

Ceci dit, j’accueille pleinement et positivement ces remarques car, de mon point de 
vue, elles témoignent d’une certaine existence du dialogue, d’un débat intellectuel en 
islam.

Mais avant d’en répondre, je poserais quelques questions :

1- Si vraiment le Coran dit que lorsque les musulmans sont en position de force ils 
ne doivent pas incliner à la paix, alors c’est la guerre ? Dans ce cas, parce que je suis 
croyant,  je  me  rangerais  du  coté  de  l’Empire.  Je  justifierais  alors  les  politiques 
expansionnistes Califales qui au nom de l’Islam tant de sang versèrent, et de ceux 
qui tant veulent encore en verser.

2- Cependant, crime de lèse-Islam à présent ; puis-je me demander si Dieu aurait 
ordonné à un peuple, les musulmans, de combattre tous les autres sur cette Terre 
jusqu’à la fin des temps et jusqu’à qu’ils se convertissent tous ? La question n’est 
donc pas de  savoir  si  je  suis  un pacifiste,  une colombe égarée,  mais  bel  et  bien 
d’imaginer que Dieu nous aurait investi de cette divine mission.

-3 Mais alors comment comprendre que Dieu nous ait  dit :  “ Si ton Seigneur 
l’avait voulu, tous les hommes sur Terre eussent été croyants. Alors,  
sache donc que tu n’as pas à contraindre les gens afin qu’ils croient.” ? 
S10.V99.

4-  Mais alors que signifie : “ Ne faiblissez pas, et  n’appelez pas à la paix 
quand vous êtes en position de force…” ?

Il ne s’agirait donc pas d’un combat pour répandre l’Islam mais pour conquérir des 
territoires ? Lorsqu’un musulman lit ce verset que pense-t-il ? Se dit-il que voilà un 
conseil fort sage et stratégique, et qu’il convient de se tenir à couvert en attendant 
d’avoir  retrouvé  nos  forces  pour  aller  bouter  l’infidèle ?  Le  bouter  d’où ?  De  la 
Terre ? Par Dieu !  Nous avons combattu l’infidèle durant des siècles et à présent 



nous en serions réduits à visionner « Rambo en Afghanistan » ! Que les hérauts du 
jihâd sonnent leurs funestes trompettes, que les chantres de l’Islam triomphaliste et 
conquérant affûtent leur siwâk et pourfendent le mécréant, nous avons trouvé en ce 
verset une preuve étincelante !

5-  Mais  encore,  dès  lors  que  nous  posséderons  l’arme  atomique,  devrons-nous 
déclencher le méga prosélytisme nucléaire ? Un Hiroshima de la foi pour accomplir 
le dessein divin ! Et n’objectons pas que Dieu n’a pas voulu que tous les hommes 
croient….ce serait contradictoire…tout du moins avec nos projets…

6- Ou alors, n’ai-je rien compris ? Nous sommes en position de faiblesse et nous 
devrions attendre notre heure ? La thèse du complot islamique est donc fondée ! 
Mais alors, sous nos doctes turbans il y a-t-il des champs de mines, des idées au 
phosphore, des paroles irradiantes ? Sous nos costumes-cravates d’intellectuels se 
dissimulerait-il  un  treillis  kaki ? Dans  ce  cas,  un  terroriste  serait-il  le  fils  d’un 
théologien ayant anticipé et les kamikazes seulement des impatients ? 

7- Face à la lecture de ce verset que vous défendez, que nous proposez-vous ? Une 
lecture historisante le cantonnant à un contexte de révélation ? Mais je ne suis pas 
d’accord :  tout  verset  du  Coran  est  un  message  universel  et  intemporel,  et  un 
milliard de musulmans pensent comme moi.

8- Ou alors, un moratoire ? En attendant quoi ? Que nous soyons en position de 
force ?

9-  Les  Imâms,  les  Savants,  les  Théologiens,  les  Intellectuels,  n’auraient-ils  donc 
aucune  responsabilité ? Mais  nous,  les  musulmans  ordinaires,  disons  que  leur 
lecture les engage et nous engage. Nous disons que le cas présent cet engagement, 
on  l‘aura  compris,  mène  droit  à  la  confrontation  et  maintient  un  esprit  de 
dominateur ;  Or,  il  n’y  pas de pires  tyrans que ceux qui  ont  été  frustrés  de leur 
faiblesse.

10-  Quel  choix  face  à  cette  théologie  de  guerre ?  Le  silence ?  La  discrétion ? 
L’expectative ?  Le  double  discours ?  L’autruchisme ?  Soyons  responsables,  par 
Dieu ! Osons affronter la réalité de notre héritage.

11- Croyons-nous que l’on puisse prétendre penser l’islam sans réformer les visions 
du passé ? Que faut-il donc attendre ? Un miracle ? Ou bien que nous abandonnions 
une partie de notre Coran, contraints et forcés ?

Beaucoup de questions pour une seule réponse : Il y a urgence à relancer la réflexion 
et le dialogue, à cesser de nous empêtrer en certains acquis séculiers assenés comme 
des vérités révélées. Chaque musulman est en réalité un acteur de sa religion, il la 
construit ou la détruit. Chaque musulman est un acteur de ce monde, il le construit 
ou le détruit. 



A ma modeste contribution, le cas de ce verset litigieux devrait nous permettre de 
mesurer concrètement le chemin et les enjeux d’une lecture juste du Coran, tout 
comme il nous aidera à comprendre comment l’on peut trahir ou servir le Texte. Il 
me semble que réside là la clef essentielle du devenir des musulmans, établir une 
juste relation, de cœur et de raison, à leur Livre.

Partie I     : Que dit donc réellement ce verset      ?

Je présenterais ma démonstration en cinq points en espérant arriver à en rendre 
digeste la nécessaire technicité… c’est à ce prix que l’on peut espérer comprendre 
certaines difficultés du Coran.

Nous rappelons en note ces cinq axes de notre méthodologie exégétique,[1] cette 
étude les mettra concrètement en œuvre. De même, nous reporterons en note les 
transcriptions des originaux et certaines précisions grammaticales.

Ainsi donc, nous avons :

“Ne faiblissez pas, et  appelle à la paix quand vous êtes en position de 
force…”S47.V35.
Versus
“  Ne  faiblissez  pas,  et  n’appelez  pas  à  la  paix quand  vous  êtes  en 
position de force…” S47.V35.

1- Etude du texte : 

Cette première étape de la démarche exégétique est primordiale, mais elle est aussi 
la plus ingrate, ce dont je m’excuse. Bien évidemment nous parlons du texte arabe 
et, pour simplifier, il est possible de ne s’intéresser qu’au segment souligné dans le 
texte du verset, véritable objet du litige :

ْ.وَأَنْتُمُ الْأَعْلَوْنَ وَاللّهُ مَعَكُمْ وَلَنْ يَتِرَكُمْ أَعْمَالَكُمفَلَا تَهِنُوا وَتَدْعُوا إِلَى السّلْمِ 

Ce segment se lit : « fa lâ tahinû wa tad‘û ilâ-s-silm ».

C’est ce passage qui, nous dit-on, est compris par tous les ulémas et traduit par tous 
les  traducteurs comme  signifiant :  “Ne  faiblissez  pas  [fa  lâ  tahinû],  et 
n’appelez pas [wa tad‘û] à la paix.”  Rapidement, mentionnons que « silm » 
signifie « paix ».

-  Le  premier  verbe  « tahinû »,  « faiblir »,  est  incontestablement  marqué par  la 
négation «  lâ »,  lâ tahinû  ,  ce  qui  signifie  sans aucun doute :  « ne faiblissez 
pas ».[2]

http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_edn2
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_edn1


- Le deuxième verbe «  tad‘û  », « appeler », n’est précédé que de la préposition de 
liaison  « wa », et  il  n’est  marqué  directement  par  aucune  négation ou  autres 
prépositions  grammaticales.  Cependant,  ce  verbe  d’après  sa  graphie  ,« تَدْعُوا » 

«  tad‘û  »,  semble conjugué sur le même mode que le verbe « tahinû »[3] et là 
réside précisément la difficulté principale de ce verset. En effet, à cause de l’absence 
de préposition devant ce verbe «  tad‘û  » la phrase ne se comprend pas directement 
et, conséquemment, sept hypothèses de lecture au minimum, et non pas une seule 
comme  on  le  prétend,  peuvent  être  proposées  afin  d’en  préciser  la  structure 
grammaticale et le sens  :

a)- La première hypothèse postule que la négation  lâ marquant le premier verbe, 
« tahinû »,  gouverne  aussi  en  sous-entendue  le  verbe  « tad‘û ».  On lirait  alors 
comme ceci : « fa lâ tahinû wa [lâ] tad‘û » ce qui se comprend : “Ne faiblissez 
pas, et n’appelez pas à la paix”, le [lâ] sous-entendu négativant alors le verbe 
« appeler ».  Cette  possibilité  est  grammaticalement  correcte,  mais,  il  resterait  à 
prouver que cette négation, un ordre pouvant devenir un interdit, soit réellement 
sous-entendue. Prétendre qu’un verbe, un mot, une préposition, sont sous-entendus 
en un texte doit reposer sur des éléments probants, et ce, d’autant plus, lorsqu’il 
s’agit de la « Parole » de Dieu.

Ce cas de figure est pourtant le plus fréquemment retenu, et l’on cite généralement 
l’avis de Az-Zamakhsharî, philologue de la fin du IVème siècle de l’Hégire, mutazilite, 
mais unanimement reconnu pour sa haute compétence en la matière. Effectivement, 
il  mentionne cette  possibilité  comme grammaticalement  probable  et  valide  cette 
lecture, mais sans pour autant fournir de preuves à cette hypothèse.

b)- La deuxième hypothèse suppose que le verbe « tad‘û » est au subjonctif et que la 
particule gouvernant ce subjonctif, elle aussi sous-entendue, serait « in ».[4] Dans 
ce cas l’on comprend alors : “ Ne faiblissez pas, et si vous appelez à la paix 
quand vous êtes en position de force [sachez que] Dieu est avec vous…” La 
possibilité de faire la paix est ici clairement indiquée.[5]

Comme  précédemment,  cette  deuxième  possibilité  grammaticale  est  tout  aussi 
correcte,  et  le  même  Az-Zamakhsharî la  signale  clairement  en  son  tafsîr.  Mais, 
curieusement, lorsqu’on fait mention de cet auteur de référence cette citation est 
tronquée[6] ! J’ajouterais que d’autres prépositions régissent le subjonctif : ainsi si 
l’on suppose que la préposition sous-entendue serait « li », ce que rien selon cette 
logique n’interdit, on obtient alors : “Ne faiblissez pas, afin que vous puissiez  
appeler  à  la  paix  lorsque  vous  êtes  en  position  de  force…” D’autres 
possibilités  seraient  tout  aussi  théoriquement  envisageables  en  fonction  des 
prépositions choisies.

c)- La troisième hypothèse de lecture est citée par Tabari, le grand commentateur de 
la fin du IIIème siècle de l’Hégire, respecté spécialiste de la langue coranique. Après 
avoir rappelé la première hypothèse, il mentionne que le verbe «  tad‘û  » pourrait

http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_edn6
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_edn5
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_edn4
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_edn3


tout aussi bien être au subjonctif.[7] On supposer en cas que la préposition sous-
entendue étant alors généralement « an ». D’autres exemples coraniques de cette 
particularité sont bien connus comme par exemple en :  S42.V35. L’on doit alors 
comprendre  ainsi :  “  Ne  faiblissez  pas,  et  que  vous  appeliez  à  la  paix 
quand vous êtes en position de force [sachez que] Dieu est avec vous …” 
Le sens au final est identique à la lecture précédente.

d)- La quatrième hypothèse est aussi citée par Tabari. Il mentionne ainsi l’avis de 
Ibn Zayd, commentateur du Coran de la génération dite des Suivants, qui explique le 
verset en spécifiant que le premier verbe est une négation : « ne faiblis pas », et le 
second une affirmation : « appelle à la paix  ». On notera que Ibn Zayd estime que 
ces deux verbes, semblant pourtant à la deuxième personne du pluriel ( ne faiblissez 
pas….appelez…), doivent être compris à la deuxième personne du singulier, le sujet 
étant ici le Prophète SBSL. Le phénomène est connu, le Coran représente un état de 
la langue arabe bien antérieur aux normalisations grammaticales du IIème siècle, et le 
texte coranique comporte de nombreuses particularités grammaticales, accord des 
verbes,  des temps, des pronoms, etc.  qui au regard du canon de la langue arabe 
postérieur seraient des ‘incorrections’. Selon l’avis de Ibn Zayd ont lit alors :  “Ne 
faiblis pas, et appelle à la paix quand vous êtes en position de force…”

e)- La cinquième hypothèse est due aussi à Tabari. Il s’agit en fait d’un autre cas de 
ce que Tabari nomme subjonctif de substitution et il paraphrase le verset comme 
suit : « Ne soyez pas faibles à leur égard, et vous les appelez (ou tu les appelle) à la  
paix et à la conciliation. »[8] Signalons qu’une particularité orthographique de la 
langue arabe empêche de savoir si Tabari a voulu dire « appelez-les » ou « appelle-
les », cette dernière possibilité étant directement liée à celle évoquée par Ibn Zayd.
[9] A la note 8 nous montrons qu’au final le verbe appeler est en ce cas l’équivalent 
d’un  impératif  faible.  On  traduit  alors  selon  l’accord  retenu  le  verset  de  deux 
manières : 

- “ Ne faiblissez pas, et appelez à la paix…” et c’est cette solution qui semble 
avoir été retenue par le Professeur Hamidullah ainsi que par M. Gloton.[10]

- “ Ne faiblissez pas, et appelle à la paix…” et il s’agit là de la traduction que 
j’ai personnellement retenue.

Concernant cette dernière possibilité de traduction et afin que les arabisants n’en 
perdent pas immédiatement leur latin et leur sang-froid, nous aurons parfaitement 
noté le changement de pronom personnel. Mais, pour ne pas alourdir l’exposé, nous 
expliciterons ce fait à l’avant dernier point de la partie III.

Les  quatre  dernières  propositions  offertes  par  l’éminent  Tabari  pourraient  nous 
suffire  comme justification.  Ceux qui  voudront arrêter là leur lecture le  peuvent, 
l’argument d’autorité satisfaisant généralement les chercheurs. Mais, face en réalité 
à plusieurs possibilités, sur quels critères placer à la plus haute marche du podium la 
bonne solution ?

http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_edn10
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_edn9
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_edn8
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_edn7


A vrai dire, l’argument d’autorité et méthodologiquement faible, si ce n’est nul, et ce 
que je ne reconnais pas aux autres je ne peux l’accepter pour moi-même. Ainsi, il 
conviendra d’expliquer par quels critères rigoureux et concordants l’on peut prouver 
la  validité  d’un  choix.  C’est  donc  là  l’objet  de  la  suite  de  notre  méthodologie 
exégétique.

En toute rigueur, au terme de cette première étape essentielle nous pouvons faire le 
bilan suivant :  Sept propositions de compréhension et donc de traduction sont à 
retenir :

1 -  “Ne faiblissez pas,  et  n’appelez pas à la paix quand vous êtes en 
position de force…”

2 - “ Ne faiblissez pas, et  si vous appelez à la paix quand vous êtes en 
position de force…”

3- “Ne faiblissez pas,  afin que vous puissiez appeler à la paix lorsque 
vous êtes en position de force…”

4 - “ Ne faiblissez pas, et que vous appeliez à la paix quand vous êtes en 
position de force…”

5 - “ Ne faiblis pas et  appelle à la paix quand vous êtes en position de 
force…”

6 - “Ne faiblissez pas, et appelez à la paix quand vous êtes en position 
de force…”

7 - “ Ne faiblissez pas, et appelle à la paix quand vous êtes en position 
de force…”

Ainsi :  Il  n’existe pas, comme on le prétend, une seule lecture possible mais bien 
sept.  Grammaticalement toutes ces hypothèses ont la même valeur théorique.  De 
plus, et en résumé, cette première approche ne produit au final que deux sens, mais 
opposés ou  contradictoires :  Appeler  à  la  paix  ou  pas ?  On  notera  qu’une  seule 
possibilité sur sept s’oppose ici au principe de paix

Cependant,  nous  avons  fait  remarquer que  l’on  ne  disposait  pas  d’éléments 
permettant  d’affirmer  que  telle  ou  telle  préposition  était  sous-entendue  pour 
expliquer  la  forme  et  le  statut apparents  de  notre  verbe  « tad‘û  »,  « appeler ». 
Ainsi,  les  trois  dernières  propositions  (5-6-7)  sont-elles  largement  préférables 
puisqu’elles ne font pas recours à ce procédé, elle ne se permettent pas de supputer 
sur un éventuel sous-entendu de Dieu. Nous développerons cette idée au dernier 
point de la deuxième partie.



Malgré tout, il convient encore de rechercher en poursuivant nos étapes exégétiques 
quels autres éléments de compréhension nous permettront de départager ces deux 
possibilités théoriquement envisageables.

2 - Etude des «     circonstances de révélation     »   : 

 Il n’est connu aucune « circonstance de révélation » authentifié pour ce verset, ni 
pour aucun autre  de cette  sourate.  Cela  rend au demeurant  la  datation de  cette 
sourate difficile. Elle apparaît toutefois sans aucun doute Médinoise, sa thématique 
en atteste :  dogme, eschatologie mais aussi combat et,  dit-on, une problématique 
liée aux hypocrites. De plus, le style et le rythme la rendent proche des sourates de la 
dernière période Mecquoise. Une hypothèse classique en ferait une révélation située 
après la bataille de Badr, en l’an 2 Hégire, mais sans réellement disposer d’éléments 
pour l’affirmer. Au final, il est raisonnable de situer cette sourate dans les premières 
années de l’Hégire.

Nous ne pourrons donc pas nous aider de l’étude de « circonstances de révélation » 
pour résoudre notre problème.

3- Indications prophétiques, la Sunna :

Bien qu’il n’y ait pas de « circonstances de révélations » authentifiées connues, nous 
pouvons rechercher dans la Sunna un exemple prophétique qui nous permettrait de 
fixer une orientation aux possibles interprétations exégétiques pour l’instant encore 
en présence.  De nombreux exemples tirés de la Sunna prouvent que le Prophète 
SBSL fut toujours à la recherche de la paix et de la conciliation. Nous n’en citerons 
qu’un, parfaitement adapté au propos de ce verset :

Deux ans après la signature du traité de Hudaybyya (An 6), qui en apparence avait 
semblé  être  un  affaiblissement,  les  musulmans  purent  réunir  une  armée 
considérable  pour l’époque,  et  que l’on dit  composée  de  10.000 hommes.  Ainsi, 
lorsque  le  Prophète  SBSL marcha  à  la  tête  de  cette  armée  pour  conquérir  la 
Mecque, et s’il avait appliqué la lecture proposée classiquement pour notre verset, il 
aurait du écraser ses ennemis de 20 ans du fait de sa supériorité numérique. Or, il 
profita  de l’impression causée par sa « position de force »  pour négocier sans 
combat une reddition accordant « paix » et protection à tous les habitants de la 
ville. Il est donc clair qu’en ce cas son agissement fut en parfait accord apparent avec 
la compréhension du verset ainsi formulée : “ Ne faiblissez pas, et appelle à la 
paix quand  vous  êtes  en  position  de  force…”.  Chacun  sait,  et  là  réside 
l’argument,  que  le  Prophète  SBSL  n’agissait  qu’en  pleine  conformité  avec  la 
Révélation. Notons que le choix du singulier « appelle  » se justifie ici parfaitement 
du fait que cette décision relevait seulement des prérogatives du Prophète SBSL.

Il y a donc ici une indication puissante en faveur de l’hypothèse :  “ Ne faiblissez 
pas, et appelle à la paix quand vous êtes en position de force…”



L’on pourrait toutefois objecter que nous ne savons pas si le Prophète SBSL a agi en 
fonction du principe général  contenu en ce verset ou si,  sur injonction divine,  il 
aurait opté pour une autre stratégie à cette occasion. Bien que cette hypothèse soit 
par  trop  spéculative,  nous  la  prendrons  en  compte  par  souci  de  rationalité 
méthodologique. Nous noterons cependant que sourate “ al fath ” « la Victoire », 
S48,  annonçant la prise de la Mecque est immédiatement située dans l’ordre du 
Coran après notre V35 (S47 ne comportant que 38 versets) et cela ne peut être le 
fruit du hasard. 

Poursuivons notre analyse.

4- Etude du contexte littéral  : 

Cette  sourate  est  logiquement  de  tonalité  très  générale.  Les  38  versets  qui  la 
composent  ne  mentionnent  textuellement  et  explicitement  aucun  événement 
repérable  avec  certitude.  La  construction  est  très  particulière,  passant 
alternativement  d’un  verset  s’adressant  aux  croyants  à  un  autre  traitant  de 
dénégateurs sans autres précisions.[11] 

1- Classiquement, nous l’avons dit, il nous est proposé une lecture circonstanciée de 
cette sourate situant le discours coranique après la bataille de Badr et en vue des 
préparatifs  de  celle  de  Ohod.  On aboutit  ainsi  au  V33  où il  est  stipulé  que  les 
véritables croyants seront ceux qui auront accepté le combat en obéissant à Dieu et 
à  son Prophète.  Dans ce contexte notre  V35 dit :  « ne faiblissez donc pas  » 
conseil à comprendre comme un encouragement à affronter l’armée Qurayshite qui 
préparait la guerre (Ohod). La suite : « n’appelez pas à la paix » signifie dans ce 
contexte d’inquiétude légitime chez les musulmans à Médine « ne cherchez pas à 
cette  occasion  à  pactiser  afin  d’éviter  ce  combat  sur  lequel  vous  avez  des  
inquiétudes alors que je vous L’ai prescrit (voir  V20 et  33) ». Pour les rassurer, 
Dieu leur dit alors : « [Je vous garantis] que vous êtes [malgré les apparences] en 
position de force (ou en une position plus élevée aux yeux de Dieu] car Dieu est 
avec vous et il ne laissera pas perdre vos actions. » V35.

Cette lecture projetée sur des événements historiques particuliers conserve donc la 
compréhension « classique » : “ Ne faiblissez pas, et n’appelez pas à la paix  
quand vous êtes en position de force…”. Mais, cette historisation aboutit au 
final  à  valider  un  sens  restreint  et  particulier,  totalement  circonstancié,  et  qui 
écarterait  de fait  toute interprétation généralisable  jusqu’au-boutiste.  En effet,  ce 
sens circonstancié peut se comprendre en sa portée générale comme signifiant : Le 
premier principe est de ne jamais être en position de faiblesse, le deuxième principe 
est  qu’en certaines  circonstances  il  est  préférable  d’aller  au  combat  même si  les 
apparences laissent à penser que l’ennemi est plus fort. On comprend parfaitement, 
qu’en ce cas de figure,  refuser le  combat ce serait  capituler.  Mais  je  ne pourrais 
valider cette lecture du contexte littéral et son résultat pour deux raisons :

http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_edn11


a)-  Elle  manque  singulièrement  de  preuves :  rien  dans  le  texte  ne  permet 
explicitement de prétendre qu’il s’agit là d’un discours en lien avec les préparatifs de 
la bataille de Ohod.

b)- Rappelons que Ohod fut un demi-succès ou une demi-défaite et, dès lors, un tel 
conseil aurait été pour le moins aléatoire et la prédiction de Dieu incertaine, ce qui 
ne se peut.

2- Conformément à l’absence d’indication temporelle de cette sourate, l’on doit donc 
en faire une lecture de type général.  Il  s’agit  alors d’un discours  s’adressant aux 
musulmans sur la nécessité de combattre dès lors qu’ils sont menacés. En effet, les 
premiers  mots  du  premier  verset  sont :  « Ceux  des  dénégateurs  qui 
s’opposent à la voie de Dieu » (V1) sans autres précisions. C’est le  V20  qui, 
prescrivant  le  combat,[12] permet  de  comprendre  que  l’opposition  de  ces 
dénégateurs (kâfirûn) est de nature militaire. Or, nous retrouvons exactement ces 
mêmes mots « Ceux des dénégateurs qui s’opposent à la voie de Dieu » au 
V32, puis au  V34. Le propos de la sourate s’inscrit donc avec cohérence dans le 
cadre coranique général d’un jihâd défensif. Par conséquent, le  V35 permet en ce 
cas une double lecture :

a)- Selon la lecture « classique » du V35  : “ Ne faiblissez pas, et n’appelez pas 
à la paix quand vous êtes en position de force…”. Ceci signifierait qu’en cas 
d’agression militaire préalable, la réponse armée doit être menée jusqu’à la défaite 
des agresseurs, ce qui se comprend logiquement et n’est en rien un appel à la guerre 
totale.

b)- Selon l’autre signification possible : “ Ne faiblissez pas, et appelle à la paix 
quand vous êtes en position de force…”, la cohérence du discours n’en est pas 
pour autant rompue ; une fois les hostilités maîtrisées il est conseillé de rechercher 
une négociation de paix pour stopper le plus rapidement le conflit ; l’objectif final 
n’étant pas la recherche de la guerre mais de la paix.

Nous aurons donc pu observer que l’ensemble des sens dégagés par l’analyse littérale 
est en faveur, selon des modalités différentes, de la recherche de la paix et non pas de 
son refus conquérant.

5- Etude de la cohérence coranique : 

Ce temps est  essentiel.  Outre que la  raison l’impose et  le  nécessite,  le  Coran en 
stipule  lui-même  le  principe :  “N’examineront-ils  donc  pas  avec 
discernement  le  Coran ?  S’il  provenait  d’un  autre  que  Dieu  ils  y 
retrouveraient  certainement  maintes  contradictions.  ”S4.V82. Cette 
injonction fonde pleinement une recherche de cohérence interne sur l’ensemble du 
texte coranique, et elle lui confère une importance exégétique capitale.

http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_edn12


Or, nous lisons dans le Coran, en un même contexte d’agression possible à l’égard 
des musulmans : “Rassemblez contre eux vos forces…mais s’ils inclinent à 
la paix, alors fais de même, et place ta confiance en Dieu…” S8.V60-61.

Selon ce principe de cohérence coranique, la lecture de V35 : “ Ne faiblissez pas,  
et  n’appelez pas à la paix quand vous êtes en position de force…” est 
contradictoire avec le verset précédent.

Alors que :  “ Ne faiblissez pas, et  appelle à la paix quand vous êtes en 
position de force…” respecte a logique interne du Coran.

Notons la symétrie de construction et de propos de ces deux versets. Dans les deux 
cas il est demandé d’être en position de force mais, il est clairement indiqué que 
l’objectif, la finalité, est la recherche de la paix.

Cet  argument  de  cohérence  est  ici  hiérarchiquement  fort  et,  combiné  à  une 
possibilité  grammaticalement  correcte  et  admise,  il  impose  ici  de  comprendre  et 
traduire notre verset 35 par : “ Ne faiblissez pas, et appelle à la paix quand 
vous êtes en position de force…”

Pour être juste, il a été parfaitement perçu l’incohérence résultant de la proposition 
classique, ainsi a-t-on décidé d’abroger le verset contradicteur (S8.V61) ! D’autres 
ont  cru  distinguer  en  ces  deux  versets  des  cas  de  figure  différents,  situation 
n’impliquant  donc  pas  de  problème  de  cohérence.  Pour  la  critique :  Cf.  infra 
deuxième partie.

Synthèse : 

Nous  aurons  donc  fourni  selon  plusieurs  niveaux  d’analyse  exégétique  (les  cinq 
principes précisés en note 1) des preuves et arguments cohérents et convergents. 
Cette  démarche  exégétique  rigoureuse  aura  permis  de  prouver  quelle 
compréhension,  et  traduction,  nous  devons  donner à  ce  verset.  Parallèlement,  il 
aura  été  possible  de  dégager  la  seule  solution  possible  parmi  les  différentes 
propositions  que  nous  avons  discutées.  Ainsi,  le  sens  mis  en  évidence :  “  Ne 
faiblissez pas, et appelle à la paix quand vous êtes en position de force. 
Et Dieu est avec vous, et il ne laissera pas vaines vos œuvres.” est le seul 
qui soit compatible à la fois avec :

1) Les données grammaticales et linguistiques. 2) L’analyse contextuelle littérale. 3) 
La pratique du Prophète. 4) Le principe de cohérence coranique. Soit une parfaite 
cohésion sur l’ensemble du processus exégétique puisque nous ne disposions pas du 
cinquième point, les « circonstances de révélation ».

Inversement,  aucune  des  autres  propositions  ne  remplit  ce  cahier  de  charge.  Et 
notamment  celle  considérée  comme  « classique » :  “  Ne  faiblissez  pas  et  



n’appelez pas à la paix quand vous êtes en position de force…” qui ne 
peut conséquemment être validée.

Nous aurons pu concrètement, éléments de comparaison et de démonstration en 
main, comprendre par quels mécanismes l’on peut induire le sens d’un verset du 
Coran en fonction de choix préétablis. En l’occurrence, cet exemple illustre tout à la 
fois  une  nécessité  et  une  mentalité. Nécessité d’arguments  coraniques,  et  donc 
théologiques,  pour  justifier  les  politiques  expansionnistes  califales  sans  cesse 
demandeuses.  Nécessité  régulière  de  mobiliser  les  musulmans  au  jihâd,  parfois 
défensif, parfois offensif. Nécessité de recréer l’unité politique de la Oumma autour 
d’un  thème  fédérateur  lorsque  les  empires  et  la  Oumma  furent  menacés  de 
l’extérieur  ou de  l’intérieur.  Mentalité  d’une vision  islamo-exclusiviste.  Mentalité 
propre à un peuple qui a connu la gloire et le triomphe. Mentalité d’un peuple qui a 
connu la décadence et ne put sauvegarder qu’un espoir millénariste.

Quoiqu’il en soit, ce verset, comme tant d’autres, ne pourra légitimer la volonté des 
hommes au nom de Dieu.

Notre démonstration pourrait donc s’arrêter là.

Cependant,  pour ceux qui auraient le désir d’aller plus avant,  nous ajoutons une 
deuxième  partie  dont  les  données  instruisent  et  confortent  notre  exégèse  et 
traduction. Notamment, nous y apporterons d’autres informations justifiant que l’on 
doive  traduire  le  verbe  appeler au  singulier,  « appelle »,  plutôt  qu’au  pluriel 
« appelez », ce qui en soi serait bien la seule singularité de notre traduction…

CONCLUSION.

On l’aura compris, ce n’est point de couper les alif en quatre qui nous préoccupe 
mais bel  et bien les enjeux exégétiques.  Affirmer que le Coran nous enseigne de 
préparer la guerre pour ne pas à avoir à accorder la paix a pu correspondre à une 
certaine vision du monde et de la politique.  Mais,  nous l’aurons démontré,  cette 
géopolitique n’appartient pas au Message coranique. L’exégèse du Coran, on le voit, 
n’est en rien une discipline anodine. Chacun sait, et reconnaît, en tant que croyant, 
que notre Livre est fondateur et souverain. Toute exégèse du Texte est donc lourde 
de conséquence. 

Et nous disons ceci :

“ Le Coran, plus que notre passé, est notre avenir.” 

Il y a urgence, au temps présent, à ce que nous lisions le Coran autrement que sous 
la  houlette  de  nos  prédécesseurs.  Nous  devons  fournir  à  nouveau  un  tel  effort 
exégétique, car il en va de notre devenir en ce monde nouveau. Cela ne signifie pas 
qu’il faille effacer avec dédain les acquis transmis par les anciens commentateurs du 
Coran.  Il  n’  y aurait  là  qu’une funeste  influence d’une modernitude destructrice. 



Mais,  en  toute  lucidité,  et  en  toute  objectivité,  force  est  de  reconnaître  que  le 
contexte historique ayant donné lieu à certaines de ces lectures est définitivement 
révolu. Il nous faut donc développer un esprit critique, méthodologiquement fondé, 
afin de dégager, non pas une exégèse en conformité avec notre réalité,  mais une 
exégèse conforme d’avec le Coran. Cela en toute littéralité, pour la recherche du sens 
intemporel et universel de la Révélation, sens qui ne peut qu’être, par essence, qu’en 
parfaite adéquation avec notre situation actuelle.

D’aucuns prétendent « penser le Coran » en le reléguant aux oubliettes de l’Histoire, 
ce n’est point notre propos. D’autres laissent en suspend les difficultés dont nous 
avons héritées et proposent un « penser autour du Coran ». Pourrait-il y avoir d’un 
coté des « nouveaux penseurs de l’Islam », et de l’autre des exégètes coupés de notre 
réalité depuis des siècles ! Cet état de fait est schizophrénique.

Ou bien cela signifie-t-il que la pensée islamique s’autonomise et que l’exégèse doit 
être confiée à ceux qui, selon cette logique ne seraient donc pas considérés comme 
des penseurs ? Cette délégation de l’exégèse des textes par nos intellectuels nous fait 
courir, d’une part, le risque d’adhérer à un discours déconnecté du Coran, et, d’autre 
part,  conséquence  directe,  elle  programme  à  terme  l’abandon  du  Coran  comme 
fondement de la pensée islamique.

Il y a urgence, encore une fois, à ouvrir le dialogue et l’effort, l’ijtihâd, dans la plus 
grande  fidélité  au  Texte  et  selon  des  exigences  de  rationalité  et  de  fiabilités 
renforcées. Déverrouiller ce cœur dont nous parle le Coran, le cœur sémite, le siège 
de l’intelligence et de la sensibilité conjointes.

C’est à cette unique perspective, à notre modeste mesure, que nous nous efforçons 
d’appeler et de participer.

Dr Al Ajamî.

Partie II     : Quelques compléments d’informations et de réflexion  . 

• De l’abrogation.

Al Qurtubî rappelle que ce verset, lu selon l’opinion majoritaire :  “ Ne faiblissez 
pas, et n’appelez pas à la paix quand vous êtes en position de force…”, 
abroge, de l’avis de nombreux commentateurs du Coran, le verset que nous avions 
cité au sujet de la nécessaire cohérence du Coran :  “…mais s’ils inclinent à la 
paix,  alors  fais  de  même,  et  place  ta  confiance en Dieu…”S8.V61. La 
cohérence interne du Coran, qui était menacée par une interprétation contradictoire 
est ainsi promptement rétablie. A ceci près, que ce même Al Qurtubî mentionne, 
qu’à l’inverse, d’autres ont soutenu que notre verset était abrogé, et ce par ce même 
V61.S8 !  Il  y  a  en  cette  auto-annulation  l’aveu  de  l’artifice  total  du  principe 
abrogeant-abrogé. Sur quels critères décide-t-on du caractère abrogeant ou abrogé ? 
Encore une citadelle que l’on ne devrait pas approcher ? Je préciserai seulement, 



que  si  nous  voulions  valider  le  verset  censé  fonder  le  principe  d’abrogation, 
S2.V106,  ce  principe,  selon  la  lettre  même de  ce  verset,  serait  une  prérogative 
purement divine, et cela se comprend aisément. 

Cet exemple démontre en soi l’arbitraire régnant en ce domaine. Comment pourrait-
il  en  être  autrement,  alors  même  qu’aucun  verset  du  Coran  ne  stipule  être 
l’abrogeant  ou  l’abrogé  d’un  autre,  et  que  le  Prophète,  dont  on  serait  en  droit 
d’attendre que cette prérogative ne relève que de sa seule connaissance, n’a jamais 
cité en un hadîth authentifié un tel  phénomène, et encore moins précisé que tel 
verset était abrogé ou abrogeant !

User du concept d’abrogeant-abrogé est déjà, pour nous, l’aveu d’une contradiction 
perçue entre l’interprétation soutenue et d’autres versets s’y opposant, l’arme fatale 
consistant à déclarer abrogé le verset contradicteur. Je dis bien contradicteur et non 
pas  contradictoire.  Sans  vouloir  d’avantage  ici  discuter  du  principe,  nous  dirons 
simplement que tout verset déclaré abrogeant ou abrogé est ainsi qualifié par les 
commentateurs  en  fonction  de  leurs  propres  interprétations  et  sans  aucune 
possibilité de pouvoir prouver leurs dires par le Coran ou le Hadîth.

Pour être complet,  et concernant notre verset,  certains ont cherché à contourner 
l’obstacle  de  cette  abrogation  réversible.  Ils  ont  donc  bien  voulu  croire  qu’entre 
S8.V61 et notre  S47.V35 les circonstances historiques étaient différentes et que, 
par conséquent, ces deux versets traitaient de sujets différents. De plus, dans un cas 
ce serait les ennemis qui demandent la paix, et dans l’autre les musulmans qui ne 
doivent pas la demander. Que l’on m’explique sur quel fil  de sabre se situe cette 
distinction aussi casuistique que déconnectée de la réalité. Comment demander la 
paix quand on sait que l’adversaire doit la refuser de principe ?!

• De l’argument d’autorité.

Il s’agit d’une pratique classique et traditionnelle consistant à renforcer une opinion 
admise par la mention itérative d’autorités de référence, un adoubement intellectuel 
en quelque sorte. Bien souvent, il est le refuge d’une fausse recherche, les avis des 
commentateurs  passés  remplaçant  à  moindre  coût  un investissement intellectuel 
personnel. Il nous faudra observer que l’argument d’autorité, méthodologiquement 
nul, est par contre psychologiquement d’une grande efficacité contraignante. En sa 
forme extrême ce procédé, qui n’a rien de scientifique, prend la forme de l’ijmâ‘a 
ou consensus.

Là  aussi,  la  partialité  l’emporte  de  principe  et,  en  notre  exemple,  il  a  été 
soigneusement omis de mentionner comme nous l’avons signalé certains avis cités 
par Tabari, ou la remarque complémentaire de Az-Zamakhsharî, puisqu’elles sont 
contraires  à  l’opinion  qui  s’imposa.  Cet  oubli  s’explique  aussi  du  fait  même  de 
l’argument d’autorité, celui-ci incitant inconsciemment de ne pas chercher plus loin, 
une autocensure frisant le suicide intellectuel. 



Au sujet de ma traduction, il a été appliqué le même principe en affirmant que toute 
les traductions donnaient le même sens : « Ne faiblissez pas, et n’appelez pas 
à la paix  ». Là aussi, partialité ou insuffisance, cela alors même que nous avions 
cité le Professeur M. Hamidullah ayant traduit : “ Ne faiblissez pas, donc, mais 
appelez  à  la  paix alors  que  vous  avez  le  dessus…”.  Nous  aurons 
présentement ajouté la contribution de M.Gloton.

 

L’inexistence réelle d’un consensus, même en une temps donné, rend en soi aussi 
inutile que faux tout argument d’autorité tel que : « Tous les ulémas ont dit » », ou 
conséquence directe :  « Celui  qui dit  le contraire n’est  donc pas un savant »,  ou 
conséquence  de  la  conséquence :  « Si  son  avis  est  différent  c’est  donc  un 
hérétique  »…sans autres commentaires.

• Ce verset est-il ambigu ?

Il convient à présent de pénétrer plus avant au cœur même de la problématique ; 
une ambiguïté  « ortho-graphique » en ce verset,  nous l’avions signalé,  qui  est  le 
véritable support de la difficulté de compréhension. Et, pour être tout à fait précis, il 
conviendra  d’examiner  une  subtilité  que  nous  avions  laissée  volontairement  en 
suspend jusqu’à présent.

Quelques  connaissances  d’arabe  s’imposent  pour  aborder  ce  dernier  sujet,  nous 
espérons pouvoir exposer la problématique simplement : 

Mais, auparavant, faisons l’observation suivante : D’aucuns pourraient être tentés de 
penser que ce verset est ambiguë. En effet, nous l’avons vu, il a été proposé plusieurs 
interprétations que l’on pouvait réduire théoriquement à deux sens contradictoires. 
Nous pourrions refuser la question, attendu que nous avons démontré qu’une seule 
possibilité  était  fondée.  Mais,  un verset  peut-il  être  ambigu ?  Cela  n’a  pas,  pour 
nous,  de  sens.  Comment  Dieu  en  sa  dernière  Révélation  pourrait-il  avoir 
communiqué un texte comportant des ambiguïtés ?! Nous renvoyons ce débat de 
fond, faute de pouvoir ici ouvrir ce dossier.

Cependant,  notre  problématique  provient  malgré  tout  à  l’origine  d’une 
« ambiguïté » du verset  35 car, comme il n’ y a pas de fumée sans feu, il n’y a pas 
d’interprétation sans supports. Je le répète, la présence de cette « ambiguïté » d’un 
type très particulier comme nous allons le constater, ne signifie en rien que le verset 
soit en lui-même ambigu.

Présentement,  l’équivoque  provient  d’un  problème  d’écriture,  de  graphie 
orthographique plus exactement :



Relisons le segment litigieux en arabe :  ِا إِلَى السّلْمَتَدْعُو و تَهِنُوافَلَا  , « fa lâ tahinû wa tad‘û 

ilâ-s-silm ».  Nous avions fait  observer dans la partie grammaticale que le verbe 
« da‘â », « appeler  », conjugué « tad‘û », était au cœur du problème. C’est qu’en 
effet, lue directement sous cette forme, cette phrase ne peut en arabe se comprendre 
clairement. Le verbe tel qu’il apparaît dans le texte coranique « tad‘û  »,  َتَدْعُوا, a la 

forme graphique d’un apocopé ou d’un subjonctif à la deuxième personne du pluriel, 
pluriels qui dans l’écriture de l’arabe sont marqués graphiquement par un alif final. 
Toutefois,  nous  l’avons  vu,  ce  verbe  nécessitait  alors  d’être  induit  par  une 
préposition entraînant un de ces deux modes verbaux (apocopé ou subjonctif), or 
cette  préposition  est  absente  du  texte  concernant  le  verbe  « tad‘û  ».  Autre 
observation,  la  graphie  de  ce  verbe  évoque  celle  du  premier  verbe,  « tahinû », 
« faiblissez »,  «  porteur d’un alif final, ce qui laisserait à penser que « tad‘û ,تهنوا 
est conjugué lui aussi comme « tahinû » à la deuxième personne du pluriel. Il fut 
par  conséquent  logiquement  imaginé  qu’une  telle  préposition  devait  être  sous-
entendue, ce qui est grammaticalement possible et envisageable ; d’où les diverses 
solutions et suppositions grammaticales ayant donné lieu à autant d’interprétations 
y  compris  opposées  en  sens.  En  ces  hypothèses  grammaticales  l’on  a 
majoritairement cherché à conserver le verbe  appeler à la deuxième personne du 
pluriel « appelez » car c’est ce que semble bien témoigner la graphie coranique, َتَدْعُوا 
,du  fait  de  la  présence  du  alif  orthographique  final.  Ce  choix  relève  aussi  de  la 
recherche d’une interdiction qui, à défaut d’être explicitement mentionnée, le sera 
alors implicitement.

Tel est donc la nature exacte de « l’ambiguïté » de ce verset.

• Pour quelles raisons ai-je choisi de traduire : «  Ne faiblissez pas, et 
appelle à la paix  » ? 

Nous l’avons dit, il s’agit là de la seule singularité de notre traduction, mais il ne 
s’agit à vrai dire que d’un détail de puriste, puisque cela ne modifie en rien le sens 
voulu par le verset. Et même si nous rappelions que Ibn Zayd avait compris les deux 
verbes,  « faiblir et  appeler »  au singulier,  il  nous  reste  à  expliciter  notre  propre 
choix.

Nous aurons compris  que toute la  problématique,  « l’ambiguïté »,  provient de la 
présence d’une simple lettre, le alif porté à la fin du verbe َتَدْعُوا. Cet alif, répétons-le, 

ne se prononce pas et il ne sert par convention qu’à marquer le pluriel. Or, il s’agit 
d’une  convention  d’écriture  bien  postérieure  au  Coran.  Dans  les  plus  anciens 
manuscrits, l’usage de la lettre alif, quelque soit sa position dans les mots, est très 
irrégulier et sans règles sûres. Nous savons tous que le Coran n’est pas descendu 
tout écrit du Ciel mais que, lorsque les premiers scribes du Prophète, notamment 
Zayd ibn Thâbit  pour Abû Bakr et  ensuite  Uthmân,  et  ceux qui  lui  succédèrent, 
eurent  à  mettre  par  écrit  le  Coran,  ils  utilisèrent  une  écriture  archaïque  très 
défectueuse, notamment : pas de points diacritiques, pas de voyelles, et un usage du 



alif  très  aléatoire.  L’écriture  fut  progressivement  améliorée,  les  conventions 
précisées et fixées. Concernant le texte même du Coran, la graphie actuelle remonte 
à l’édition dite du roi Fouad de 1923. Cette dernière révision, qui avait entre autres 
objectifs de normaliser l’orthographe de la version dite Hafs, a malgré tout laissé des 
centaines de « particularités »  de ce genre.[13] Le lecteur inattentif  ne les  relève 
généralement pas,  ou les  corrige par automatisme dès lors  qu’il  est  arabophone. 
Toutes les éditions courantes du Coran sont établies à partir de ce travail de 1923.

Ceci étant, notre recherche nous a conduit à observer dans le Coran des anomalies 
relatives à l’écriture du verbe « da‘â », « دعا », « appeler » qui donne notre fameux 
tad‘û. Ces anomalies s’expliquent principalement du fait de l’irrégularité de ce type 
de verbes que l’on qualifie d’ailleurs de défectueux. Citons un exemple significatif en 
S70.V17 :

وَتَوَلّىتَدْعُوا أَدْبَرَ  مَنْ    " qui se lit « tad‘u man adbara wa tawallâ » et se traduit : « Il 

appelle celui qui se détourna et se déroba » si l’on traduit le sujet du verbe qui 
est au V15 par « feu ou Enfer ». Ou bien on traduit aussi par : « Elle appelle celui 
qui se détourna et se déroba  » si on traduit le sujet (lazâ) par « flamme ». En 
arabe ce mot est féminin. Toutes les traductions que j’ai consultées concordent, bien 
que ce ne soit aucunement une preuve, et donne l’accord du verbe tad’û au singulier 
car,  et  là  réside  la  preuve,  il  ne  fait  aucun  doute  que  le  sujet,  « feu »,  ou 
« flamme »[14] est  un et  entraîne  un accorde  du verbe  « appeler »  au singulier. 
Pourtant,  comme on peut  le  constater  en ce verset,  le  verbe  da‘â,  « appeler »  a 
graphiquement une forme plurielle  « tad’û », ce qui est tout à fait تَدْعُوا   fautif  du 

point  de  vue  des  règles  d’écriture  normalisée  mais  parfaitement  identique  au 
« tad’û », تَدْعُوا de notre verset 35. Il y a donc ici une «     anomalie     »   similaire.

Pour  illustrer  et  confirmer  que  de  manière  générale  la  graphie  du  alif pose 
problème dans les transcriptions du Coran, nous pouvons rapidement citer un autre 
exemple relatif à la mention incorrecte d’un alif en fin de verbe. Le verbe talâ,تلى , 
« réciter », est en effet du même groupe que le verbe da‘â, et nous lisons :

 عَلَيْهِمْ آَيَاتِكَ وَيُعَلّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزَكّيهِمْ إِنّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ يَتْلُوارَبّنَا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ

 “ Seigneur, suscite leur un Messager qui soit des leurs et qui leur récite 
tes versets…” S2.129.

 De fait,  dans le texte arabe, le verbe « réciter » porte un alif final « يَتْلُوا » qui lui 

confère  en  apparence  une  forme  pluriel  alors,  qu’à  l’évidence,  s’agissant  du 
Prophète,  ce  verbe  devrait  s’écrire  sous  la  forme  de  la  deuxième  personne  du 
singulier « يتلو » sans alif final. La recherche pourrait multiplier les exemples de ce 

genre.

http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_edn14
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_edn13


Il est donc logique et probable de penser que dans le verset que nous étudions nous 
sommes dans un cas semblable et que la graphie « تَدْعُوا » est incorrecte. Il  aurait 

donc fallu transcrire « تدعو » sans alif final, donc à deuxième personne du singulier. 

Ceci justifie en partie notre traduction : « et appelle à la paix ».

Il existe de plus une confirmation complémentaire : Nous avons montré que selon le 
respect de la cohérence interne du Coran, les versets :  “Rassemblez contre eux 
vos forces…mais s’ils inclinent à la paix, alors fais de même, et place ta  
confiance en Dieu…” S8.V60-61 avait même signification que notre  V35  :  “ 
Ne faiblissez pas, et appelle à la paix quand vous êtes en position de  
force…”.  Si les sens en sont identiques, ces deux versets sont aussi symétriques 
structurellement parlant : L’on remarquera dans le premier verset tout d’abord un 
verbe  au pluriel  « Rassemblez contre eux vos forces »,  puis  un passage  au 
singulier « s’ils inclinent à la paix, alors fais de même ». Ceci s’explique du 
fait  que  si  l’effort  de  guerre  est  collectif,  justifiant  un  pluriel,  la  décision  et  la 
conclusion de la paix ne peut appartenir qu’au Prophète ou à une autorité ce qui 
justifie  alors  l’emploi  du  singulier.  Ceci  nous  amène  à  penser  qu’il  en  est 
rigoureusement de  même en notre  verset :  « Ne faiblissez pas »  au pluriel,  et 
« appelle à la paix » au singulier, pour logiquement les même raisons.

• Une dernière réflexion.

Sans vouloir aucunement supputer sur « l’intention » de Dieu, l’on peut toutefois se 
poser la question suivante :  Lorsqu’il  s’agit  d’interdire  une chose -et qui plus est 
lorsqu’il  s’agit  d’interdire  de  rechercher  la  paix,  chose  d’importance-  pourquoi 
décider  d’une  formulation  qui  ne  soit  pas  totalement  explicite ?  Pourquoi  donc 
choisir de formuler cet ordre en recourant à une interdiction sous-entendue, non 
mentionnée dans le texte ? Pourquoi n’avoir pas fait recours à la négation explicite 
[lâ] ce qui aurait levé toute ambiguïté, clarté qui s’imposait au vu de l’importance du 
sujet ?

Or, à l’inverse, cette supposée insuffisance apparente du verset entraîne au moins 
sept  compréhensions  différentes  et,  au  final,  deux ordres  strictement  contraires. 
L’on  ne  peut  vouloir  dire  en  même  temps  « n’appelez  pas  à  la  paix »  et 
« appelez à la paix ». Si l’on suit ce raisonnement de simple bon sens, et si l’on 
admet que le discours de Dieu peut avoir sûrement des raisons qui nous échappent, 
l’on ne peut tout de même pas penser qu’Il introduirait Lui-même des ambiguïtés en 
Sa Révélation, qui plus est sur des sujets d’une aussi grande importance. Vouloir 
fonder une interdiction en recourant à des indications sous-entendues ne peut être 
que source de malentendus. L’on peut donc en conclure qu’en ce verset il ne peut y 
avoir de préposition sous-entendue ; Ainsi, sur l’ensemble des diverses hypothèses 
de  compréhension  proposées,  une seule  est  issue  d’une telle  lecture,  c’est-à-dire 
selon les modalités d’un discours direct  grammaticalement correct et pleinement 



explicite :  “ Ne faiblissez pas,  et appelle  à la paix quand vous êtes en 
position de force…”

Malgré tout, nous avons parfaitement conscience que cette démonstration ne pourra 
jamais  être  totalement  suffisante  puisque  l’historicité  du  document,  le  Coran, 
semble porter définitivement trace de cet alif. Au final, point n’est là l’important.

Mais, d’une part, nous aurons démontré que la compréhension « classique » de ce 
verset  ne  reposait  que  sur  un  argumentaire  faiblement  étayé  ne  résistant  pas  à 
l’analyse.  D’autre  part,  nous aurons apporté  un nombre conséquent  d’arguments 
cohérents  et  convergents  qui  justifient  largement  que  nous  retenions  une  autre 
possibilité  de  compréhension.  Nous  aurons  démontré  sans  conteste  et  par  de 
multiples voies méthodologiquement probantes que ce verset posait et confirmait 
des principes coraniques primordiaux :

1- La guerre n’est pas un objectif en soi, mais une nécessité lorsqu’il s’agit d’assurer 
la défense des musulmans.

2- La force et la puissance relèvent de l’action dissuasive.

3- Corollaire direct de ces deux principes : la paix est l’objectif premier, tout doit être 
mis en œuvre pour parvenir à cette noble solution.

[1] Je préciserais ici que je n’ai pas pour objectif ni méthode de torturer les versets jusqu’à ce qu’ils 
finissent  par  avouer  ce  que  je  pense.  Tout  comme  il  me  parait  inconcevable  qu’un  verset, 
prétendument au nom de la multiplicité des interprétations fournies, puisse signifier tout et son 
contraire !  
Progressivement, j’explicite sur Oumma ma méthodologie exégétique en la série « Comprendre le 
Coran ». Mais, pour l’instant, je dirais seulement ceci : Mon présupposé est celui de la neutralité 
face à l’énoncé du texte. Il s’agit alors d’analyser le signifiant pour passer au signifié, en d’autres 
termes,  lire  le  texte  pour  le  comprendre.  C’est  cela,  et  uniquement  cela  que  nous  nommons 
exégèse, le reste est commentaires. Cette démarche objective repose principalement sur cinq axes 
participant tous de la littéralité : 

  - La sémantique, la lexicographie, la grammaire et la syntaxe.
  - La recherche contextuelle liée aux « circonstances de révélation » authentifiées.
  - Les indications prophétiques, la Sunna authentifiée.
  - L’analyse contextuelle, c’est-à-dire l’environnement textuel où s’inscrit le verset en la sourate.
  - La cohérence du verset étudié sur l’ensemble du propos coranique.

Méthode somme toute classique, mais qui menée avec objectivité et rigueur permet d’extraire le 
sens voulu par un verset.  Ce processus ne possède de valeur que si l’on prend soin de ne pas 
investir  à chaque étape certains présupposés ou acquis,  et  si  l’on ne valide les  résultats  qu’en 
fonction  de  leur  cohérence  niveau  par  niveau  et  transversalement  pour  l’ensemble  des  cinq 
approches suivies. Enfin, nous postulons du fait que le sens ainsi mis à jour aura toujours valeur et 
vocation universelles et intemporelles quelque soit le degré circonstanciel du verset. L’étude de ce 
verset illustrera la cohérence et la force probante de cette méthodologie. 

http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_ednref1


[2]  Techniquement le verbe de cet impératif négatif est à l’apocopé, al mudâr‘i al majzûm.

[3] Apocopé  mais  aussi  subjonctif,  car  on  ne  peut  distinguer  ces  deux  temps  aux  2ème et  3ème 

personnes du pluriel.

[4]      « In  » est une préposition d’hypothétique entraînant le subjonctif.

[5]  L’expression الْأَعْلَوْنَ   , وَأَنْتُمُ   « wa antum al a‘lawn » peut signifier  soit : être en position de 

force,  avoir le dessus,  être les plus forts, mais aussi  : être en position élevée, être élevés. L’on 
aurait pu ici retenir le deuxième choix et traduire : “ Ne faiblissez pas, et si vous appelez à 
la paix, [sachez que] vous êtes plus élevés et Dieu et avec vous…”.

[6]  Je cite : « aw mansûb li idmâri in », ce qui se traduit : « Ou bien cela se comprend comme 
un subjonctif induit par la préposition « in » sous-entendue. Tafsîr al Kashshâf.

[7]  wa al wajhu al âkhar an-nasbu ‘alâ-s-sarfi.

[8] Je  cite :  « lâ  tad‘ufû ‘anhum wa tad‘uhum ilâ-s-sulhi wa-l-musâlamati. » En  cette 
paraphrase Tabari n’introduit pas de préposition supposée sous-entendue en disant : « lâ tad’ufû 
‘anhum wa [lâ] tad‘ûhum ilâ-s-silmi » puisqu’il a étudié ailleurs cette possibilité, Cf. point c) 
et  note  7.  En  conséquence,  sa  présente  paraphrase  du  verset  apparaît  bien  comme  un  cas 
d’application  de  ce  qu’il  a  nommé  un subjonctif  de  substitution  concernant  la  forme verbale 
tad’û , c’est-à-dire en ce cas sans préposition sous-entendue. Sa paraphrase signifie alors : « Ne 
soyez pas faible  à leur égard,  et  vous les appelez (ou « et  tu les  appelle ») à la paix et  à  la  
conciliation ».  Cette paraphrase rend bien « l’archaïsme », c’est-à-dire un état ancien de la langue 
coranique,  de  cet  emploi  particulier  qui,  une fois  bien compris,  revient  en fait  à  formuler  un 
impératif  faible  par  l’emploi  d’un  subjonctif  sans  préposition.  De  ce  fait  l’on  doit  traduire : 
« appelez à la paix » [ou « appelle à la paix]. Pour que ce point délicat soit tout à fait clair, 
nous préciserons que ceci peut aussi se déduire du fait que Tabari n’a en aucune façon employé en 
sa paraphrase l’impératif « ud‘û » ou le présent « tad‘ûna », mais a cherché par cette paraphrase 
à illustrer ce que pouvait signifier l’emploi très particulier de la forme verbale tad‘û en ce verset. 

[9] En effet, il existe dans le texte de Tabari une confusion graphique entre tad’u hum,  ,تدع + هم 
soit  la  deuxième  personne  du  singulier  au  présent  ou  à  l’apocopé,  et  tad’û  hum تههدعوا + هههم, 
« appelez-les »,  deuxième  personne  du  pluriel  à  l’apocopé  ou  au  subjonctif,  qui  toutes  deux 
s’écrivent  de la  même manière lorsque un pronom, ici تههدعوهم   hum, ,هههم   leur  est  affixé,  le  alif 
marquant  le  pluriel  disparaissant  alors  orthographiquement.  Donc,  de  part  cette  imprécision 
orthographique et du fait que Tabari mentionne l’avis de Ibn Zayd pour qui le verbe appeler est au 
singulier, l’on ne peut réellement savoir l’accord choisi par Tabari en cette phrase. 

http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_ednref9
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_ednref8
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_ednref7
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_ednref6
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_ednref5
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_ednref4
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_ednref3
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_ednref2


[10] Concernant la traduction du Professeur M. Hamidullah, il faut bien évidemment le lire en sa 
traduction véritable.  En effet,  la  traduction dite communément de Hamidullah,  très largement 
diffusée  par  les  autorités  saoudiennes,  n’est  pas  la  sienne.  Elle  comporte  de  très  nombreuses 
différences  destinées  à  labelliser  la  lecture  wahhabite,  ce  verset  en  est  un  bon  exemple.  Le 
Professeur M. Hamidullah a par ailleurs officiellement désavoué cette traduction. Je dois signaler 
ici une imprécision de ma part. J’avais dit que ma traduction était aussi celle de M. Hamidullah 
signifiant  ainsi  qu’il  traduisait  en  positif « l’appel  à  la  paix »  et  non  pas  en  négatif  « ne  pas 
appeler à la paix ». Mais, nous venons de le citer, il emploie en sa traduction « appelez à la 
paix », alors que j’avais personnellement traduit « appelle à la paix ». Ne consultant pas les 
traductions pour traduire je n’avais pas relevé, par inadvertance, la différence lors de ma citation, 
que l’on veuille bien m’en excuser.

M. Gloton,  éminent  spécialiste  de  la  langue  coranique,  en  son  considérable  ouvrage « Une 
approche du Coran par la grammaire et le lexique  », mentionne que l’on peut aussi traduire : “ 
Ne faiblissez pas, et sollicitez la paix. ” 

[11]  De façon caractéristique les versets se terminent soit par le pronom kum (vous), soit par le 
pronom  hum (eux)  ou  parfois  hâ (elles).  Ce  procédé  donne  à  cette  sourate  un  rythme  très 
particulier,  mais l’usage de ces pronoms et l’alternance rapide majore de fait l’impression d’un 
discours dépersonnalisé, général.

[12] C’est d’ailleurs de là qu’est tiré à juste titre l’autre nom de cette sourate : « Le combat ».

[13]  Signalons  que  certaines  versions  électroniques  normalisent  à  présent  nombre  de  ces 
incorrections.

[14] Précisons qu’en arabe la plupart des formes conjuguées indiquent par elles-mêmes le genre 
du sujet sans que l’on ait à recourir à des pronoms. Mais, toutefois, l’on ne peut distinguer au 
mode  présent  la  deuxième  personne  du  singulier  masculin  (tu)  de  la  troisième  personne  du 
singulier féminin (elle) cas où le verbe s’écrivant et se prononçant alors de la même manière. Seul 
le contexte ou plus rarement l’ajout de pronom permet de préciser le cas.

Troisième partie publié le 18/06/2010

 Il m’a été ordonné de combattre les gens jusqu’à ce qu’ils disent il n’y a 
de dieu que Dieu.  »

L’actualité,  la  réalité,  est  là  qui  sans cesse nous interpelle ;  violence et  injustice, 
assoiffées soeurs de sang, attisent les braises, encore comme toujours, d’un foyer 
jamais  éteint  en le  coeur des hommes.  Et  plus,  crime ajouté à  l’horreur,  pas  un 
partisan qui ne mêle à la folie des hommes la Religion. Mais, pour que ces jours de 
colère légitime n’engendrent la haine, s’impose à nous que nous prenions un temps 
de réflexion au sein même de la tourmente ; nous ne serions à même de l’exiger de 
l’autre…

Nous avions donné en une première partie à travers des citations du Coran l’esprit 
véritable de l’Islam quant à « guerre & paix, violence  » et leur bâtard, le terrorisme. 

http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_ednref14
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_ednref13
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_ednref12
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_ednref11
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4775#_ednref10


Nous avions  dû alors  montrer  que les  versets  en apparence  « bellicistes »,  tel  le 
« verset du sabre », avaient tous fait l’objet de manipulations, non pas textuelles 
mais interprétatives. En la deuxième partie,  « La colombe à l’épée »,  nous avons 
longuement analysé par quels mécanismes l’on pouvait inverser le sens d’un verset 
non conforme à la volonté martiale des pouvoirs ayant exercé leur autorité sur le 
monde  de  l’islam.  Nous  avions  par  là  mis  en évidence  un principe  essentiel :  la 
cohérence  pleine  et  entière  du Coran.  Il  nous  sera  donc donné de  sonder en ce 
dernier volet la cohérence entre le Hadîth authentifié et le Coran ou, vu de l’autre 
coté du miroir, l’incohérence que la volonté des hommes induit. A cette fin, nous 
l’avions annoncé, nous allons nous intéresser à un hadîth authentifié,  sahîh, très 
célèbre, l’archétype par excellence de tout un pan idéologique :

D’après  Abû  Hurayra,  le  Messager  de  Dieu  a  dit :  « Il  m’a  été  ordonné  de 
combattre les gens jusqu’à ce qu’ils disent qu’il n’y a de dieu que Dieu. Qui dit cela,  
je respecterais sa vie et ses biens, sauf ce que de droit, en dehors de quoi il ne devra  
de compte qu’à Dieu. » 

Quoiqu’on en dise, quoiqu’on en lise, le propos est clair ; une déclaration de guerre 
permanente devant amener toute l’humanité à l’Islam.

A priori  le  texte  est  limpide,  véritable  mur,  forteresse  imprenable  aux  murailles 
parfaitement lisses, les mots ici ne semblent laisser prise à aucune interprétation et 
je ne pratique de toute façon pas l’interprétation. Au sommet de cette citadelle des 
générations  de  guerriers  brandissent  l’étendard  de  l’islam  conquérant.  Mais 
l’inscription en ces bannières, celles qui flottèrent aux vents porteurs de conquêtes 
et  de  bénédictions  divines,  celles  qui  aux  flamboyants  matins  promettaient 
abondances de butins, d’or, de femmes et de chevaux, est plus cinglante encore1 : 

« Il m’a été ordonné de combattre les gens

jusqu’ à ce qu’ils disent qu’il n’y a de dieu que Dieu »

Mais alors comment concilier ces paroles, pourtant parfaitement authentifiées, et les 
principes généraux de l’Islam ? Comment gérer cette insupportable  contradiction 
entre le Hadîth et le Coran, car nous le savons tous, ou devrions le savoir, le Coran 
enseigne que les hommes adhèrent librement à la Révélation ou refusent librement 
de suivre l’ultime rappel de Dieu. Parallèlement, le Coran, nous l’avons à présent 
démontré, interdit d’être l’agresseur.

Nous lisons :

“ Point de contrainte en religion…” S2.V256.

“  Leur  guidée  ne  dépend  pas  de  toi,  car  Dieu  guide  qui  Il  veut…” 
S2.V272.

http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote1sym


“  Aucune  âme  ne  connaîtra  la  foi  sans  que  Dieu  ne  l’ait  permis…” 
S10.V100.

“ Dis : « Je ne suis qu’un Avertisseur et un Annonciateur…” S7.V188.

“  Proclame : « La vérité provient de votre Seigneur. » Ainsi donc, qui 
veut croie et qui veut donc mécroie… ” S18.V29.

“Nous  savons  parfaitement  ce  qu’ils  disent.  Tu  n’exerceras  sur  eux 
aucune contrainte,  rappelle  donc seulement par le  Coran quiconque 
craint ma mise en garde.” S50.V45.

Nous  pensons  de  même  à  un  principe  théologique  essentiel,  parfaitement 
caractéristique de l’Islam, seule religion à l’avoir inscrit en lettres d’or en son Livre. 
Parole  de sagesses inépuisables   :  “ Si ton Seigneur en avait décidé ainsi, 
tout ce que porte la Terre aurait cru. Est-ce à toi de contraindre les 
gens à devenir croyants !” S10.V99.

Et  contre  toute  hégémonie religieuse,  comment  ne  pas  nous  rappeler :  “…A 
chacun Nous avons indiqué une voie générale [shir‘atan] et un chemin 
spécifique  [minhâjan]. Si Dieu l’avait voulu il aurait fait des hommes 
une  seule  communauté  [religieuse],  mais  il  en  est  ainsi  afin  de  vous 
éprouver par ce qu’il vous a attribué. Rivalisez donc en bonnes œuvres, 
car  c’est  à  Dieu que vous ferez  tous retour.  Il  vous informera alors  
quant à vos divergences. ” S5.V48.

Nous avons vu les règles fondamentales présidant au Jihâd et nous savons qu’il ne 
peut être que défensif et non expansionniste ; ce que tout esprit sensé et tout cœur 
équilibré sait : “ Autorisation leur est donné de se défendre lorsqu’ils sont  
combattus…“ S22.V39.

“  Combattez  sur  la  voie  de  Dieu  ceux  qui  vous  combattent  et  ne  
commettez aucune exactions…” S2.V190.

“ Et lorsqu’ils souhaitent la paix, fais de même, et place ta confiance en 
Dieu…”S8.V61.2

Ce hadîth abrogerait-il donc le Coran ? Le Prophète, contre l’avis du Coran, a-t-il 
prôné  un  Jihâd  permanent  contre  toute  l’humanité ?  Que  signifient  alors  ces 
versets ou que signifie ce hadîth ?

Mais aussi, plus concrètement, comment gérer à notre époque, voire en situation de 
minorité,  une  parole  aussi  revendicative,  aussi  agressive,  et  potentiellement 
porteuse de conflits aussi graves que sans fin ? Un tel propos ne programme-t-il pas 
à présent la perte de « l’autre » lorsqu’on on est subjectif, et la nôtre lorsqu’on est 
objectif… ?

http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote2sym


Que signifie donc ce hadîth ?

Tout d’abord, rappelons qu’il est admis que ce hadîth authentifié soit transmis selon 
des  voies  multiples,  sahîh mutawâtir.  Cette  classification  de  haut  grade  lui 
confère  une haute  valeur.  Ceci  étant,  son  caractère  mutawâtir  est  discutable,  cf. 
note3.  Une chose sûre, il est abondamment rapporté, notamment par Al Bukhârî, 
Muslim,  At-Tirmidhî,  Ibn  Hanbal.  L’on  en dénombre  plus  d’une quarantaine  de 
mentions  pour  les  six  sunan  et,  sur  l’ensemble  des  grands  recueils,  plus  d’une 
centaine. Ces simples chiffres indiquent clairement l’intérêt majeur qu’eut pour les 
musulmans cette parole du Prophète. Nous pouvons donc inscrire en lettres de feu 
cette terrible affirmation :  « Il m’a été ordonné de combattre les gens jusqu’ à ce  
qu’ils disent qu’il n’y a de dieu que Dieu. »

Etude du texte et du contexte. 

Fait  essentiel,  le  hadîth  tel  que  nous  l’avons jusqu’à  présent  mentionné n’est  en 
réalité qu’une version tronquée mais aussi celle que l’on cite le plus fréquemment si 
ce n’est uniquement. Fort heureusement, Al Bukhârî, et d’autres, en donnent aussi 
la  version  complète,  version  essentielle  à  la  compréhension  de  ce  propos 
prophétique.

 حدثنا أبو اليمان الحكم بن نافع أخبرنا شعيب بن أبي حمزة عن الزهري حدثنا عبيد ا بن عبد ا بن عتبة بسسن مسسسعود أن
 أبا هريرة رضي ا عنه قال لما توفي رسول ا صلى ا عليه وسلم وكان أبو بكر رضسسي اسس عنسسه وكفسسر مسسن كفسسر مسسن
 العرب فقال عمر رضي ا عنه كيف تقاتل الناس وقد قال رسول ا صسسلى اسس عليسسه وسسسلم أمسسرت أن أقاتسسل النسساس حسستى

 فقال وا لقاتلن من فسسرق بيسسن الصسسلة. يقولوا ل إله إل ا فمن قالها فقد عصم مني ماله ونفسه إل بحقه وحسابه على ا

 .والزكاة فإن الزكاة حق المال وا لو منعوني عناقا كانوا يؤدونها إلى رسول ا صلى ا عليه وسلم لقاتلتهم على منعهسسا 
.قال عمر رضي ا عنه فوا ما هو إل أن قد شرح ا صدر أبي بكر رضي ا عنه فعرفت أنه الحق

D’après Abû Hurayra : Après que fut décédé le Messager de Dieu, et cela du temps 
de  Abû  Bakr,  et  que  parmi  les  Bédouins  certains  renièrent,  Umar  lui  tint  ce 
propos : Comment combats-tu donc les gens alors que le Messager de Dieu a dit :  
«     Il m’a été ordonné de combattre les gens jusqu’à ce qu’ils disent qu’il n’y a de dieu   
que Dieu. Qui dit cela je respecterais sa vie et ses biens, sauf ce que de droit, en  
dehors de quoi il ne devra de compte qu’à Dieu.     »     ?  

Abû  Bakr  répondit :  Je  combattrais  certainement  quiconque  établira  une 
différence entre la prière et la zakât. Car la zakât est un droit dû sur les biens. J’en  
jure  par  Dieu,  s’ils  voulaient  me  refuser  ne  serait-ce  qu’une  chevrette  qu’ils  
donnaient au Messager de Dieu, je les combattrais à cause de ce refus.

Umar a dit : J’en jure par Dieu, je me suis dit qu’il n’ y avait là que ce que Dieu 
avait permis de comprendre à Abû Bakr, puis je sus que cela était juste. 

http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote3sym


A première lecture l’on note l’existence d’un contexte. Cette parole du Prophète n’est 
donc pas une abstraction, hors temps et hors l’Histoire,  un slogan à soulever les 
foules, mais a bel et bien une histoire. Elle n’a pas été prononcée de manière absolue 
mais circonstanciée, et la clef de la compréhension de ce hadîth repose sur l’analyse 
du texte en fonction de cette spécificité. Qu’en est-il donc exactement ?

•  « D’après Abû Hurayra :  Lorsque eut  décédé le  Messager  de Dieu,  et  cela du  
temps de Abû Bakr, et que parmi les Bédouins certains renièrent… »

Immédiatement après le décès du Prophète Abû Bakr eut à faire face à plusieurs 
situations délicates dès l’avènement de son califat. L’on pense bien sûr à sa célèbre 
campagne  menée  contre  Musaylima  le  faux  prophète.  Mais,  en  réalité,  dans  la 
logique des faits, Abû Bakr eut d’abord à combattre ceux qui refusèrent de payer la 
Zakât, nous donnons quelques détails en note4. C’est à ceux-là que font allusion les 
mots :  « parmi  les  Bédouins  certains  renièrent ».  Littéralement  il  est  écrit : 
« kafara  man  kafara ».5 Cette  tournure  ne  signifie  pas  qu’ils  s’agissaient 
nécessairement  d’apostats  comme  on  le  lit  fréquemment.  En  effet,  si  certains 
apostasièrent d’autres voulurent simplement ne pas verser la Zakât tout en restant 
musulmans et, en notre hadîth, c’est de ceux-là qu’il s’agit ; Abû Bakr dit bien : « Je 
combattrais certainement quiconque établira une différence entre la prière et la 
zakât ».6 A priori quiconque prie se considère musulman et Abû Bakr ne dit pas que 
leur refus de verser la  Zakât fait  d’eux des « apostats » ;  il  n’  y a aura d’ailleurs 
jamais  de consensus théologique quant au statut de celui  qui abandonne un des 
piliers  de  la  pratique fondamentale.  En réalité,  les  mots  « « parmi les  Bédouins 
certains renièrent » sont à mettre en la bouche du narrateur, Abû Hurayra,7 et font 
donc uniquement allusion à ces bédouins islamisés qui refusèrent de verser la Zakât 
à Abû Bakr.

Il  n’est  pas  à  s’étonner  que  les  dissensions  à  la  mort  du  Prophète  se  soient 
cristallisées  autour  du  paiement  de  la  Zakât.  Pour  le  bédouin,  Muhammad était 
avant tout un chef, et l’Etat une notion inconnue, payer à un tiers une part prélevée 
sur  ses  propres  biens  est  pour  lui  tout  aussi  révolutionnaire  que  contraire  à  sa 
nature.  La  richesse,  le  butin,  s’arrache  de  haute  lutte,  et  n’a  de  part  que  le 
combattant  ou  le  chef  tribal.  On  comprend  dès  lors  qu’en  la  culture  bédouine 
l’institution de la Zakât fut le « pilier » qui les dérangea. Il ne s’agissait donc pas 
d’une critique religieuse mais bel et bien d’une attitude pragmatique. Ces « renégats 
de la Zakât » rentrèrent d’ailleurs bien vite dans les rangs sans opposer de vives 
résistances.

• « Umar lui tint ce propos : Comment combats-tu donc les gens »  

D’après  le  texte,  Umar  intervient  donc  après  que  Abû  Bakr  ait  déjà  ouvert  les 
hostilités et il  le lui dit  ouvertement. Il  n’est pas d’accord avec sa décision et lui 
reproche uniquement de combattre des musulmans :

http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote7sym
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote6sym
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote5sym
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote4sym


•  « Combats-tu donc les gens alors que le Messager de Dieu a dit :  « Il  m’a été 
ordonné de combattre les gens jusqu’à ce qu’ils disent qu’il n’y a de dieu que Dieu. 
Qui dit cela je respecterais sa vie et ses biens, sauf ce que de droit, en dehors de  
quoi il ne devra de compte qu’à Dieu. » ?

Nous sommes à même à présent de comprendre le sens de la citation de Umar : S’il 
reproche à Abû Bakr de combattre ou de tuer des musulmans - Comment combats-
tu donc les gens- et qu’il justifie sa position en citant cette parole du Prophète, c’est 
qu’il pense que ce propos indique clairement que le Prophète a interdit de tels actes. 
Ainsi, lorsque Umar dit dans la logique de la situation :  « Le Messager de Dieu a 
dit : Il m’a été ordonné de combattre les gens jusqu’à ce qu’ils disent qu’il n’y a de 
dieu que Dieu… »  cette  citation  du Prophète  signifie  donc  « qu’il  est  interdit  de 
combattre  toute  personne  qui  a  reconnu  l’unicité  de  Dieu  »,  l’Islam 
fondamentalement.  Sans  aucun  doute  Umar  l’emploie  et  la  comprend  comme 
indiquant que dès lors qu’une personne a proclamé « qu’il n’ y a de dieu que Dieu » 
le Prophète a dit : «  …je respecterais sa vie et ses biens. » Autrement dit, il n’est pas 
licite de les combattre  y  compris pour leur imposer de verser la  Zakât sur leurs 
« biens ». L’affaire est simple : la vie du musulman est sacrée et c’est ce que Umar a 
voulu ainsi rappeler.8 

- La vie du musulman est sacrée, c’est une évidence, et il aurait été aisé à Umar de le 
démontrer à Abû Bakr en citant le Coran, voire d’autres paroles du Prophète. Ils ne 
pouvaient  méconnaître  cette  célèbre  parole  rapportée  par  exemple  par  Muslim : 
« Pour un musulman tout est sacré chez le musulman : son sang, ses biens, son 
honneur. »

Nous  pouvons  donc  logiquement  nous  interroger  sur  les  raisons  qui  poussèrent 
Umar à invoquer cette parole du Prophète d’une manière qui nous semble à présent 
paradoxale ou antithétique.

Le texte,  encore une fois,  nous fournit  une explication :  « Il  m’a été ordonné de 
combattre  les  gens  jusqu’à  ce  qu’ils  disent  qu’il  n’y  a  de  dieu  que  Dieu. » Tout 
d’abord le Prophète parle à la première personne « Il m’a été ordonné » et ce verbe à 
la  voix  passive  « umirtu »  indique  que  c’est  Dieu  qui  donna  cet  ordre  à  Son 
Prophète. Il n’est pas dit « Il nous a été ordonné » ou « l’Islam ordonne », un tel 
ordre aurait été de toute façon contraire aux principes généraux. Il faut donc que 
admettre  que  l’ordre  donné  par  Dieu  à  Son  Prophète  avait  une  signification 
particulière le rendant compatible avec ces mêmes principes.

On note, et là réside l’essentiel, qu’il est dit les « gens », « an-nâs ». En arabe, ce 
pluriel, « an-nâs », désigne principalement les membres mâles d’une même tribu,  
clan ou faction. C’est essentiellement le Coran qui donnera à ce terme la dimension 
universelle  que  nous  lui  connaissons,  logiquement  d’ailleurs  puisque  l’un  des 
principes majeur du Message coranique est de dépasser le système clanique pour 
former une supra communauté égalitaire et ouverte, fonder l’humanisme en quelque 

http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote8sym


sorte.  L’on pourrait  donc traduire :  « Il m’a été ordonné de combattre les tribus 
jusqu’à  qu’elles  acceptent  l’Islam ».  De  plus,  en  arabe  comme  en  français, 
l’expression « les gens » indique aussi des « gens » en particulier. Rien ne contredit 
là l’Histoire, le Prophète procéda bien ainsi.

Le propos de Umar n’est alors plus « paradoxal » mais cohérent ; il rappelle à Abû 
Bakr que le Prophète a prononcé ces mots alors même qu’il combattait telle et telle 
tribu auxquelles il accorda sa sauvegarde du fait de leur acceptation « officielle » de 
l’Islam.

De même,  dans  la  citation,  nous  notons  à  nouveau  ces  mots :  « Qui  dit  cela  je 
respecterais sa vie et ses biens ». Encore une fois c’est le Prophète qui parle en son 
nom propre et la traduction littérale serait : « alors je garantis sa vie et ses biens » 
termes du pacte que le Prophète passait avec les tribus adoptant l’Islam à la suite de 
la  riposte  prophétique  à  leur  agression  première.9 Situation  particulière  que 
certaines  versions  du hadîth  chercheront  à  modifier  pour lui  donner  une portée 
générale.10 

La  vrai  nature  de  l’altercation et  la  signification  juste  de  la  citation  prophétique 
apparaissent à présent clairement  : Umar rappelle à Abû Bakr qu’il a tort, et 
qu’il n’a pas le droit de combattre des tribus, des « Gens », dont il savait 
que  le  Prophète  après  les  avoir  combattues  leur  avait  accordé  sa 
protection du fait même de leur adhésion à l’islam, et il se trouve que ce 
sont ces mêmes tribus qui refusèrent de verser la Zakât à Abû Bakr. Les 
historiens en ont d’ailleurs conservé les noms.

Ainsi donc, Umar, citant le Prophète, ne valida pas pour l’éternité la fiction mortelle 
d’un « jihâd prosélyte » et, « accessoirement », ne légalisa pas la soif de pouvoir et 
de richesse.11 Signalons que Umar fut le seul des quatre Califes sous le gouvernement 
duquel il n’ y eut aucun combat fratricide entre musulmans.

- Nous pouvons à nouveau et a contrario démontrer la justesse de cette analyse : Si 
Umar s’adresse ainsi à Abû Bakr ce n’est point pour lui signifier que le Prophète a 
donné une autorisation pour le jihâd permanent jusqu’à ce que tous les « gens » se 
convertissent. On ne voit pas logiquement comment avec un tel argument il aurait 
pu prétendre s’opposer à la décision de combattre de Abû Bakr ! Si Umar avait cru 
s’opposer à Abû Bakr en lui fournissant un argument semblant légaliser le combat, il 
nous faudrait considérer que Umar soit un bien piètre débateur ! C’est donc bien que 
Umar  par  cette  parole  du  Prophète  signifiait,  et  uniquement,  l’interdiction  de 
combattre les musulmans.

Par ailleurs, Abû Bakr n’a pas été surpris du propos, sa réponse le prouve, et il ne le 
retournât pas à l’expéditeur en l’exploitant à son profit, c’est-à-dire en lui conférant 
le sens jihâdiste qu’on lui attribue encore de nos jours.

http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote11sym
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote10sym
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote9sym


-  La  position  de  Abû  Bakr  est  différente ;  il  décida  de  combattre  des  tribus 
réfractaires  dont  il  connaissait  bien  l’islamisation  pour  leur  faire  verser  sous  la 
contrainte des armes la Zakât, et il dit :  « Je combattrais certainement quiconque 
établira une différence entre la prière et la Zakât. Car la Zakât est un droit dû sur  
les biens. J’en jure par Dieu, s’ils voulaient me refuser ne serait-ce qu’une chevrette 
qu’ils donnaient au Messager de Dieu, je les combattrais à cause de ce refus. »

Cela Umar le savait parfaitement, et voilà pourquoi il  rappela à Abû Bakr que le 
Prophète avait interdit de combattre des musulmans, quels que soient les motifs, et 
qu’en particulier « leurs biens » sont sacrés, il n’y a donc pas à exiger d’eux qu’ils 
versent la Zakât par la force des armes.12 

Enfin, il y aurait aussi à débattre quant à la teneur de la réponse de Abû Bakr mais 
cela  n’était  présentement,  pas  indispensable  à  la  saine  compréhension  de  notre 
hadîth. Il y aurait malgré tout quant à cette décision historique beaucoup de choses 
à dire, mais ceci est un autre sujet.

Synthèse.

La parole  prophétique rappelée  à  Abû Bakr  par  Umar :  « Il  m’a  été  ordonné  de 
combattre les gens jusqu’à ce qu’ils disent qu’il n’y a de dieu que Dieu. » est une 
citation tronquée et un propos coupé de son contexte. Cette parole du Prophète a été 
motivée par des circonstances particulières mais, une fois extraite de son contexte, il 
est possible d’en modifier totalement le sens. Elle signifiait en réalité :  « Il m’a été 
ordonné de combattre des tribus arabes qui nous menaçaient et elles ont accepté  
l’islam et, dès lors, il est interdit de les combattre car, comme il en est pour tous les 
musulmans, leur vie et leurs biens sont sacrés. »

Conclusion

“Ô  croyants,  lorsque  vous  combattez  pour  la  cause  de  Dieu,  faites  
preuve de discernement. Ne dites pas à celui qui voudrait la paix : « Tu 
n’est pas croyant ! » recherchant par là un moyen d’obtenir des biens 
d’ici-bas. En vérité, le véritable butin est auprès de Dieu. C’est pourtant  
ainsi que vous agissiez auparavant, mais Dieu, depuis, vous a comblé 
de Ses bienfaits. Faites donc preuve de discernement, Dieu, certes, est 
parfaitement informé de vos actes.”S4.V94.

Le Prophète  n’a  jamais  proclamé qu’il  était  de  sa  mission  universelle  d’imposer 
l’Islam par le sabre. Selon le même état d’esprit et la même logique, il déclara que la 
vie  et  les  biens  d’un  musulman  étaient  sacrés.  En  cela  il  fut  parfaitement  en 
conformité avec le Coran, par la parole et par l’acte. Mais l’épée domina toujours la 
plume,  et  par  un  retournement  spécieux  rendu  possible  par  la  suppression  du 
contexte d’un hadîth, on lui fit dire le contraire de ce qu’il avait voulu signifier. Il 
voulut dire : « Le fait que quelqu’un reconnaisse l’unicité de Dieu m’interdit de le  

http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote12sym


combattre » mais on donna à cette parole le sens opposé :  « Il m’a été ordonné de 
combattre les gens jusqu’à ce qu’ils acceptent l’unicité de Dieu. »

En  cette  série  de  trois  articles,  nous  avons  eu  comme  objectif  de  montrer  que 
l’Islam, Coran et  Sunna,  était  un tout  cohérent et  que la  mission universelle  du 
Prophète  Muhammad  ne  pouvait  s’accompagner  que  d’une  vision  hautement 
éthique de l’altérité. La reconnaissance de l’autre en ses spécificités, sa foi ou son 
incroyance, ses différences, et le corollaire obligé du principe de tolérance religieuse 
postulé par la révélation coranique. Nous devons donc parfaitement discerner que 
l’Islam, religion révélée, devint aussi un fait religieux et, qu’en tant que tel, eut une 
histoire.  L’Histoire  est  écrite  par  le  sang des  hommes  sur  le  parchemin de  leur 
existence, grandeurs et décadences, misères mais aussi sublimes dépassements.

Cependant,  avoir  démontré  la  signification  réelle  de  ce  propos  prophétique  ne 
pourra apaiser nos cœurs. Il restera toujours sur la face humiliée de notre terre des 
hommes avides de pouvoir, et d’autres ivres de bêtises, qui, sous l’emprise de leurs 
sens, quelles que soient leurs religions, sauront légitimer leurs volontés au nom de 
Dieu…  ou  comment  « la  Religion »,  conquête  des  cœurs,  devint  toujours 
« religions » de conquérants.

Enfin, faisons observer que ce hadîth demeura contre nous. En effet, il est aisé de le 
constater,  bien  des  musulmans  continuent  et  continueront  à  brandir  ce  slogan 
mensonger et assassin. Dérisoire déclaration de guerre, non plus symbole de leur 
puissance,  désormais  passée,  mais  complainte  de  leurs  frustrations  et  faiblesses. 
Encore plus de raisons à l’irraison.

1 Ce propos emblématique s’est maintenu en partie sur le drapeau Saoudien, royaume dont le nom évoque 
sans pudeur l’annexion d’un pays par une famille de bédouins. Ce drapeau et son slogan sont explicites de 
la pensée wahhabite, autre visage de la famille, la shahada et le sabre le tout sur fond vert, qu’aurait été 
le rouge sang…Heureusement, la plupart des néo pseudo-wahhabites d’exportation n’ont plus le sabre entre 
les dents l’ayant troqué pour un siwâk…mais l’idéologie demeure.

2  A ce propos, il a été observé que lors de mon analyse de S47.V35 « Ne faiblissez pas, et appelle à la 
paix… » j’avais transcrit le mot paix par « silm » alors que nos corans, « lecture » Hafs, portent « salm ». 
L’observation est juste, mais je signalerais que les « lectures » de ‘Asim et de Hamza donnent « silm ». Le 
sens  est  strictement  identique,  qu’il  s’agisse  de  prononcer  « salm »  ou  « silm »  la  signification  est 
« paix ». 

3 En réalité, la plupart des versions sont rapportées par Abû Hurayra, et bien plus rares sont celles afférées 
à Anas ibn Mâlik ou Abdullah ibn Umar. Point remarquable, toutes les versions dues à d’autres rapporteurs 
que Abû Hurayra sont incomplètes. Aucunes ne donnent le contexte, la discussion entre Umar et Abû Bakr, 
et toutes ne visent qu’à mettre en exergue le segment clef :  « Il m’a été ordonné de combattre les gens 
jusqu’à ce qu’ils disent qu’il n’y a de dieu que Dieu… ». L’on observe alors que tous les isnâd, chaînes de 
transmission, par lesquels transite le récit de Abû Hurayra en version complète passent par Az-Zuhrî ibn 
Shihâb. L’on reconnaît d’ailleurs son style : récit structuré en quatre parties, construit sur le même plan 
que, par exemple, les deux célèbres hadîths émanant aussi de lui et relatifs aux recensions du Coran du 
temps de Abû Bakr puis de Uthmân. Ces indices indiquent que le hadîth en la forme narrative que nous lui 
connaissons  est  probablement  de  son  cru.  Ceci  mis  à  part,  il  n’est  donc  tout  de  même  pas  possible 
d’affirmer que ce hadîth en sa version complète soit  mutawâtir. En effet, systématiquement, lorsque le 

http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote2anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote2anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote2anc


premier maillon de l’isnâd est Abû Hurayra, le troisième en est Az-Zuhrî. De plus, le deuxième maillon ne 
connaît que deux transmetteurs distincts, soit ‘Utba, soit Al Musîb. Au total, l’ensemble de ces éléments ne 
permet pas de classifier mutawâtir ce hadith sahîh en sa version intégrale.

4  Après la mort du Prophète il a été historiquement établi que les Arabes se répartirent en cinq catégories : 
1 - Ceux qui restèrent fidèles à l’Islam. 2 - Ceux qui sortirent de l’Islam et retournèrent au culte des idoles. 3 
- Ceux qui furent hésitants et attendirent de voir quelle tournure allaient prendre les événements. 4 - Ceux 
qui suivirent en rejetant l’Islam des faux prophètes tel Musaylima, Tulayha ou Al Aswad al ‘Ansî. (Plus 
précisément,  Al  Aswad fut tué quelques temps avant le  décès du Prophète mais  il  garda de nombreux 
sectateurs qui s’opposèrent aux musulmans dès l’avènement du califat de Abû Bakr.) 5 - Ceux qui restèrent 
musulmans mais refusèrent de s’acquitter de la Zakât, se sont eux qui sont concernés en notre hadîth.

Selon les historiens (ex     : Tabari), après le décès du Prophète de nombreuses tribus converties, a priori selon   
la logique bédouine -c’est-à-dire des jeux d’alliances aussi fluctuants que les revers de la fortune- voulurent 
profiter  de l’occasion pour se dégager de leur engagement.  Plusieurs rejoignirent    de facto   le dénommé   
Tulayha ibn Khuwaylid ibn Nawfal des Bani Aswad, noble descendant d’une famille guerrière. Ce dernier 
s’était converti en la dernière année de vie de Muhammad. A son décès, tout en se prétendant prophète, il 
avait plus sûrement comme projet de fédérer les tribus afin de conquérir le pouvoir qu’il estimait vacant 
après la mort de Muhammad. A cette fin, il promettait que sous son égide l’on n’aurait pas à verser la Zakât,  
argument fort apprécié des bédouins. Une chose est certaine, sa proposition suscita l’intérêt de nombreuses 
tribus Arabes qui se joignirent à lui. Mais, l’on ne pourrait affirmer que la totalité de ces bédouins crurent 
en sa prétendue prophétie, à l’évidence seule l’idée de ne pas payer la Zakât les motivait et la suite des 
événements le prouve. 

5  Ce segment est constant et on le retrouve dans la plupart des recueils rapportant la version complète telle 
que nous  l’étudions.  Notons  que l’expression,  se  justifiant  malgré  tout  en langue  arabe,  n’est  pas  très 
précise,  d’autres formulations auraient été plus heureuses.  Cette ambiguïté explique peut être par elle-
même que l’on eut intérêt à la transmettre fidèlement. 

6<  Concernant notre sujet il y eut donc au moins deux catégories d’Arabes qui refusèrent de payer la Zakât. 
La  première,  majoritaire,  se  voulait  musulmane,  la  seconde,  minoritaire,  aurait  cru  à  la  prophétie  de 
Tulayha.  Ceux qui conservèrent leur foi  islamique envoyèrent d’ailleurs  des délégations à Médine pour 
tenter  d’obtenir  une « exemption d’impôts » sans pour  autant  se désolidariser  de leur  islam et  c’est,en 
serons-nous à présent étonné, Umar qui les reçut. 

7  Plus exactement, ces mots sont fort probablement dus au narrateur clef, Az-Zuhrî. Cf. note 3.

8  Les historiens nous fournissent pour la même période une autre preuve de l’opinion de Umar. Nous ne 
pouvons qu’évoquer le sujet, le récit est bien connu. Lors d’une de ces campagnes ordonnées par Abû Bakr, 
Khâlid ibn Walîd tua Mâlik ibn Nuwayra puis épousa sa femme, connue pour sa grande beauté, et s’empara 
de ses biens sous prétexte que ce Mâlik aurait été un apostat. Or, Abû Qatâda, qui avait été chargé de le 
capturer, témoignait que ce dernier était bien musulman. Il accusa Khâlid d’avoir traîtreusement assassiné 
Mâlik, les mobiles étant on ne peut plus clairs. Umar, informé par Abû Qatâda, invectiva à cette occasion 
sèchement Abû Bakr en lui rappelant encore une fois que le Prophète par cette parole avait interdit de tuer 
tout musulman. Il ne pardonnera jamais à Khâlid ce genre d’exaction et, lorsqu’il deviendra Calife, il le 
limogera. 

9  Nous le  savons,  le  Prophète,  conformément  aux injonctions coraniques dont nous avons rappelé  les 
principaux versets en introduction, n’a jamais combattu directement pour convertir. Mais il le fit toujours 
en réponse à des agressions directes, des complots, des ruptures de pacte, ou dans le cadre de stratégies 
tribales d’opposition. C’est donc en ces circonstances qu’il a pu prononcer une telle parole. C’est-à-dire que 
Dieu a pu, dans certains cas, lui donner l’ordre de combattre jusqu’à ce que ses ennemis acceptent l’Islam. 
Nous disons dans certains cas, car nous savons historiquement que bien des combats, des razzias, ou des 
expéditions menées par le Prophète, ne se sont pas nécessairement traduites par des conversions tribales 
mais par des pactes d’allégeance ou de non-agression. Ainsi ces paroles doivent-elles avoir un sens plus que 

http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote9anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote9anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote8anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote8anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote8anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote7anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote6anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote6anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote6anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote5anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote5anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote5anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote4anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote4anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote4anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote4anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote4anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote4anc


circonstancié, limité, et non point un sens général ad vitam æternam, puisque en ce dernier cas le Prophète 
aurait désobéi aux ordres de Dieu, ce qui ne se peut.

10 Nous avons traduit : « je respecterais sa vie et ses biens » ce qui en arabe se dit :  sa vie et ses biens 
seront garantis de moi, «  minnî ». Ce « minnî » signifiant « de moi » indique clairement que le Prophète 
parle en son nom et au présent. A supposer que son propos eut été à comprendre comme applicable par 
tous les musulmans, il aurait été plus correct d’utiliser la forme « minnâ », ou « minkum », ou « min al 
muslimîn », voire « min al umma ». Or, la plupart des versions portent précisément « minnî » alors 
même  qu’elles  orientent  par  d’autres  modifications  le  sens  spécifique  vers  un  sens  général.  Il  existe 
cependant des versions, notamment une chez Al Bukhârî, où il y a bien eu substitution par : « حرمت علينا فقد   » 
« et nous deviennent sacrés leur vie, etc. » exprimant ainsi la généralisation voulue officiellement.

11 Notons la triste ironie de l’Histoire ;  ou comment une parole  prophétique destinée à protéger la  vie 
devint une des principales légitimations de l’avidité des pouvoirs et des guerres fratricides. Sur les liens 
entre le politique et le religieux nous pourrions rappeler que l’Imâm Mâlik affirme que c’est à partir de cette 
décision de Abû Bakr que l’on se base pour déclarer licite le combat ou le Jihâd contre ceux qui refusent un 
fard. L’on ne se fonde donc ni sur le Coran ni sur le Prophète. La décision de combattre ceux qui veulent 
faire la différence entre la Prière et la Zakat n’est pas du Prophète mais de Abû Bakr. Outre la gravité d’une 
telle  décision et,  plus  encore,  les  innombrables  conséquences  sur  l’histoire  du  monde islamique,  nous 
noterons  qu’un  ijtihâd  personnel  servit  de  principe  et  de  Loi.  Chronologiquement  nous  sommes 
probablement en présence du premier cas de ce type en l’histoire de l’islam, suivirent bien d’autres. Cette 
décision  du  premier  Calife,  se  traduisit  dans  l’Histoire  sur  deux  plans :  Le  premier  légitima  l’action 
militaire, les conquêtes, comme principe de propagation de l’Islam. Le second permit le combat fratricide et 
sous cet aspect la décision de Abû Bakr revêt une importance historique et dogmatique capitale. 

Conséquemment, nous nous serons pas étonné de constater que chaque grand recueil de hadîths, mais 
aussi tout manuel d’Ecole juridique, a créé ex cathedra un chapitre spécial intitulé : Il m’a été ordonné 
de combattre les gens jusqu’à ce qu’ils disent il n’y de dieu que Dieu. Cette logique combative 
s’en trouva donc ainsi officialisée, légalisée, canonisée. Elle fait partie de notre Droit, elle est matière légale. 
Ainsi, l’Islam non seulement peut, mais doit conquérir les corps à la pointe de l’épée, l’esprit suivra. La 
religion qui sut conquérir les cœurs devint une religion de conquérants, l’épée dégainée pouvait suppléer à 
la « Parole » révélée. Deux butins possibles s’offraient alors aux musulmans, un pour l’Au-delà, l’autre, bien 
présent matériellement, autant ne pas refuser le second. Que nous ne disposions qu’un d’un seul et même 
terme, fath, pour désigner les ouvertures spirituelles et les conquêtes martiales est en soi révélateur…

Il  ne  s’agit  pas  d’une  vue  de  l’esprit  ou  d’une  déformation  malveillante  de  l’Histoire ;  citons  à  titre 
d’exemple ce que Ibn S’ad rapporte au sujet de la fortune que laissa à sa mort Az-Zubayr ibn al ‘Awwâm, un 
des dix Compagnons auxquels le Prophète annonça le Paradis. Selon les sources et les calculs, l’on estime 
ses  biens  immeubles  entre  35  et  52  millions  de  dirhams,  sans  compter  les  dizaines  de  maisons  qu’il 
possédait dans les grands centres conquis, Basra, Kûfa, Alexandrie.

12  L’affaire  est  d’autant  plus  troublante  que  nous  avons  un  précédent  prophétique  bien  différent : 
L’Histoire nous enseigne que le Prophète accepta d’exempter la délégation des Thaqîfites de payer la Zakât 
afin de « gagner leurs cœurs » nouvellement convertis  face à l’échec de leur insurrection massive.  Abû 
Dâwud  rapporte  qu’il  argumenta  ainsi  face  à  l’étonnement  de  certains  Compagnons :  « Il  n’  y  a  pas 
abrogation, mais lorsqu’ils se seront convaincus en profondeur de l’Islam, ils en viendront par eux même  
à payer la Zakât. » Tabari, quant au contexte de notre hadîth, rapporte aussi le fait suivant : « Des envoyés 
de ces tribus vinrent dire à Umar : demande à Abû Bakr qu’il suspende la collecte de la Zakât une année 
ou deux. Quand les tribus seront revenues à de meilleurs sentiments et auront affermi leur Islam, il lui 
sera alors possible d’exiger d’eux la Zakât. » Même si l’on ne sait trop quel crédit technique accorder à ces 
informations, nous pouvons, malgré tout, les considérer comme témoin d’une certaine façon de voir qui dut 
prévaloir à une époque où l’Histoire n’était pas encore canonisée et, quoiqu’il en soit, elle sont conformes à 
l’esprit prophétique vrai.

http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote12anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote12anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote12anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote9anc
http://oumma.com/Que-dit-vraiment-le-Coran-Guerre,4995#sdendnote9anc


Source : Oumma.com

http://oumma.com/_Dr-Al-Ajami_

	 Il m’a été ordonné de combattre les gens jusqu’à ce qu’ils disent il n’y a de dieu que Dieu.  »

