Dieu défend les croyants
Dr Abou Nahla Al ‘ AJAMi

Entretien publié le 17/03/2009 par la rédaction de Qumma.com

T oag
! QUE DITVRAIMENT
LE CORAN

"Tuer de droit" n’avait pas comme parti pris la facilité. On aime pour son frere ce
que 'on aime pour soi méme, paille pour paille, poutre pour poutre, s’adresser a
lintime. Sans jugement, explorer des pans de territoire que nous voudrions
vierges. Il y a des replis de nuit ou se niche la lumiere.

A le lire et a le relire, le Coran ne dit pas ce que nous voulons entendre
mais ce que nous devons entendre.

Evidence s’il en est, mais lire est en réalité un exercice bien difficile et, plus encore,
lorsqu’il s’agit du Coran, bien périlleux. Comment ne pas surinvestir de par notre
foi (idées et croyances meélées) le Texte. Comment ne pas s’exprimer
personnellement au nom de Sa Parole. A la croisée de ces réflexions, partagerais-je
avec vous, si vous le souhaitez, un instant de lecture ayant nourri la ligne directrice
de 'Tuer de droit", fragment coranique fulgurant qui, traversant le temps, percute
l’actualité. J’en propose la traduction suivante :

"Dieu, certes, défendra les croyants.
Dieu, certes, n”’aime pas le traitre plein d’ingratitude. v38

Autorisation est donnée a ceux qui combattent pour avoir été
opprimeés.

Dieu, certes, est a méme de les rendre victorieux. v39

Ceux qui ont été expulsés de leurs demeures en dehors de tout droit
pour avoir seulement proclamé : "Dieu est notre Seigneur."”

N’eut été le fait que Dieu repousse les hommes les uns par les autres,
que d’ermitages auraient été détruits, de synagogues, d’oratoires et
de mosquées,



tant de lieu ou Uon célebre le Nom de Dieu abondamment.
Dieu, certes, donnera la victoire a ceux qui le soutiennent.
Car Dieu, certes, détient Force et Puissance.v40

Ceux qui, st Nous leurs donnions le pouvoir terrestre, prieraient et
verseraient laumone, ordonneraient le bien et interdiraient le mal.
Toute finalité est a Dieu.v41

Te traitent-ils de menteur ! Bien avant eux firent de méme le Peuple de
Noé, les Ad et les Thamiid, v42 les Peuples d’Abraham et de Loth, v43
les Gens de Madian.

Moise aussti fut démenti.

J’ai donc laissé un délai indulgent aux dénégateurs, puis me suis
saisis d’eux. Que ne fut pas mon désaveu !'v44

Que de Cités n’avons-Nous pas détruites. Elles étaient emplies
d’injustice, elles ne sont a présent que ruines, puits abandonnés,
demeures de boue, désertes.v45

Ne parcourent-ils pas la Terre ! Leurs cceurs sont-ils incapables de
comprendre ! N’entendent-ils pas !

En réalité, ce ne sont point leurs regards qui rien ne discernent, mais
leurs caeurs, en leurs poitrines qui sont aveugles.v46

Ils te demandent de précipiter le chatiment ! Or, Dieu ne faillira point
a sa promesse. Cependant, un jour de ton Seigneur est comme mille
selon ce que vous comptez.v47y

Que de Cités n’avons-Nous pas laissées en sursis alors qu’elles étaient
emplies d’injustice, puis Nous les saisimes.

Nulle issue si ce n’est vers Moi.v48

Dis : "O hommes, je ne suis chargé que de vous délivrer un clair
avertissement.'"v49

Quant a ceux qui croiront et agiront vertueusement, pardon et
provende généreuse.v50

Quant a ceux qui s’acharnent contre nos Versets souhaitant ainsi
Nous réduire a V'impuissance, ils sont hotes de la Géhenne.v;51

Nous n’avons suscité avant toi aucun Messager ou Prophéte sans que
Satan n’ait projeté quelques faussetés en sa récitation. Mais Dieu
efface ce que lance Satan. Dieu rend définitifs Ses versets, il est
Omniscient et Sage.v52 Il en est ainsi afin que ces projections de Satan
soient une tentation pour ceux dont les coeurs sont malades, coeurs
endurcis; car c’est ainsi que les iniques s’enfoncent en leur
opposition.v53



Il en est ainsi afin que ceux qui ont recu la connaissance sachent que
ceci est la Vérité émanant de ton Seigneur. Il en est ainsi afin qu'’ils y
croient et que s’apaisent leurs coeurs.

Dieu, certes, guidera les croyants en une voie de rectitude.''v54

Sourate "Le Pelerinage" versets 38 a 54.

Texte en apparence parfaitement explicite en lui-méme mais de tres grande densité
dont il ne serait pas possible d’en donner I'exégese complete dans le cadre présent.
Aussi en proposerons-nous, en quatre parties, une trame informative et la mise en
avant de certains des éléments les plus remarquables.

Nous présentons donc en premier lieu un résumé de 1’étude des versets 38 a 41 en
accordant une importance toute particuliere au verset 40. Tout d’abord, selon une
approche exégétique de facture relativement classique puis, au deuxiéme volet,
nous confirmerons les données de cette exégese selon une démarche
complémentaire particuliere ; méthode mettant en ceuvre certaines avancées
contemporaines concernant I’analyse structurelle de la Révélation. Les troisieme et
quatrieme parties, plaise a Dieu, suivront les mémes modalités.

PREMIERE PARTIE :

-V38 : "Dieu, certes, défendra les croyants..."

Sonne comme le titre du chapitre. En arabe le verbe est au présent "Dieu défend
les croyants" mais le sens général de ce passage montrera qu’il s’agit d’'un futur
et plus exactement encore dun futur conditionné. Ce n’est donc pas une
affirmation catégorique, un droit que les croyants auraient, mais une possibilité
énoncée par Dieu qui, nous le verrons, est soumise a conditions.

Ces mots ont leur symétrique en fin de passage "Dieu, certes, guidera les
croyants en une voie de rectitude.”"V54.Ce lien induit une compréhension
du premier terme différente de I'idée premiere que nous aurions pu en avoir, on
comprendra donc : "Dieu sauve les croyants en les guidant vers la droiture.” Nous
remarquerons qu’il est dit "croyants" et non pas musulmans ce qui permettra
tout le long une double lecture : portée générale, tous les croyants unitaires, et
application spécifique, les musulmans.

"...Dieu, certes, n”’aime pas le traitre plein d’ingratitude."”

Verset antonyme. L’on pourrait penser que Dieu rendra les croyants victorieux du
fait de leur foi or, il est strictement indiqué ici quune des causes de I’engagement
de Dieu est le rejet du comportement négatif des non-croyants. Cette remarque
relativise encore le droit des croyants et éloigne d’autant plus du concept erroné de
peuple élu. Dieu détient tous les droits et Sa créature en est dépourvue. Ceci sera
confirmé et amplifié au V4o.



-V39 : "Autorisation est donnée a ceux qui combattent pour avoir été
opprimés..."

Littéralement il y est écrit "Autorisation est donnée a ceux qui sont
combattus car ils sont opprimés." sans plus de précision sur ce quoi porte la
dite autorisation. En fonction des variantes de lecture et du contexte il était
possible de traduire tel que nous I’'avons fait. Cependant nous n’avons adopté cette
traduction que pour des raisons stylistiques. En effet, étre combattu et combattre
ne sont pas équivalents, la forme coranique insiste sur le fait que l’agression
justifie la réponse autorisée. L’autorisation de combattre n’est pas expressément
mentionnée, elle se déduit. Ce procédé allusif, rend I’action encore plus corrélée a
une défense. Plus, Dieu semble méme s’attribuer cette défense”Dieu, certes,
défendra les croyants." et ceci sera explicité au V4o0.

Ont été rapportés par Ibn Hanbal selon Ibn Abbas, et par An-Nisai’ selon Aicha,
deux hadiths authentifiés indiquant que ce verset fut le premier verset révélé
autorisant les musulmans a combattre. L’avis de Aicha est le moins spéculatif et
elle précise qu’il s’agit des V39 et 40. Auparavant, malgré les persécutions subies
depuis des années, jamais le Prophete SBSL n’avait envisagé de se défendre par les
armes. Au contraire, Dieu en de nombreux versets avait enjoint les musulmans a
supporter noblement les épreuves. Sans que ’on puisse dater cette révélation, il est
certain qu’elle efit lieu en début de période Médinoise.

Le texte est clair, il autorise ce que I’'on nomme le jihad défensif qui, en réalité, est
la seule forme de jihad-combat qui soit autorisée, c’est-a-dire la réponse a une
agression préalable. Point de bellicisme en cela, point d’expansionnisme guerrier,
la religion ne se propage pas a la pointe du sabre. Je me permets de renvoyer a
mon dernier ouvrage[1] ou je démontre selon le Coran que telle est la regle, que le
Prophete SBSL n’y a jamais dérogé et que les jihadistes de tout temps et de tout
crins abrogent sans droit la Parole de Dieu. Notons, pour conclure qu’une
autorisation n’est pas un ordre, la différence est significative.

...Dieu, certes, est a méme de les rendre victorieux.

Il a été dit que "Dieu défendra les croyants" il est a présent précisé que Dieu est le
Détenteur de la victoire. On notera que la formulation employée ne signifie pas que
Dieu donnera la victoire aux croyants mais bel et bien qu’il en en a la possibilité et,
plus encore, qu’il n’y a pas de victoire possible sans que Dieu l'ait voulu.. Nous
verrons que cette absoluité se traduit dans la réalité des hommes par une
subordination.

-V40 : "Ceux qui ont été expulsés de leurs demeures en dehors de tout
droit pour avoir seulement proclamé : "Dieu est notre Seigneur..."”



Le verset semble commencer sans lien avec la phrase précédente car, al ladhina,
"Ceux qui'’, contrairement a I'usage de la langue arabe n’est pas immédiatement
référé a un antécédent. Deux approches explicatives sont possibles :

Premierement, cette phrase ferait suite au verset 39 et le segment Dieu, certes,
est a méme de les rendre victorieux serait comme une remarque
interrompant le fil du discours on lirait donc: "Autorisation est donnée a
ceux qui combattent pour avoir été opprimés... (Autorisation est
donnée) a ceux qui ont été expulsés de leurs demeures en dehors de
tout droit pour avoir seulement proclamé : "Dieu est notre Seigneur.”
Ceci transparait dans la plupart des traductions par I'ajout de la préposition a. "A
ceux qui...".

Dans ce cas, ici comme au verset 41, nous aurions une simple mention de ceux a
qui a été donnée autorisation de combattre pour se défendre au moment de cette
révélation. En l'occurrence les Musulmans Mecquois chassés de la Ville par
Quraych, les muhajiran .Cette lecture historisante limiterait de facto la portée
universelle du verset ce qui ne manquera pas d’étre paradoxalement exploité par
les partisans du jihad offensif. Si tel avait été le cas ce verset, stricto sensu, il
n’aurait pas été permis aux musulmans Médinois de participer aux premiers
combats... D’autre part, il n’existe aucune source authentifiée spécifiant le temps,
le lieu ou les personnes concernées.

Deuxiémement, si au contraire on tient compte de I'interruption du discours, qui
est effective on lira ce verset sans continuité directe et, a cette fin, j’ai traduit
littéralement sans adjonction de la préposition a : "Ceux qui..."”". Apparait donc
comme I'énoncé d’'un principe et non la mention dun fait historique précis.
Comme un rappel, jamais croyants ne proclameront la pure unicité de Dieu sans
qu’hommes de pouvoir ne les persécutent.

Comme une insistance, la spoliation morale dont sont victimes les croyants est une
injustice profonde due au fait que l'erreur s’impose a la vérité. Cette notion
apparait ici pour la troisieme fois elle est la justification unique et essentielle de
lautorisation donnée aux croyants de se défendre : Dieu n’aime pas le traitre
plein d’ingratitude... ceux qui combattent pour avoir été
opprimés...expulsés en dehors de tout droit.

Cette lecture sans contextualité nous renvoie en tout temps et toutes situations
identiques. Elle laisse entendre a travers I'espace le cri des opprimés et sourdre la
révolte de ceux qui furent chassées de leurs terres et de leurs demeures. Cette
premiere perception du drame Palestinien, notons-le, ne prend donc pas en
compte le concept erroné de droit historique au sol. Dieu fournit aux croyants, et a
nuls autres, une justification bien plus profonde de leur droit.



...N’eut été le fait que Dieu repousse les hommes les uns par les autres,
que d’ermitages auraient été détruits, de synagogues, d’oratoires et
de mosquées, tant de lieu ou Uon célebre le Nom de Dieu
abondamment..."”

N’eut été le fait que Dieu repousse les hommes par les hommes. Nous
avions évoqué en "Tuer de droit" certains aspects généraux positifs classiquement
admis au sujet de ce verset mais, en lecture immédiate, cette phrase pourrait
sembler en apparence une justification morale de la guerre, voire de la "guerre
sainte". Inconsciemment ou consciemment, ce verset a pu servir de justificatif aux
partisans des conquétes par le jihdad permanent. Ce serait donc faire de la
théopolitique.

Il convient d’accorder une attention toute particuliere a ce passage, qu'en est-il
exactement ?

Cette phrase, "N’eut été le fait que Dieu repousse les hommes par les
hommes'", se retrouve a la lettre en §2.V251 en conclusion du récit mettant en
scene un Prophete, un Roi, Saiil dit-on, et un Prophete-roi, David. A le lire, on y
retrouvera bien d’autres parentés avec le passage que nous étudions. Il ne s’agit
pas d’'un combat profane, d’'une guerre, mais bien d’'une action dirigée par des
Prophetes.

Ce contexte se retrouve également sans ambiguité dans le passage que nous
étudions. Faudrait-il pour autant y voir une justification des guerres de religion ou
pire de la chimérique "guerre sainte" ? Fort heureusement, et quoique dans
I’histoire les musulmans et les autres religieux aient largement usé et abusé de ce
faux principe, il en est autrement. Compte tenu de I'importance du sujet il convient
de développer la démonstration exégétique relative a ce passage.

- La majorité des traductions, si ce n’est la totalité, portent: "Si Dieu ne
repoussait pas les hommes les uns par les autres” ou des variantes telle
celle que nous avons proposée. Or, ce segment est de formulation tres
particuliere[2] ; transcription du passage en question: wa law 1a daf’u-llahi
an-nassa b’adahum bi-b’adin...

Cette phrase, contrairement aux traductions et a ce que 'on aurait pu aisément
formuler en arabe, est nominale. Le verbe repousser traduit en fait une annexion
de deux termes daf’u-lldhi ayant fonction verbale. La racine dafa’a en arabe
classique[ 3] signifie repousser, écarter quelqu’un, et daf"un en est le nom d’action
soit un "repoussoir'[4]. Il convient ainsi de rendre dafu-llahi par: le
repoussoir de Dieu. Littéralement on doit donc lire: Et si n’était le
repoussoir de Dieu des hommes les uns par les autres que d’ermitages
n’auraient été détruits...".



D’une part les traductions contournent la curiosité structurale et, d’autre part, elles
témoignent de l'avis des interprétations classiques qui, ayant enjambé Ila
problématique, développent un discours apologétique, jihadistes, bénéficiant en ce
cas d’espece de la volonté divine, voire de I’agir divin. Il ne s’agit pas ici de gloser
sur une préciosité d’arabisant, la divergence entre le texte arabe réel et la lecture
qui en est proposée induit des conclusions fondamentalement différentes.

- Cette analyse grammaticale permet en fait de comprendre que ce ne sont donc
pas les hommes qui se repoussent les uns les autres, ni Dieu qui les repousse
les uns par les autres mais, bel et bien, le "repoussoir de Dieu" qui
intervient entre eux. Il convient donc d’identifier ce repoussoir de Dieu. Le
sens global du passage indique que des croyants sont persécutés par des gens
ayant refusé la foi, I’ensemble est symbolisé et résumé en une formule "pour
avoir seulement proclamé: "Dieu est notre Seigneur.” Cette
déclaration de foi est la cause unique ayant entrainé 'oppression, elle est le
point suscitant 'opposition entre les hommes.

Le repoussoir de Dieu est en fait le tawhid, I'affirmation de I'unicité divine.
Traversant littéralement la totalité du Coran le tawhid est ’élément discriminant
majeur, il sépare la vérité de I'erreur, la lumiere de ’obscurité, la guidée de 'erreur,
il est al furqan. L'unicité de Dieu oppose les hommes les uns aux autres et, n’eut
été le retour permanent de ce principe par le cycle des Prophetes et des
Révélations, 1'obscurité n’aurait point connu de repoussoir. En son contexte, la
discrimination des hommes par la foi pure, la conclusion du V251.82 déja cité est
limpide : " Et si n’était le repoussoir de Dieu des hommes les uns par les
autres, la Terre entiére eut été corrompue. Mais Dieu est détenteur de
grace pour les Mondes."

La renaissance du tawhid, ou son rappel depuis la Cloture de la Révélation,
permet une restauration méme partielle et temporaire de la vérité et de la justice
sur Terre. Si n’était cette parole les lieux de priere seraient tous détruits et Dieu ne
serait plus adoré en ce monde. La proclamation de I'unicité divine fournit une
dynamique positive a lhistoire des hommes. At-Tabari, sans en apporter la
démonstration, fit ce commentaire général : "Si Dieu n’avait opposé les hommes
d’obéissance et de foi aux hommes de la désobéissance et du polythéisme, la terre
eut été corrompue.” ayant ainsi parfaitement intégré ce verset au message global
du Coran.

- Il est donc clair a présent que ces mots "N’eut été le fait que Dieu
repousse les hommes par les hommes " ne sont absolument pas une
justification de la guerre fut-elle, horrible oxymore, guerre sainte.
L’expression coranique exacte "Et si n’était le repoussoir de Dieu des
hommes les uns par les autres...” indique que les hommes de foi sont le
contrepoids des hommes d’impiété, réalité articulée sur le pouvoir



discriminant de I'unicité de Dieu, lequel maintient un équilibre relatif en ce
bas monde.

Il s’agit en fait d’une lecture a un niveau supérieur de la lutte du bien contre le mal.
L’enchainement logique des propositions est le suivant : Dieu prendra toujours la
défense des croyants unitaires du fait que ces derniers subiront l'oppression de
ceux qui refuseront de céder de leur pouvoir au profit de l'unicité divine. Il leur
donne autorisation de se défendre non pas pour propager par la force le tawhid
mais en réparation des préjudices qu’ils subissent. Il leur accordera la victoire en
des termes et des conditions que, plaise a Dieu, nous soulignerons au prochain
volet.

1 NDLR : Que dit vraiment le Coran.
2 Il est remarquable que cette formulation particuliére soit mot a mot répétée en S2.V251
3 Elle a pris en arabe moderne d’autres sens

4 Nous usons de guillemets pour signifier le pseudo néologisme. Repoussoir dans I'usage francais désigne
un outil particulier. Ceci étant, de facon moins courante, un repoussoir est un élément éclatant destiné a
produire un contraste, une mise en valeur différentielle, définition que nous pouvons ici intégrer.

Suite publiée le 29/03/2009

Nous avions lors du premier volet présenté un paragraphe coranique couvrant des
versets 38 a 54 et en avions donné un résumé exégétique des versets 38 a 40. En ce
deuxieme volet nous proposons au lecteur une autre approche exégétique de ce
meéme extrait coranique. A cette fin nous emploierons une analyse structurelle
novatrice, mettant en valeur I'unité de composition du texte en fonction des regles
de composition coranique qui, pour étre parfaitement régulieres et étonnamment
fixes, n’en sont pas moins totalement délaissées par I'exégese classique.

Nous ne rappelons a présent que le passage concerné :

"Dieu, certes, défendra les croyants.
Dieu, certes, n’aime pas le traitre plein d’ingratitude. v38

Autorisation est donnée a ceux qui combattent pour avoir été
opprimés.

Dieu, certes, est a méme de les rendre victorieux. v39

Ceux qui ont été expulsés de leurs demeures en dehors de tout droit
pour avoir seulement proclamé : "Dieu est notre Seigneur."”



N’eut été le fait que Dieu repousse les homimes les uns par les autres,
que d’ermitages auraient été détruits, de synagogues, d’oratoires et
de mosquées,

tant de lieu ou Uon célebre le Nom de Dieu abondamment.

Dieu, certes, donnera la victoire a ceux qui le soutiennent.

Car Dieu, certes, détient Force et Puissance.v40

Ceux qui, si Nous leurs donnions le pouvoir terrestre, prieraient et
verseraient laumoéne, ordonneraient le bien et interdiraient le mal.
Toute finalité est a Dieu.v41

Sourate "Le Pelerinage' versets 38 a 41.

Relisons tout d’abord la conclusion de la premieére partie, notamment
le sens réel de la premieére partie du verset 40. Nous avions dit :

" Il est donc clair a présent que les mots "N’eut été le fait que Dieu repousse
les hommes par les hommes " ne sont absolument pas une justification de la
guerre, fut-elle, horrible oxymore, guerre sainte. Nous avons montré que
I’'expression coranique exacte signifie en réalité : "Et n’eut été le repoussoir de
Dieu des hommes les uns par les autres...".

Elle indique que les hommes de foi sont le contrepoids des hommes d’impiété,
réalité articulée sur le pouvoir discriminant de I'unicité de Dieu, lequel maintient
un équilibre relatif en ce bas monde. Nous avons montré que ce "repoussoir de
Dieu'" n’est autre que " I'unicité de Dieu" le tawhid, Il s’agit en fait d’'une lecture
a un niveau supérieur de la lutte du bien contre le mal.

L’enchainement logique du sens des propositions des versets 38 a 40 est donc le
suivant : "Dieu prendra toujours la défense des croyants unitaires du fait que ces
derniers subiront l'oppression de ceux qui refuseront de céder de leur pouvoir au
profit de lunicité divine. Le tawhid agit comme une force de répulsion entre les
différentes dispositions de 'ame humaine. Il leur est donné autorisation de se
défendre non pas pour propager par la force le tawhid mais uniquement en
réparation des préjudices qu’ils subissent.

DEUXIEME PARTIE :

Reprenons afin de la compléter 'exégese de la suite du verset 40 :

"..que d’ermitages auraient été détruits, de synagogues, d’oratoires et
de mosquées, tant de lieu ou Uon célebre le Nom de Dieu
abondamment..."”

Les données précédentes sont confirmées, il ne s’agit pas d’opposer des religions
les unes aux autres. Il n’y a la aucune indication, aucune justification, d'un



quelconque jihad des musulmans contre les juifs les chrétiens ou autres religions.
Au contraire ces croyants sont tous réunis sous la méme banniere, ils subissent
tous la méme injustice, ce qui les rends de principe solidaires.

On note bien qu’il s’agit d’'une pluralité de lieux de culte, sont concernés au méme
titre diverses religions unitaires. Dieu défend au nom dun unique principe les
croyants de toutes obédiences ici symbolisés par la diversité des "maisons de
Dieu". Le nom de Dieu, son unicité transcendante donc, est proclamé par les
croyants en des lieux qui auraient disparu si le "repoussoir de Dieu", le
tawhid, n’avait pas repoussé I'incroyance.

A T'inverse, on comprend que le tawhid est un centre d’unité, le point et le pont
commun des croyants comme il est clairement indiqué en ce verset essentiel : "
...A chacun, Nous avons assigné une voie générale et un chemin
spécifique. Si Dieu Uavait voulu, il aurait fait des hommes une seule
communauté religieuse. Mais il en est ainsi afin de vous éprouver par
ce qu’ll vous a attribué. Rivalisez donc en bonnes ceuvres, car c’est a
Dieu que vous ferez retour. Il vous informera alors de vos
divergences."S5.V48.

Il n'y a pas de compréhension ni de vécu véridique et juste du tawhid sans
I'intégration de ce principe essentiel par ailleurs réaffirmé en son aspect
fondamental : "Si ton Seigneur Uavait voulu, tous les hommes auraient
été croyants. Contraindrais-tu les gens a croire !" S10.V99.

"..Dieu, certes, donnera la victoire a ceux qui le soutiennent. Car Dieu,
certes, détient Force et Puissance."

Il n’y a donc pas de guerre religieuse ni de guerre justifiée au nom de Dieu. Ceux
qui soutiendront I'unicité de Dieu, les croyants unitaires, sont assurés de la victoire
de Dieu. Cette victoire est conditionnée "la wvictoire a ceux qui le
soutiennent" et il apparait clairement que ce soutient est 'adhésion pleine et
sincere au tawhid, 'engagement des véritables croyants a proclamer et vivre

I'unicité de Dieu: pour avoir seulement proclamé: "Dieu est notre
Seigneur."”

Il ne s’agit donc pas fondamentalement ni nécessairement d’une victoire militaire.
Dieu n’a pas pris a sa solde des armées d’hommes, pas plus qu’ll ne serait a la solde
des musulmans! Il détient la Force et la Puissance qui font de Lui l'unique
triomphateur au-dela des vicissitudes et des contingences humaines.

Fin du verset 40

Nous avions "exégétiquement" attiré l'attention quant a la singularité de
I'expression "le repoussoir de Dieu". Nous avons montré qu’elle a fonction de



clef de lecture permettant ’acces au sens réel de ce passage coranique. Notons que
la réponse fournie reste cohérente avec le sens général du message coranique.[1]

Nous aurons constaté que les résultats de notre analyse different d’avec ceux
classiquement affirmés, tout au service d’une apologétique conquérante, si ’on
peut dire. L'occasion est ici offerte de rappeler brievement un point essentiel de la
réflexion exégétique : L’exégete pour obtenir cet autre sens, tout comme le lecteur
pour le valider, a du recourir au principe de ’analyse atomisée du Coran ;
méthodologie consistant principalement a réduire le texte a I'unité-verset.

Un corps de phrase totalement isolé de son contexte et ainsi soumis aux aléas et
arbitraires. Malheureusement, force est de constater, que la majorité des
chercheurs traditionnels et "modernes" ont pratiqué ce découpage, pulvérisant le
texte en plus de 6000 sous-unités et ne faisant du Livre qu'une somme de phrases
indépendantes, un non texte.

- Le présent travail démontre a lui seul ’absolu nécessité de dépasser la lecture
verset par verset. Le Coran est un texte, et quel texte !, qui ne peut étre compris
qu’en tenant compte de son intégrité structurelle. Nous avions indiqué en premiere
partie que nous proposerions une approche exégétique supplémentaire. Celle-ci va
nous permettre de confirmer par une autre voie les résultats fournis par la lecture
contextuelle et grammaticale.

A cette fin, on peut procéder a une analyse de la sémiotique sémitique ou, plus
exactement encore, a une analyse selon les regles de la sémiotique structurelle de
la Révélation. Derriere ce jargon de spécialiste se cache un outil exégétique
extrémement puissant apportant une vision structurelle de la Révélation. Il nous
est donné ici 'occasion d’en faire une démonstration simple[2].

Considérons, différemment mis en page, le passage que nous venons d’étudier :
a) Dieu, certes, défendra les croyants.
b) Dieu, certes, n”’aime pas le traitre plein d’ingratitude.

Autorisation est donnée a ceux qui combattent pour avoir été
opprimeés.

c) Dieu, certes, est a méme de les rendre victorieux.

d) Ceux qui ont été expulsés de leurs demeures en dehors de tout droit
pour avoir seulement proclamé : "Dieu est notre Seigneur."”

N’eut été le fait que DIEU REPOUSSE les hommes les uns par les
autres,




d’) Que d’ermitages auraient été détruits, de synagogues, d’oratoires
et de mosquées, tant de lieu ou lUon céléebre le Nom de Dieu
abondamment.

c’) Dieu, certes, donnera la victoire a ceux qui le soutiennent car Dieu,
certes, détient Force et Puissance.

b’) Ceux qui, si Nous leurs donnions le pouvoir terrestre, prieraient et
verseraient laumone, ordonneraient le bien et interdiraient le mal.

a’) Toute finalité est a Dieu.

Nous aurons déja remarqué que la présentation initiale de la traduction de ce
passage coranique ne suit pas linéairement le découpage verset par verset. Les
versets du Coran ne correspondent pas a des unités de sens indépendantes et
autonomes mises bout a bout[3].

L’ordre méme, bien souvent, déroute le lecteur conditionné par la composition de
texte selon les regles du classicisme occidental. Au minimum, il faut donc
nécessairement lors de la lecture structurer le texte selon des criteres de sens,
chose que les éditions du Coran en langue arabe ne proposent pas[4] mais que 'on
retrouve parfois dans les traductions, c’est ici le cas. Ces "assemblages" sont bien
souvent approximatifs et arbitraires, et totalement tributaires des traducteurs.

La présentation sous I'angle structurel de la Révélation est radicalement autre. Elle
tient compte bien évidemment de l'ordre des versets mais prend en compte les
unités de sens dans leur composition d’ensemble.

Le "découpage" est ainsi totalement différent mais, fait essentiel, dirigé selon des
principes précis. Cette approche offre une vision quasiment holographique[5]
permettant de mettre en valeur les séquences majeures et les thémes centraux
autours desquels sont construits selon des regles bien définies les compléments
d’information.

Dans 'exemple que nous avons fourni, a I'intérieur de la symétrie structurelle, la
colorisation met en évidence les mots clef ou les segments complémentaires dont
l’association est systématiquement porteuse de sens.

Ainsi, en ce passage, cette présentation fait apparaitre immédiatement la structure.
Il s’agit d’'un exposé concentrique, figure tres fréquente dans le Coran. Autour d'un
centre, ici N’eut été le fait que DIEU REPOUSSE les hommes les uns par
les autres, les autres unités sont disposées concentriquement et symétriquement
ce que nous avons signalé par le pointage a-a’, b-b’, c-¢’, d-d’.

L’élément central représente le theme principal autour duquel sont disposées les
informations complémentaires.



On note que notre DIEU REPOUSSE, dafu-llahi, apparait, qui plus est, au
centre du centre; la clef de lecture est selon cette approche parfaitement et
directement mise en valeur. Il semble évident, au premier coup d’oeil si j'ose dire,
que la totalité du texte est batie autour de ce segment clef. L’analyse grammaticale
que nous en avions réalisée avait permis de déceler I'importance de cette
expression, 'analyse structurelle en confirme a présent la fonction centrale.

Par la suite la lecture concentrique permet de lire la logique interne de la totalité
du texte. Du fait que nous en avons déja exposé les traits essentiels, eux aussi
confirmés en cette approche, nous n’en présentons qu’un résumé :

d-d’ : sont symétriques. Le lien, la parenté d’'image et de signification, entre ceux
qui ont été expulsés de leurs demeures en dehors de tout droit et que
d’ermitages auraient été détruits, de synagogues, d’oratoires et de
mosquées, est ainsi évident. On note une autre symétrie interne signalant le
rapport entre la proclamation de I'unicité exclusive et la célébration du nom de
Dieu pour avoir seulement proclamé : "Dieu est notre Seigneur et Uon
célebre le Nom de Dieu abondamment.

c-¢’ : sont symétriques. Leur lecture conjointe laisse nettement apparaitre que la
victoire ne vient que de Dieu mais qu’elle est conditionnée est a méme de les
rendre victorieux / la victoire a ceux qui le soutiennent. Est ici résumé la
philosophie générale du propos central. Dieu ne donne la victoire qu’a ceux dont
I'intention est pure. Il s’agit d'une Victoire totale et pérenne et non d’'une victoire
historique et passagere.

b-b’: image en miroir. Dieu, certes, n’aime pas le traitre plein
d’ingratitude. Autorisation est donnée a ceux qui combattent pour
avoir été opprimés /Ceux qui, si Nous leurs donnions le pouvoir
terrestre, prieraient et verseraient laumone, ordonneraient le bien et
interdiraient le mal.

Les deux corps de texte périphériques, en orange, se répondent. Le traitre ingrat
est celui qui, lorsqu’il possede le pouvoir, se détourne de Dieu et commet le
désordre en inversant I'ordre du bien et du mal. Le croyant en est 'image inverse.

A nouveau un corps central est ainsi mis en évidence, en noir, autorisation est
donnée a ceux qui combattent pour avoir été opprimés, ceux qui, si
Nous leurs donnions le pouvoir terrestre. 11 formule les modalités
contractuelles de I'autorisation de se défendre ainsi que celles déterminant le don
de la victoire par Dieu. Nous 'avons a maintes reprises évoqué, I’'on ne peut se
défendre au nom de Dieu que si 'on a comme programme d’instaurer un ordre de
justice et de bien, telle est la condition de tout véritable jihad.



D’un point de vue historique ceci est confirmé ; la révélation de ces versets eut lieu
des les premiers temps de 'Hégire et indiqua au Prophete SBSL qu’il lui serait
effectivement donné le pouvoir ici-bas mais, qu’a cette fin, il devra construire une
nouvelle communauté de musulmans, priant, versant ’aumoéne, ordonnant le bien
et rejetant le mal. Tel est 'objectif qui lui était assigné, le fait de pouvoir répondre
a I'agression des ennemis de I'Islam ne s’inscrit que secondairement dans ce projet.

La transgression de cet engagement contracté avec Dieu, mithéaq, rendrait nul et
non avenu tout combat: "Dieu, certes, nm’‘aime pas le traitre plein
d’ingratitude.”

Signalons un point de détail : nous avions débattu au volet un de la présence
injustifiée de la préposition a dans "a ceux"”. On comprend d’autant mieux a
présent qu’effectivement il est incorrect que de comprendre et traduire ainsi. (Cf.)

a-a’ : Symétriques et complémentaires. Dieu, certes, défendra les croyants /
Toute finalité est a Dieu. La lecture de ces deux unités forme conclusion
suffisante.

On y percoit clairement a présent la nature conditionnée de l'assistance divine.
Tout ordre releve de Dieu, aucun bénéfice réel n’est a attendre de la désobéissance,
Dieu est la finalité de toute chose ce qui en soit suffirait a justifier 'engagement des
croyants. Au final Il jugera les hommes, avertissement qui pourrait renforcer
certains en leur foi. Autre modulateur, la finalité des évenements qui font notre
existence et notre monde nous échappe, et elle ne saura prendre pleinement sens
qu’en I'au-dela.

Ainsi, selon une méthodologie novatrice dont nous espérons, plaise a Dieu, faire
part en détail en une autre occasion, il a été possible de démontrer '’exactitude des
résultats de I'analyse grammaticale et syntaxique. Au centre I'expression initiale
"repoussoir de Dieu'" prend toute signification et valeur.

Plus exactement encore, il faudrait concevoir ces deux approches, qui ne
constituent nullement les deux seuls péles de I'exégese mais en représentent deux
outils d’'importance, comme complémentaires.

Conclusion

Ainsi, avons-nous pu tout a la fois élucider le sens du verset 40 et démontrer que
les affirmations classiques n’ont pas de fondement textuel. Dieu ne repousse pas
les hommes les uns par les autres, il n’orchestre pas ici-bas les luttes de pouvoir,
les hommes s’entredéchirent du fait de leurs propres appétits. Il n’y a pas de
guerres saintes, mais des causes justes lorsque les opprimés se défendent.

Le sens du Jihad est ici plénier et originel, il s’agit d’'une lutte menée par des
croyants a fin de pouvoir librement proclamer leur foi. La Victoire est ainsi celle



du Vrai contre le faux. En un niveau de Réalité supérieur le Vrai, par essence,
triomphe toujours mais, en notre réalité, les résultats sont conditionnels : si les
circonstances l'exigent, et que les croyants se montrent dignes du tawhid, Dieu leur
accordera aussi une victoire contre les vicissitudes de I’'Histoire.

Dieu ne défend que la fidélité au tawhid, 'unicité divine. Par le tawhid, le
repoussoir de Dieu, Il insuffle une dynamique positive permettant aux
opprimés de Dieu de réellement briser les chaines de I'oppression de '’homme.

Fin de la deuxieme partie.

[1] - Je me permets a ce sujet de renvoyer a la question "Guerre & Paix" en "Que dit vraiment le Coran.

[2] - Ces notions essentielles seront exposées, plaise a Dieu, dans I'ouvrage en préparation "A la Lumiere
du Coran" Tome I. A travers les avancées substantielles que nous exposons au sujet de la nature méme de
la Révélation se dessine une approche structurelle du texte coranique différant en partie des restrictions
au seul champ sémitique tel que le concoivent les Biblistes.

[3] - L’origine de ce phénomene est a rechercher dans les mécanismes intimes de la Révélation.

[4] - Rappelons qu’a l'origine les premiers Corans écrits se présentaient sans aucune ponctuation ni
aucune séparation entre les versets, un bloc unique et compact. As-Suytiti fait justement remarquer que
nul ne connait exactement le nombre de versets du Coran et que peu importe.

[5] - Il aurait fallu dire holophrastique, la perception étant globale.

Suite publiée le 29/04/2009

Nous avions, lors des deux premiers volets de cette étude, envisagé 'exégese des
versets 38 a 41 Sourate "Le Pelerinage". Ils représentaient le premier "paragraphe”
d’'un passage constitué des versets 38 a 54. Le segment clef en était le suivant
"N’eut été le fait que Dieu repousse les hommes les uns par les autres”
V40. Nous avions montré selon deux approches différentes la centralité de
I'expression dafu-lldhi que T'on devrait traduire trés exactement par
"repoussoir de Dieu" mais que 'usage et la langue expriment a défaut en mode
verbal "Dieu repousse’. Cependant, nous avions démontré que tel n’était pas le
cas ; ce qui repousse les hommes les uns contre les autres est plus précisément le
repoussoir de Dieu. Le contexte, la structure, et le sens général permettaient
d’identifier cette entité au tawhid, 'unicité de Dieu.

Le deuxieme paragraphe de ce passage comprend les versets 42 a 49.

Te traitent-ils de menteur ! )
Bien avant eux firent de méme le Peuple de Noé, les ’Ad et les Thamiud,



v42 les Peuples d’Abraham et de Loth, v43 les Gens de Madian.
Moise aussti fut démenti.

J’ai donc laissé un délai indulgent aux dénégateurs, puis me suis
saisis d’eux.

Que ne fut pas mon désaveu 'v44

Que de Cités n’avons-Nous pas détruites. Elles étaient emplies
d’injustice, elles ne sont a présent que ruines, puits abandonnés,
demeures de boue, désertes.v45

Ne parcourent-ils pas la Terre ! Leurs cceurs sont-ils incapables de
comprendre ! N’entendent-ils pas ! En réalité, ce ne sont point leurs
regards qui rien ne discernent, mais leurs cceurs, en leurs poitrines
qui sont aveugles.v46

Ils te demandent de précipiter le chatiment ! Or, Dieu ne faillira point
a sa promesse. Cependant, un jour de ton Seigneur est comme mille
selon ce que vous comptez.v47

Que de Cités n’avons-Nous pas laissées en sursis alors qu’elles étaient
emplies d’injustice, puis Nous les saisimes.
Nulle issue si ce n’est vers Moi.v48

Dis : "O hommes, je ne suis chargé que de vous délivrer un clair
avertissement.''v49

Sourate "Le Pelerinage".
Te traitent-ils de menteur/[i] !

Cette apostrophe adressée en apparence au Prophete SBSL nous projette dans la
réalité qui fut sienne, le tutoiement permet a cet instant une lecture intime.
Précédemment, le rappel était articulé selon une approche générale, le concept du
repoussoir de Dieu, le tawhid. A présent, en est donnée une confirmation en mode
particularisé.

Le Prophete SBSL est la réactualisation du message d’unicité divine et cela a trois
conséquences conformément a I’action résultant intrinsequement du repoussoir-
tawhid : on te suivra, on te reniera, on te combattra.

Te traitent-ils de menteur est en réalité une apostrophe dont I'objectif premier
est de stigmatiser le mensonge de ceux qui rejettent le Message du Prophete. Cest
ce mensonge qui sera le theme pris en compte en cette séquence.



Ce mensonge a servi de justification a la guerre menée contre tous les croyants telle
que nous l'avions envisagée précédemment et, selon un nouvel axe d’analyse, en
tant que cause premiere de la dénégation.

-Premiere conséquence, il n’y a pas de guerre juste, pas d’agression qui se puisse
justifier, pas d’ingérence que l'on puisse prétexter. Le mensonge seul légitime la
volonté de conquérir ou de dominer. Ceci résume le paragraphe précédent.

-Deuxiemement, un Prophete délivre un rappel relatif a la revivification de I'unicité
de Dieu ; le mensonge a son égard proceéde donc du déni, kufr. Déni du message et
déni de Dieu, unité et omnipotence. Que I'on y prenne garde car, théologiquement,
I’homme, le croyant, dans la fureur du temps et de la vie tend a excentrer Dieu de
la réalité.

Ainsi ai-je constaté que certains ont cru pouvoir penser que les choses étaient
aussi simples que claires : ce sont les hommes qui combattent et non pas Dieu.
Affirmation qui, schématiquement, releve des solutions théologiques juives et
chrétiennes : les affaires d’ici-bas sont nétres et Dieu n'y est pas acteur. Or, Dieu en
Islam est maitre et acteur absolu de Sa création, il n’en est pas détaché, ni éloigné
et encore moins désintéressé[ii].

Bien avant eux firent de méme le Peuple de Noé, les ’Ad et les Thamiid,
v42 les Peuples d’Abraham et de Loth, v43 les Gens de Madian.

La regle est intangible, ’épopée des Prophetes qui, tous, furent rejetés, nous le
rappelle. Le Coran, par ailleurs, développe ces récits et aborde la relation négative
a la Révélation selon bien des aspects. Chaque histoire représente en fait une des
multiples facettes d'une seule et unique problématique : le rejet de I'Unicité, sujet
engendrant parmi les hommes division et répulsion, le "repoussoir de Dieu".
Le mensonge (kadhb) est ici présenté comme étant I’essence intime du déni,
kufr, I'un procede de I'autre.

Notons que malgré I'impression premiere, tous ces peuples ne connurent pas le
méme sort, on note :

-1 Les Cités détruites[iii] : Peuple de Noé, les ’Ad, les Thamiid, peuple de Loth et
de Chu’ayb[iv].

-2 Peuples ayant refusé, a des degrés divers, la prédication monothéiste, c’est le cas
en ce verset pour ce d’Abraham et de Moise.

L’Islam en son histoire releve de cette deuxieme catégorie, sous cet aspect
particulier il y a une continuité d’Abraham en passant par Moise jusqu’a
Muhammad.



Moise aussi fut démenti. Ce segment se détache nettement des autres, il va
préciser et accélérer le sens voulu[v], le précipiter en notre présent. Littéralement,
il est écrit "Moise fut traité de menteur', il s’agit en réalité de la troisieme
répétition du verbe kadhdhaba, traiter de mensonge, démentir, nier, que la
traduction pour des raisons propres a la langue francaise ne pouvait transcrire a
trois reprises. Cependant, le procédé de répétition donne ici de la cohésion a des
éléments différents tout en permettant d’individualiser le cas de Moise de celui des
Cités anéanties. Le parallele entre Moise et Muhammad n’en est que plus évident :
comme une partie de son peuple dénia Moise une part dénia Muhammad. [vi]

Or, ce lien organique s’entend hors du temps, le passé lointain se projette dans le
passé proche, lui-méme préfigurant le présent et I'avenir. Le Coran, pour une
grande part, concoit ce type de récit dans cette unique perspective. Ainsi, par
exemple, les nombreux développements relatifs aux Hébreux constituent-ils un
vaste discours de mise en garde adressé aux musulmans.

L’Histoire coranique, que d’aucun qualifie a tort d’Histoire religieuse, n’est donc
pas linéaire mais, paradoxalement, constante. Elle a valeur constructive et
pédagogique, la morale et la philosophie des faits ont pour principal objectif
I’édification du lecteur afin qu’il réforme son ame et son étre, adapte son action au
temps présent et ceuvre pour I’avenir.

Les hommes étant homme, 'on comprendra la justesse de la méthode coranique. Il
en est donc de méme actuellement : des juifs[vii] ont dénié le Message de Moise en
se prétendant de droit sur une terre usurpée. Ils sont en cela en totale opposition
avec leurs propres concepts religieux authentiques, en opposition avec
I’humanisme judaique et en opposition avec les réalités historiques|viii].

Le parallélisme enseigne alors que des musulmans ont dénié le Message de
Muhammad en abandonnant une part d’eux-mémes dans 'adversité. D’autres ont
trahi le message d’humanisme de I'Islam en tuant des innocents aveuglément, la
haine comme dogme. Adoptant la violence comme principe directeur, et
laveuglement comme direction, d’autres s’inscrivent en porte-a-faux avec
I'Histoire.

En "Tuer de droit"[ix] nous avions traité, a partir de cette lecture coranique, de la
reproduction en miroir des actes et de I'alternance des roles, et nous avions écrit :
"Pousserions-nous la roue d’un tour, qu’inexorablement elle écraserait U'autre, lui
en bas et nous en haut. Serions nous un peuple de victimes et eux de bourreaux."

Cette infernale répétition concerne tous les hommes et aussi bien les juifs que les
musulmans. Rappelons nous des segments clefs des premiers versets de ce
paragraphe : "Ceux qui ont été expulsés de leurs demeures en dehors de
tout droit"” V40. "Autorisation est donnée a ceux qui combattent pour



avoir été opprimés"” V39. Dieu, certes, n‘aime pas le traitre plein
d’ingratitude.V38.

Ces versets, a partir de 'incise "Moise aussi fut démenti" peuvent étre projetés
au présent et leur propos est alors double, comme un reflet. Il concerne bien
évidemment la situation des Palestiniens sous le joug sioniste mais aussi les limites
éthiques a I'action de défense ainsi que les insuffisances et les suffisances des uns
comme des autres.

Rappel donc, incessant et permanent, afin que le pacte contracté par les croyants,
mithaq, soit respecté et, qu’ainsi, la tragédie de I’histoire ne se répete. La mise en
lumiere du cycle est destinée a le briser.

Une telle projection du passé en I'actualité donne pleinement sens a ces versets. Au
passage, certains "penseurs du Coran" les classent aisément dans la catégorie
"récits d’Anciens". Pour ceux-la, une quasi moitié du Coran n’aurait donc de fait
aucune application concrete. Ils devraient logiquement nous proposer de les
conserver a titre purement décoratif. Nous noterons, outre le fait qu’il n’est donc
pas pour eux d’en faire I'exégese, que cela était déja 'argument de certains
détracteurs contemporains de la Révélation : "Quand on leur demande :
"Qu’a donc révélé votre Seigneur ? " Ils répondent : "Ce ne sont que
récits des Anciens."S16.V24. Lettre morte pour cceurs morts.

Jai donc laissé un délai indulgent aux dénégateurs, puis me suis
saisis d’eux.
Que ne fut pas mon désaveu 'v44

Que de Cités n’avons-Nous pas détruites. Elles étaient emplies
d’injustice, elles ne sont a présent que ruines, puits abandonnés,
demeures de boue, désertes.v45

Ils te demandent de précipiter le chatiment ! Or, Dieu ne faillira point
a sa promesse. Cependant, un jour de ton Seigneur est comme mille
selon ce que vous comptez.v47

Que de Cités n’avons-Nous pas laissées en sursis alors qu’elles étaient
emplies d’injustice, puis Nous les saisimes.

Nulle issue si ce n’est vers Moi.v48

Nous avons directement regroupé la lecture de ces versets qui, en réalité,
s’articulent autour dun axe[x], ici les pointillés, que nous étudierons dans les
suites immédiates. Cette présentation permet de constater la symétrie structurelle
du propos ainsi que, contrainte de format, d’en résumer I'exégese.



Les Cités détruites sont a détruire, les ruines du passé sont celles de I'avenir. Au
fracas des Empires ne succede que le vent en d'improbables ruines. Le temps du
Seigneur des mondes nous impose de relativiser le notre, ’'Histoire coranique est
intemporelle, plus de triomphe, plus de victoire, le temps au final s’absorbe en
Dieu, Nulle issue si ce n’est vers Moia.

Sursis, délais, hate, précipitation, promesse, tissent le champ lexical d'un
projet dont la raison d’étre est 'injustice et la prétention des dénégateurs. Plus
que jamais le tawhid est ici le "repoussoir de Dieu". Et il est écrit que ce n’est
point injustice, pourtant cause premiere apparente, qui les détruit, mais Dieu.
Est alors établie la différence entre causes essentielles et cause premiere.

Fonder son avenir sur I'injustice, la spoliation et le mensonge est avoir programmé
sa propre disparition, construire sur du sable. La haine est le fer de lance du
mensonge, 'aboutissement est génocidaire. Il s’agit d’'une loi universelle : pour
chaque tribu, chaque empire, chaque nation, cette énergie négative alimente
I’holocauste[xi], puis ce que l'on croyait étre une ferme construction s’effondre.
L’illusion enivre les hommes, ils croient leurs réalisations immortelles, le temps les
trompe, il est l'allié de Dieu J’ai donc laissé un délai indulgent aux
dénégateurs mais un jour de ton Seigneur est comme mille selon ce que
vous comptez. Sont confrontées 1'évanescence des civilisations iniques et la
permanence du tawhid.

De plus, la symétrie coranique nous enseigne que 1’échec est double, ruine ici-bas
et chatiment en 'autre monde.

Ne parcourent-ils pas la Terre ! Leurs coeurs sont-ils incapables de
comprendre ! N’entendent-ils pas ! En réalité, ce ne sont point leurs
regards qui rien ne discernent, mais leurs cceurs, en leurs poitrines
qui sont aveugles.v46

Ce verset est central, le cceur de la séquence que nous étudions, il était
précédemment représenté par I’axe en pointillé.

En premiere lecture, Ne parcourent-ils pas indique directement I'analyse
historique, la compréhension des faits dont on devrait tirer des conclusions utiles.
N’entendent-ils pas signifie 'écoute attentive de la Révélation. Cette derniere
non explicitement mentionnée peut étre comprise au sens large, la communication
de Dieu.

L’ensemble du contexte induit cependant une lecture plus centrée sur les rapports
entre la vaine puissance des hommes et la puissance absolue de Dieu. Selon cet
angle nous comprendrons alors que l'injustice des Cités est liée a 'aveuglement
des cceurs et non a celui des regards, c’est-a-dire a une perversion de I'intellect.



Ainsi, comme l'avait déja fait observer Ibn Khald{in, une civilisation doit son
origine aux valeurs intrinseques et neuves du peuple qui l'initie. Puis, au-dela de ce
pur élan originel, I'effondrement sera programmé de l'intérieur. Car, qu’il soit lié
au confort matériel ou a la décadence morale, I'avilissement détruit les vertus
initiales, la spiritualité fondatrice en quelque sorte ; en réalité, ce ne sont point
leurs regards qui rien ne discernent, mais leurs cceurs, en leurs
poitrines qui sont aveugles.

Ces Cités les voila qui se dressent sous nos yeux, non pas vestiges du passé mais
signes visibles au présent. De hautes tours, symboles de puissance, s’érigent,
d’autres s’effondrent. Des hommes assoiffés de pouvoir en oppriment ou en
massacrent d’autres. D’éternels Pharaons révent toujours d’empires. Le passé, le
présent et ’avenir, nous I'avons dit, se confondent. Seuls, ceux dont le cceur est
aveugle, ne le voient point.

Remarque :

Observons cependant que l'analyse de ce verset achoppe a la structure logique
linéaire du propos coranique. En effet, du point de vue rhétorique on note comme
une contradiction. De fait, selon les regles classiques de construction du discours, a
Ne parcourent-ils pas la Terre devrait normalement correspondre ce ne
sont point leurs regards qui rien ne discernent et a N'entendent-ils pas
aurait du avoir un autre répondant que les regards ou les cceurs. Nous
présenterons la résolution du probléme en infra.

Conclusion.

Dis : "O hommes, je ne suis chargé que de vous délivrer un clair
avertissement.''v49

En fonction de l'analyse linéaire textuelle que nous pratiquons tous, ce verset
introduit habituellement la troisieme et derniere partie du passage coranique que
nous étudions (volet 4/4). Or, en réalité, il conclut ce paragraphe[xii] et de fait
Uavertissement clair se comprend alors selon deux lignes argumentaires. La
premiere releve de la sociologie, de 'histoire des peuples, de la politique et des
enjeux de pouvoir, de la vanité humaine. La deuxiéme, théologique, se résume a
I'essentiel, au fondamental, a la parole unique d’unicité, le tawhid : Il n’y a de
dieu que Dieu, et sous l'angle de la communication qui vous est ici adressée sachez
qu’il n’y a de force et de puissance qu’en Dieu et que Nulle issue si ce n’est vers
Lui.

Fin de la troisieme partie.

Le quatrieme volet, plaise a Dieu, abordera entre autres un verset en relation avec
les bien trop célebres Verset sataniques.



Complément :

Faute d’avoir été bien trop long en ce résumé d’exégese nous ne pourrons
présenter la structure de ce paragraphe selon les regles de la sémantique sémitique
de la Révélation. Toutefois, cette approche est nécessaire a la résolution du
probleme de cohérence textuelle que nous avions ci-dessus soulevé.

Le verset 46 que nous avions lu classiquement en un seul bloc représente, nous
lavions dit le centre structurel du paragraphe qui est organisé dans son ensemble
selon une structure dite spéculaire (ABCD / D’CB’A’), 'axe de symétrie ne
correspond pas a un verset mais a une plicature virtuelle. Le cas présent elle passe
par le milieu de ce verset.

Ne parcourent-ils pas la Terre !
Leurs caeurs sont-ils incapables de comprendre !

N’entendent-ils pas !
Ce ne sont point leurs regards qui rien ne discernent, mais leurs
coeurs, en leurs poitrines qui sont aveugles.v46

Nous avions souligné les problemes logiques soulevés par la lecture linéaire
classique. Il faudrait y ajouter a vrai dire une répétition (leurs coeurs x 2)
entrainant une certaine lourdeur de style. Qu’il s’agisse du texte en arabe aussi
bien que de sa traduction.

Si nous observons la répartition du texte, les segments qui semblaient étre
auparavant présentés en un ordre peu ou pas logique, peuvent a présent étre lus de
part et d’autre de ’axe central, le pliage faisant correspondre les différentes parties.

Ainsi, ne parcourent-ils pas la Terre a comme continuité attendue ce ne
sont point leurs regards qui rien ne discernent, mais leurs cceurs, en
leurs poitrines qui sont aveugles. De méme n’entendent-ils pas est
prolongé logiquement par leurs cceurs sont-ils incapables de comprendre.
Présenté selon cette nouvelle approche, les symétries obtenues résolvent les
difficultés qu'un abord littéraire classique ne pouvait que soulever. La construction
littéraire coranique trouve et retrouve la toute sa cohérence. La symétrie explique
aussi la répétition des termes leurs ccoeurs, les uns étant le reflet des autres, tout
comme incapables de comprendre correspond a qui sont aveugles.

Par ce simple exemple il est possible de comprendre une des particularités
majeures de la construction littéraire coranique, la symétrie. Laquelle s’organise en
plusieurs systémes: concentrique, parallele, spéculaire, etc. affectant la
composition du texte de l'unité verset jusqu’a la sourate en son intégralité. Le
Coran n’est donc pas concu selon les regles et mécanismes utilisés
conventionnellement depuis plus de deux mille ans y compris par les exégetes de
langues et cultures sémitiques.



Il s’en suit que I'analyse du sens, I'exégese, peut parfois ne pas étre en harmonie,
avec le texte coranique du simple fait de n’avoir pu prendre en compte ces
particularités structurelles. Il ne s’agit pas non plus de prétendre ainsi vouloir
révolutionner l'interprétation du Coran, mais il est d’ors et déja certain que de tels
outils méthodologiques rendent possible la résolution de certaines difficultés et
ouvrent d’autres horizons de cohérence.

A titre démonstratif nous voudrions souligner un autre point d’importance. Les
avancées récentes de I'analyse rhétorique du Coran permettent de dénouer une
énigme fort ancienne. En effet, le Coran apparait aux lecteurs, qu’ils soient arabes
ou non, bien peu structuré : ruptures de sens, amoncellements, changements de
sujet, répétitions, versets intercalés, versets interrompus, etc. Au final une
impression générale assez déroutante dont I’étrangeté n’avait pas échappé a nos
prédécesseurs. Cependant, faute d’outils conceptuels adéquats ils n’avaient pu
résoudre la problématique et les solutions proposées relevaient plus de
I’apologétique que de la démonstration.

Conséquemment, les détracteurs du Coran avaient, et ont toujours, beau jeu : il ne
s’agit la que d’un pietre ouvrage mal concu a qui seuls les yeux de la foi donne
cohérence. Quel lecteur occidental n’aura pas fait cette étrange expérience et
abandonné sa lecture du Coran bien avant le premier tiers[xiii]. Lu en arabe les
faits demeurent méme si, assonances, rimes et rythmes ont tendance a atténuer les
effets de la curieuse construction du texte coranique[xiv].

Elle n’est donc pas due a I'incompétence de 'auteur présumé, comme le prétendent
les contradicteurs, ni a la faiblesse de notre entendement comme le résument les
laudateurs.

Le Coran est en réalité concu selon un mode particulier dont la mise a jour des
regles principales constitue une clef de lecture essentielle. D’aucuns la dénomment
rhétorique sémitique puisque cette organisation particuliere est retrouvée dans les
versions en hébreux ou en araméen de la Bible, toutes deux langues de la
Révélation appartenant au foyer sémitique rappelons-le. On aura compris qu’au-
dela de laspect théorique, les conséquences en terme d’exégétique sont
essentielles ; ont ne peut interpréter, c’est-a-dire comprendre, un texte dont on ne
connait pas les mécanismes sous-tendant le mode de conception[xv].

A Toccasion, plaise a Dieu, nous aborderons régulierement certains aspects
pratiques de ce systeme semble-t-il spécifique aux Livres révélés. De maniere plus
conceptuelle nous présenterons des éléments de démonstration de la validité de la
Révélation a partir des avancées de cette discipline novatrice et scientifiquement
éprouvée.



[i] Certains traduisent "Et s’ils te traitent de menteur" laissant entendre une supposition non
avérée. Cependant, tant ’expression en arabe que le passage coranique présent, ainsi que le Coran en
d’autres occurrences mais I'Histoire, affirment clairement la réalité du fait.

[ii] Je me permettrais ici de renvoyer au débat Destin et Destiné. Cf. Que dit vraiment le Coran : Destin et
fatalisme - Du bien et du mal.

[iii] Ainsi nommées au verset 48.

[iv] Les Gens de Madian sont généralement associés a la prédication du Prophete Chu’ayb celui-la méme
qui par la suite, dit-on, accueillit Moise. Il existe de nombreuses incertitudes concernant les Madianites,
mais ces spéculations historico-religieuses n’apportent rien a la compréhension de notre sujet, nous n’en
discuterons donc pas.

[v] On nomme cela un embrayeur sémiotique.

[vi] Signalons que I'exégese classique voit la le déni de Pharaon plutot que le déni partiel mais récurent du
peuple Hébreux.

[vii] Il faudra distinguer ’emploi du terme dans sa diversité : celui qui appartient au peuple Juif, celui qui
se définit en tant qu’adepte du judaisme, celui qui sous ce terme assimile le sionisme.

[viii] Historiquement, et jusqu’a preuve du contraire, une terre appartient a ceux qui I'occupent. Aucun
droit divin et aucun droit de sang. Nous rappelons que le mouvement sioniste qui milita a terme pour
l’établissement des Juifs au Moyen-orient est a la base un mouvement national-socialiste laique.
Plusieurs décennies durant, la majorité des religieux Juifs militerent contre cette fiction religieuse. Contre
vents et marées il persiste encore une opposition religieuse juive au projet d’Israél, ainsi qu'une
opposition laique au nom de 'humanisme et du droit international...

[ix] Paru le 15/01/09 sur Oumma.com.
[x] Conformément a une regle de la sémantique structurelle propre a la Révélation, Cf. partie 2/4.
[xi] Au sens littéral : sacrifié par le feu.

[xii] Ceci est particulierement évident lorsqu’on étudie ce passage selon les regles de la sémantique
structurelle.

[xiii] Une étude a montré qu’apres le rush sur le Coran d’apres le 11 Septembre la majorité des lecteurs
n’ont pas dépassé les cinquante premiéres pages.

[xiv] Il est a signaler qu’il en est de méme pour la Bible, Ancien et Nouveau Testament, que bien peu de
lecteurs arrivent a lire en continu et en intégralité. Les études contemporaines des Biblistes ont mis en
évidence la structure sémitique de ces écrits, lus malgré tout en fonction de regles communes aux langues
indo-européennes. Ce décalage explique la difficulté a appréhender de tels textes.

[xv]De ce point de vue la, les outils de I‘exégese classique sont utiles a I'exploration du seul mode
d’expression : linguistique, grammaire, etc.




Derniere partie publiée le 16/06/2009
Des versets sataniques ?

Dernier volet consacré a I’étude des versets 38 a 54 de Sourate "Le Péelerinage". Le
fil conducteur explicitait ’action de la révélation du tawhid, 'unicité divine, au
sein de la communauté humaine. Les hommes, poussés par leurs appétits
terrestres et leur caractere réfractaire, réagissent par la violence de la guerre a ce
qui aurait pu sembler étre un facteur d’'union. Paradoxalement, le tawhid agit
donc comme un repoussoir entre les croyants et ceux qui refusent 'autorité d’un
Dieu unique. Les hommes, insatiables, percoivent la véritable reconnaissance de
I'unicité divine comme une menace face a leur soif de pouvoir, sauf les croyants
unitaires sinceres et agissant dans la voie du Bien. Ces clarifications furent révélées
en un contexte circonstancié : autorisation de se défendre est octroyé par Dieu au
Prophete ((SBSL)) suite a son installation a Médine.

Nous lisons :

Quant a ceux qui croiront et agiront vertueusement, pardon et
provende généreuse.v50

Quant a ceux qui s’acharnent contre nos Versets, souhaitant ainsi
Nous réduire a V'impuissance, ils sont hotes de la Géhenne.v;51

Nous n’avons suscité avant toi aucun Messager ou Prophéte sans que
Satan n’ait projeté quelques faussetés en sa récitation. Mais Dieu
efface ce que lance Satan. Dieu rend définitifs Ses versets, il est
Omniscient et Sage.v52 Il en est ainsi afin que ces projections de Satan
soient une tentation pour ceux dont les coeurs sont malades, coeurs
endurcis; car c’est ainsi que les iniques s’enfoncent en leur
opposition.v53

Il en est ainsi afin que ceux qui ont recu la connaissance sachent que
ceci est la Vérité émanant de ton Seigneur. Il en est ainsi afin qu’ils y
croient et que s’apaisent leurs coeurs.

Dieu, certes, guidera les croyants en une voie de rectitude.''v54
Sourate "Le Péelerinage".

La place centrale des versets 52 et 53 attire immédiatement l’attention, leur
difficulté de meéme. Leur traduction est aussi délicate que ne l'ont été les
discussions théologiques qu’ils susciterent. Nous avons opté en premier lieu pour
une traduction littérale suivant la ligne de compréhension proposée par les
commentateurs et les traducteurs. Nous verrons en cours de discussion qu’elle doit
étre autrement formulée.



Le sens des versets 50.51 et 54, qui encadrent le sujet, sera plus simplement
envisagé par la suite.

Les versets :

Nous n’avons suscité avant toi aucun Messager ou Prophéte sans que
Satan n’ait projeté quelques faussetés en sa récitation. Mais Dieu
efface ce que lance Satan. Dieu rend définitifs Ses versets, il est
Omniscient et Sage.v52 Il en est ainsi afin que ces projections de Satan
soient une tentation pour ceux dont les coeurs sont malades, coeurs
endurcis; car c’est ainsi que les iniques s’enfoncent en leur
opposition.v53

Que le Coran témoigne que Satan ait pu insuffler a Muhammad (SBSL) des
paroles au sein méme de sa récitation souleva de vives polémiques sur fond de
controverses, notamment d’avec les mutazilites et les chiites. Le dogme de
I'infaillibilité du Prophete (SBSL) est au cceur du sujet tout comme il fut au centre
du brasier qui enflamma la planete il y a quelques années lors de ce que l'on
convint d’appeler "l'affaire des versets sataniques". Ajoutons que, bien
évidemment, nombreux sont les orientalistes qui se sont emparés des "faits" pour
discréditer la validité du Coran.

Les faits :

Il existe de nombreuses recensions du méme récit[i], en voici une version courte
des plus fréquemment citée :

Alors que le Prophete (SBSL) se tenait avec une nombreuse assemblée de
Quraych dans lenceinte méme de la Kaba, il désira ardemment qu’enfin son
peuple adhere a sa prédication. Dieu lui révéla alors Sourate "L’Etoile". Il la leur
récita, et lorsqu’l arriva au verset "N’ avez-vous donc pas vu Al Lat, Al
’Uzza et Al Manalii] cette autre troisieme.'(S53.V19.20) Satan projeta
sur sa langue les mots suivants : "Ce sont de sublimes déesses[iii] et leur
intercession est souhaitée.” Puis il se prosterna, et les Quraych satisfait de
cette révélation se prosternerent a leur tour jusqu'au dernier. Par la suite, Gabriel
vint le voir et lui reprocha d’avoir récité aux gens une parole différente de celle
que Dieu lui avait donné. Le Prophete (SBSL) en fut profondément affligé jusqu’'a
ce que Dieu lui révélat "Nous n’avons suscité avant toi aucun Messager
ou Prophéte sans que Satan n’ait projeté quelques faussetés en sa
récitation...”

L’on trouve cette histoire dans les ouvrages de tres nombreux commentateurs du
Coran, citons les plus connus : At-Tabari, Ibn Kathir, Al Qurtubi, Al Bayhaqi, Al
Baghawi, As-Suytity, Az-Zamakhshari...



Cette Sourate (S.53, I'Etoile), toutes Ecoles de lecture confondues, clot en réalité ce
passage par un cinglant désaveu : "N’avez-vous donc pas vu Al Lat, Al °Uzza
et Al Mana cette autre troisiéme"...""Ce ne sont que des noms que vous
et vos peres leur avez donné. Cela sans aucune autorité révélée par
Dieu. Ils ne suivent que des supputations et ce a quoi les incitent leurs
ames, alors méme que leur était venue de leur Seigneur la
Guidée.""V23. Ainsi, le fragment, correspondant a deux versets, dits "versets
sataniques” : "Ce sont de sublimes déesses et leur intercession est
souhaitée." ne figure bien évidemment pas dans le Coran/[iv].

Ceci étant, nombre de ces exégeses ont mentionné l'origine douteuse de ce
sababu-n-nuzil, circonstance de révélation. Mais une part de l'approche
méthodologique de 'exégese traditionnelle releve de la transmission de données et
I’'on constate, malgré tout, qu’ils intégrerent cette "tradition" a leur grille de lecture
interprétative. Le recours aux circonstances de révélation permet de donner sens
aisément a des versets en apparence difficiles. Par ce biais, on superpose a la trame
coranique un récit présentant 'avantage d’obtenir un sens immédiat. Cette option
méthodologique, issue directement de la culture orale, cantonne bien souvent de
fait ’exégese traditionnelle au simple commentaire. Le cas présent le choix n’est
point heureux puisqu’il suscita bien plus d’embarras qu’il n’éclairat la signification
de ces versets.

L’argumentaire :

Ar-Razi[v] rappelle lui aussi cette circonstance de révélation mais pour y opposer
le plus rigoureux et vigoureux démenti ; en voici les lignes principales :

1- Ce propos n’est pas un hadith mais un récit forgé de toute piece, mawd’u. Ibn
Khuzayma y consacra une monographie. Son origine est attribuée a une secte
hérétique.

2- Le Coran rappelle de principe qu’il n’aurait pas été admissible que le Prophete
(SBSL) eiit pu déformer le Message : "Ceci est Révélation du Seigneur des
Mondes. Et s’il Nous avait attribué d’autres propos, nous Laurions
saisi de la main droite et tranché Uaorte.”"S69.V46. Muhammad n’en
possede pas en réalité la possibilité; en l'ouverture de cette méme sourate
"L’Etoile" on lit : "Il ne parle pas de sa propre initiative et ceci n’est que
Révélation inspirée.""V3-4. De plus, et comment pourrait-il en étre autrement,
le Messager quant a ce qui lui est révélé par Dieu ne peut ni oublier ni se tromper :
"Nous te ferons réciter et tu n’oublieras point."” S87.V6.

3- A I'époque de la Révélation de cette sourate les musulmans et le Prophete
(SBSL) vivaient dans l'insécurité a la Mecque. II est donc peu vraisemblable
qu’une telle réunion, dont on n’a par ailleurs aucune trace, ait pu avoir lieu.



4- En admettant que le Prophete (SBSL) ait prononcé ces mots contre sa propre
volonté comment imaginer qu’il ait pu se prosterner a I’évocation de ces idoles ?!

La nature méme du phénomene de révélation par I'intermédiaire de I’Archange
Gabriel ne peut permettre a Satan de s’immiscer dans les mécanismes de la
Révélation au point de produire des versets. Cela est ontologiquement impossible
et, si tel était le cas, un pareil épisode pouvant alors se reproduire, I'on ne
conserverait aucune certitude quant a la validité de la Révélation en son ensemble.
C’est probablement la au demeurant un des objectifs visé par ceux qui introduirent
ce récit dans les données transmises des musulmans. Il est significatif a cet égard
de constater qu’en certaines versions les termes "Satan projeta sur sa langue les
mots sutvants" ont été remplacés par "Satan fit entendre aux gens".

Au final, ce récit a été forgé de toute piece pour discréditer le Prophete (SBSL) et
la Révélation mais la vigilance des spécialistes du Hadith a permis de détecter cette
intrusion. Si le recours aux circonstances de révélation est un outil exégétique
indispensable, il suppose que les dits événements soient parfaitement authentifiés.
Tel n’est point le cas présentement, et il est fort dommageable que I'on se soit
malgré tout servi de ce propos pour commenter ces deux versets. L'on comprend,
qu’en conséquence, I'on diit s’arc-bouter sur le dogme de I'infaillibilité prophétique
pour tenter de contrebalancer les effets négatifs ainsi engendrés.

L’analyse :

S’il était aisé de démontrer la fausseté de "T'affaire des versets sataniques" reste
donc a donner sens a ces versets. Nous donnerons priorité a la lettre, mais
comment pourrait-il en étre autrement; un verset est un texte construit pour
délivrer par lui-méme un message précis.

- "Nous n’avons suscité avant toi aucun Messager ou Prophéte sans
que Satan n’ait projeté quelques faussetés en sa récitation.”A lire
cette phrase sans préjugés théologiques ou scolastiques et sans I'induction de
sens due au faux sabab précedent, on note qu’il ne traite que de cas relatifs
aux Messagers et aux Prophetes antérieurs au Prophete Muhammad
(SBSL). Littéralement, le Coran n’envisage pas la une défaillance dont
aurait pu étre atteint personnellement Muhammad (SBSL), bien au
contraire il I'en innocenterait. Par ailleurs, les versets précédents cités par
Ar-Razi traitent non de linfaillibilité du Prophete (SBSL) mais de
I'infaillibilité dans sa transmission de la Révélation.

Le fait que soient mentionnés conjointement les Messagers et les Prophetes, ces
derniers ne recevant pas la Révélation[vi], indique que l'objet du propos est
précisément I'inspiration et non la Révélation en tant que transmission dun
message destiné a étre récité aux hommes a la lettre. Comme le fit observer Ibn
Kathir la plupart des commentateurs ont donné au terme umnyya le sens de



lecture glosant alors”Satan projeta en sa récitation.” comme nous 'avions
conservé en notre traduction. On mesure ici toute I'influence du récit apocryphe,
pris malgré tout comme base scripturaire, ou il était dit: "Satan projeta sur sa
langue les mots suivants".

Cependant, le terme umnyya signifiant étymologiquement tout aussi bien
lecture que désir, espérance, aspiration, souhait, doit étre compris et traduit
dans le contexte littéral, et non plus selon celui induit par le "sabab". On retiendra
donc le sens de désirs ou un de ces équivalents. Au plus pres on lit: "Nous
n’avons suscité avant toi aucun Messager ou Prophéte sans que Satan
n’ait projeté en leurs désirs.” Notons que la fausse "circonstance de
révélation" employait la racine verbale de ce méme umnyya en début de récit
selon ce sens la: "il désira ardemment qu’enfin son peuple adhere a sa
prédication."

-"Mais Dieu efface ce que lance Satan." Le propos est limpide : Dieu, dans la
relation privilégié qu’il entretient avec ses Serviteurs, ne permet pas aux
insinuations sataniques d’avoir prise en I'esprit et 'ame des étres qu’Il a élu. Ce qui
ne signifie pas qu’elles n’aient pas lieu.

L’emploi du verbe mnasakha signifiant tout aussi bien abroger, transcrire
qu’effacer ne doit a présent pas égarer le sens. Il ne peut s’agir ici de 'abrogation
de versets que Satan projetterait, pour le moins, en les Messagers. Encore moins
sur la langue du Prophete Muhammad, (SBSL) comme le prétendait faussement
le récit apocryphe des '"versets sataniques". Signalons que la plupart des
traductions, suivant en cela les commentaires classiques, portent a tort: "Mais
Dieu abroge ce que lance Satan.” L’influence du faux "sabab" est telle que
I'on comprend encore ces mots comme signifiant "Mais Dieu abroge les versets
que Satan projette."

-"Dieu rend définitifs Ses versets, il est Omniscient et Sage.” Cette
affirmation signe une rupture dans le discours qui, a présent, ne parle plus du cas
des Messagers et des Prophetes mais de la relation des hommes a la Révélation. Le
verbe hakama est tres polysémique et parmi les sens qu’il revét, s’agissant de la
Révélation on retient : rendre péremptoire, renforcer, expliciter. On traduira donc
littéralement : "Ensuite (sachez que) Dieu rend explicite Ses versets, il
est Omniscient et Sage."

"Il en est ainsi afin que ces projections de Satan soient une tentation
pour ceux dont les cceurs sont malades, coeurs endurcis.” Ce passage
sous l'influence de la grille de lecture induite par le récit des "versets sataniques"
semblait indiquer que cet événement n’avait pour fonction que d’égarer les
réfractaires.



Selon la compréhension littérale que nous suivons a présent on doit les traduire au
plus prés comme suit: "Ensuite (sachez que) Dieu rend explicite Ses
versets, il est Omniscient et Sage. Ceci afin que ce que projette Satan
(en le coeur des hommes) ne soit une tentation (ou une épreuve) que
pour ceux dont le coceur est malade, coeurs endurcis." Les autres, ceux que
Dieu a guidé par la foi, reconnaitront le caractere parfaitement explicite et
véridique de la Révélation et s’y conformeront sans céder a ce que Satan ne
manquera pas de leur insuffler. Ils n’erreront pas en fonction de leurs désirs et
spéculations personnelles. Lorsque le cceur est sain, le croyant possede en lui-
méme les ressources nécessaires pour mener a bien la lutte contre les penchants
négatifs de son ame: s’adressant a Iblis Dieu dit: "Tu n’auras aucune
autorité sur Mes serviteurs, sauf les égarés qui te suivront.”"S15.V42.

-"car c’est ainsi que les iniques s’enfoncent en leur opposition.”

Conclusion logique confirmant que le mécanisme évoqué est bien la cause de la
perte des dénégateurs.

Nous pouvons relire a présent ces deux versets selon une toute autre perspective,
pleinement littérale, et évitant les écueils théologiques précédemment évoqués :

"Nous n’avons suscité avant toi aucun Messager ou Propheéte sans que
Satan n’ait projeté en leurs désirs, mais Dieu efface ce que lance
Satan. Ensuite (sachez que) Dieu rend explicite Ses versets, il est
Omniscient et Sage. Ceci afin que ce que projette Satan (en le coeur des
hommes) ne soit une tentation (ou une épreuve) que pour ceux dont le
ceeur est malade, coeurs endurcis. Car c’est ainsi que les iniques
s’enfoncent en leur opposition.”

Suite :

Les versets 50,51 et 54, que nous avions provisoirement délaissés, s’inscrivent
d’eux-mémes en la logique de compréhension des versets précédents :

Quant a ceux qui croiront et agiront vertueusement, pardon et
provende généreuse.v50 Quant a ceux qui s’acharnent contre nos
Versets souhaitant ainsi Nous réduire a Pimpuissance, ils sont hotes
de la Géhenne.vs51 Il en est ainsi afin que ceux qui ont recu la
connaissance sachent que ceci est la Vérité émanant de ton Seigneur.
Il en est ainsi afin qu’ils y croient et que s’apaisent leurs coeurs. Dieu,
certes, guidera les croyants en une voie de rectitude.'v54



Bilan.

Valider la digression de la légende des "versets sataniques"”, outre son caractere
apocryphe, brisait I'unité de sens de l'ensemble des versets que nous avons
abordés. Il devenait difficile de comprendre ce que des versets traitant de
difficultés supposées dans la Révélation pouvaient signifier dans le contexte global
de ce passage coranique. La lecture littéraliste que nous en proposons, c’est-a-dire
le texte par lui-méme et en lui-méme, permet de conserver une unité de sens. Ces
versets s’inscrivent alors logiquement dans le discours général relatif aux
dispositions négatives des oppresseurs vis-a-vis de la Révélation. Le tawhid, en sa
révélation, agit comme un repoussoir a ’'égard de ceux dont le coeur est dévié et
comme un aimant pour ceux dont le coeur est sain. Les combats en découlant ne
sont que la manifestation extérieure et historique de ces intimes processus.

Hadith :

Concernant la totalité du chapitre dont nous avons envisagé le résumé exégétique
en ces quatre volets, le bilan du Hadith sera limité, seul un propos et deux hadiths
authentifiés ont été mis en relation avec I'interprétation de ces versets.

1-Concernant un des versets clef Ibn Abbas a dit : "Lorsque le Messager (SBSL)
quitta la Mecque Dieu lui révéla "Autorisation est donnée a ceux qui
combattent pour avoir été opprimés. Dieu, certes, est a méme de les
rendre victorieux.""V39. Abil Bakr fit alors cette réflexion : "Nous silmes qu’il y
aurait des combats."[vii] Il existe quelques autres témoignages au contenu
similaire.

L’analyse de texte permettait de méme de déduire cette circonstance de révélation
tout en offrant les possibilités dune interprétation plus large. En l'occurrence il
s’agissait de passer du particulier au cas général. Notons que le propos de Abi
Bakr offre un exemple de compréhension directe comme seuls pouvait le faire les
membres de la premiere génération. Dans ce cas précis, il est aisé de constater qu’il
ne s’agit pas d’interprétation mais du vécu simple et immédiat de I'information
premiere contenue en ce verset.

2-Ab{i Hurayra a transmis le hadith suivant : "Le Messager de Dieu (SBSL) a dit :
"Les pauvres entreront au Paradis une demi journée, qui représente 500 ans,
avant les riches."[viii]l] est explicite en lui méme mais ne fait aucune référence
aux versets qui nous concernent. Malgré tout, il a été cité pour illustrer le verset 47
"Ils te demandent de précipiter le chatiment ! Or, Dieu ne faillira point
a sa promesse. Cependant, un jour de ton Seigneur est comme mille
selon ce que vous comptez." Ainsi concu, cet appariement donne aux valeurs
chiffrées un sens concret, 500 est la moitié de1000. Cependant, rien dans le texte
de ce hadith ne permet de savoir si le Prophete (SBSL) faisait ici allusion a ce
verset ou a une notion différente, et ce n’est qu'un raccourci assez simple qui



permet d’en préjuger sans aucun fondement démontrable. On pourrait de plus
objecter que ce verset indique le différentiel entre notre temps mesurable et
I’espace divin qui lui est hors temps et hors mesure.

Le temps, tel que nous le concevons, n’a ni valeur ni sens pour un lieu d’éternité
n’appartenant pas a notre espace temps. Il est donc incorrect de vouloir mesurer et
comparer ces deux termes arithmétiquement, ce serait mesurer le "temps" de Dieu
(notion absurde) a la montre des hommes. Le rapport ne peut étre quillustratif,
mille ans n’ayant que valeur d’échelle indicative et relative, ce hadith stricto
sensu procede de méme.

3-Abl Miisa a transmis le hadith suivant[ix] : "Le Prophete (SBSL) a dit : "Dieu
laisse un délai aux injustes, mais lorsqu’ll se saisit d’eux Il ne relache pas son
emprise.” Puis il récita "C’est de cette maniére que ton Seigneur se saisit
des Cités injustes ; Sa saisie est douloureuse, intense."” S11.V102. Propos
réintégreé ici par les commentateurs pour illustrer sur le méme mode les versets
44-45 "Jai donc laissé un délai indulgent aux dénégateurs, puis me
suis saisis d’eux. Que ne fut pas mon désaveu ! Que de Cités n’avons-
Nous pas détruites. Elles étaient emplies d’injustice, elles ne sont a
présent que ruines, puits abandonnés, demeures de boue, désertes."”

L’on peut qualifier cette paraphrase prophétique de mise en situation du texte
coranique et, tel quel, I'information donnée est minime.

Le tafsir par le hadith nécessite bien souvent d’interpréter ou d’expliciter les
paroles du Prophete (SBSL). 1l y a-t-il un texte qui ne puisse ni ne doivent I'étre ?
Comment en serait-il autrement de la parole synthétique du Prophete Muhammad
(SBSL) ! Qui aurait prétendu que nous détiendrons par le Hadith une exégese clef
en main, a notre connaissance aucun savant de I'Islam.

Nous avions en notre analyse évoqué la tyrannie de 1'Isra€l sioniste et il y a, entre
autre, dans 'interaction entre ce hadith et ces versets le rappel suivant : Lorsquun
peuple, une nation ou une civilisation, du fait méme de sa puissance, s’enfonce
dans l'injustice structurellement et en actes, Dieu suscite les événements qui
ameneront irrémédiablement sa perte. L'injustice est la cause endogene de toutes
les involutions civilisationnelles. Comme I'indique le Prophete (SBSL) "Il ne
relache pas son emprise”, I'histoire ne connait pas de cas ou une civilisation
effondrée ait pu renaitre de ses cendres. Il y aurait 1a de méme un sujet de réflexion
quant a I’élaboration de bases revivifiées relatives au projet de reconstruction de la
civilisation islamique, mais ceci est un autre débat.



Exégese :

Lire le Coran c’est vouloir le comprendre. A cette fin la lecture doit déconstruire et
reconstruire. Déconstruire I’ensemble de nos préjugés et présupposés et construire
du sens orienté vers la Vérité a partir du Texte, et des textes, lettre a lettre.
Mouvement de I'esprit et du cceur asservi au temps et fondé sur la certitude que le
Coran délivre une seule vérité, la Vérité : "Et de la Vérité Nous avons procédé
a sa révélation, et c’est porteur de la Vérité qu’il a été révélé. Tu es
seulement chargé de le transmettre, annonce et avertissement.”
S17.V105

Vérité unique donc, transmise par la Révélation et que les hommes ont a charge de
découvrir. Quéte universelle aussi, en laquelle les musulmans ont un role essentiel
a jouer, bien lourde responsabilité. Comme l'on sait, une droite est un ensemble de
points. Chacun ayant alors selon sa capacité, mais toujours en totale sincérité, la
charge de prolonger cette ligne qui ne pourrait bien étre qu'une asymptote.
Quoiqu’il en soit, une marche en avant vers la Vérité procédant par "vérités"
successives. Il n’ y a donc pas de lecture du Coran qui puisse prétendre a la vérité,
pas plus celles du passé que celles du présent, toutes participent d'une méme
synergie. La sincérité et la modestie sont nos deux seules garanties, les fruits de la
raison n’étant mirs qu’'en leur pleine saison. Telle est la dynamique de I'exégese,
lien constant et ferme d’avec la Révélation, effort collectif et individuel qui fait du
Livre intemporel un Livre en marche dans le temps.



[i] La source la plus fréquente en est la Sira de Ibn Ishaq.
[ii] Trois divinités importantes du panthéon Arabe.
[iii] En arabe, chez les commentateurs du Coran, on ne dit pas "versets sataniques" mais "versets des

gharaniq". Ce terme, le texte du récit hésite d’ailleurs entre ghuraniq et gharaniq, désigne la pure
beauté d’un jeune homme, un oiseau volant haut de la famille des grues et, par métonymie, les déesses

dont l'intercession était percue comme émanant d’'une proximité céleste.

[iv] Signalons que contre toute raison Régis Blachere, orientaliste de grand renom, les fit figurer dans sa
traduction du Coran en francais sous les numéros 20 bis et 20 ter !

[v] Tafsir al Kabir : Mafatih al ghayb Vol XXIII page 44.

[vi] 1l est généralement admis que les tous les Messagers de Dieu sont Prophetes mais que les Prophetes
ne sont pas Messagers transmetteurs d'un Message écrit ou destiné a étre écrit. Dieu, cependant,
communique nécessairement avec l'ensemble par inspiration. Signalons que selon leur logique
dogmatique les mutazilites n’ont pas retenu cette dichotomie.

[vii] Hadith sahih rapporté par Ibn Hanbal, At-Tirmidhy, Al Hakim et An-Nisai’.

[viii] Hadith authentifié, sahih, en cette version rapportée par Ibn Hanbal.

[ix] Hadjith rapporté par Al Bukhari et Muslim.

Source : Oumma.com




