Nicolai Sinai

Quand est-ce que le ductus consonantique

du Coran a atteint sa forme finale ?

Bulletin of the School of Oriental and African Studies 77 (2014)

W ,.//ma,,,,v/, > . TP

9‘) JQ’—L’* /UM J [»3
L9 %A /y '&//A./‘//J
_Aﬂ,mbqw/‘s

":‘/-’ c»/t..m
£ / >0 / /L/
//{ //r..ass./_),m/

o sb ..uz[\.
—Nl!’a{/dﬂ/‘y{& /3 \SM) ‘:4/
--9p s»wo‘vJ/a.K’a Jo,s

,L'}f) ,J /‘9'n¢¢’— /J
L= ” £ ik {/ﬂilm-d _..(
’44*' "’5~'/ "/ 944[9,9 f

7"“"
"‘/(.0;.9-}'4‘-\ -du.éul Ao 0 Saa

y-‘—xg/,.; rnAAo/ //43»/',,“4.
o g :,..,‘,4‘,(‘./ )“/'//
{,o_ﬁl/j,,

Yo/ LI/l // J/ //_[//o.s
» .ml/ AT
V/JJ/JLL,. SU7er g Y

0"95 /,a'L //9 /
A :flzif//,m/&/ “"ff.,j;//j
U vjf

' Ahmed Amine
www.ahmedamine.net

25/08/2023




Avec l'aimable autorisation de Nicolai Sinai (Oriental Institute, Université d'Oxford)

nicolai.sinai@orinst.ox.ac.uk

Quand est-ce que le ductus consonantique

du Coran a atteint sa forme finale ?1

Bulletin de I'Ecole des études orientales et africaines 77 (2014)

Lie vers l'article original sur academia.edu :
https:/ /www.academia.edu/7372306/_When_did_the_consonantal_skeleton_of_the_Quran_reach_closure_Bulletin
of_the_School_of Oriental_and_African_Studies_77_2014_273 292 509 521

PREMIERE PARTIE

Introduction

La Tradition islamique attribue la promulgation d'un squelette consonantique
uniforme (rasm) du Coran au troisieme calife ‘Uthman (r. 644-656). Le récit le plus connu
de la normalisation du texte sacré des musulmans est mentionné dans deux relations
rapportées, entre autres, par al-Bukhari, avec des chaines de garants (isndd) qui passent
par Ibn Shihab al-Zuhri (m. 124/741-2)2. D'aprés la premiere narration (hadith), la
normalisation aurait été initiée sous le regne du premier calife Abt Bakr (r. 632-634) a
l'instigation de son futur successeur ‘Umar, c’est alors que le scribe de Muhammad, Zayd
b. Thabit fut chargé de collecter toutes les révélations coraniques disponibles, en les

transcrivant sur des feuillets de parchemin?.

! Je suis extrémement reconnaissant a Robert Hoyland, Alan Jones, Christopher Melchert, Behnam Sadeghi et aux deux lecteurs anonymes pour leurs nombreuses
corrections, objections et suggestions. Le lecteur doit noter que cet article a été soumis dejz‘i en février 2013 et que seules des corrections mineures ont été apportées
depuis lors.

2 Al-Bukhari, al-Jami‘al-sahih, ed. by Muhibb al-Din al-Khatib and Muhammad Fu’ad ‘Abd al»Bin, 4 vols., Cairo : al-Matba‘a al»salafiyya, AH 1400, vol. 3, 3378,
no. 49867 (66 :3).

3 La Tradition islamique est contradictoire sur la question de savoir si Zayd ou quelqu'un d'autre fut le Premier 4 avoir recueilli le Coran (voir Alphonse Mingana,

“The Transmission of the Kur'an”, Muslim World 7 (1917) : 223-232, at 224-5).




Quant a la deuxiéme tradition, elle décrit comment, lors d'une campagne en Arménie,
qui aurait eu lieu en I’an 30/650-6514, le commandant Hudhayfa b. al-Yaman s'est alarmé
de la grande divergence des récitations du Coran entre les contingents militaires d'Irak
et de Syrie. Afin de promouvoir l'uniformité [de la récitation du Coran]®>, ‘Uthman a
ordonné que la recension de Zayd — qui aurait été gardée par Hafsa, la fille de ‘Umar —
doit étre copiée dans les codex appropriés (masahif) qui devaient étre expédiés dans les
différentes régions de 1'empire. Les versions divergentes du texte devaient étre brtlées.

Le débat moderne porte essentiellement sur la question de savoir si ce récit peut étre
considéré comme historiquement fiable, la discussion a ce propos a été initié par Paul
Casanova et Alphonse Mingana, qui ont publié entre 1911 et 1916, des articles qui
soutenaient que la codification du Coran n'avait eu lieu qu'a l'initiative du calife ‘Abd al-
Malik b. Marwan (685-705) et son gouverneur irakien al-Hajjaj b. Yasuf, peut-étre sur la
base de « traditions antérieures »°. En revanche, Friedrich Schwally, dans son influente
révision de Noldeke dans « Geschichte des Qorans» (1919), a accepté I'origine
‘Uthmanienne du rasm standard’, une position qui est devenue la datation retenue par
défaut par la plupart des chercheurs ultérieures.

Ce n'était qu'en 1977 qu'un retour de baton contre cette position jugée optimiste se
produisit. En effet, dans Hagarism, Patricia Crone et Michael Cook avancaient une
datation au VIIIe siecle pour la compilation du Corans, et il en est de méme pour John
Wansbrough, qui dans son ouvrage Quranic Studies, qui repousse la cloture du texte
encore plus loin, jusqu'a la fin du VIII¢ siecle®. Néanmoins, il faut noter que la datation
tres tardive de Wansbrough est de plus en plus considérée comme insoutenable1, les

chercheurs enclins a douter des conclusions de Schwally sont a nouveau attirés par

4La campagne mentionnée dans le récit d'al-Zuhri est probablement 3 identifier avec une campagne qu'alfTabari rapporte dans les événements de 'an 30 de l'Hégire
dans les Annales, éd. Par M. J. de Goeje etal., Leyde : Brill, 1879-1901, série 1, vol. 5, 2856 - voir aussi, Theodor Néldeke, Geschichte des Qorans, révisé par Friedrich
Schwaiiy, Gotthelf Bergstrésser et Otto Pretzl, 3 volumes, Leipzig : Dieterich'sche Verlagsbuchhandiung, 1909-1938 (désormais : GdQ), vol. 2, 49.

5 Selon ai—Ya‘qﬁbi (d. début du Xe siecle), ‘Uthman ordonna au peupie de réciter ‘ala nuskhatin wahidatin (ai»Ya‘qﬁbi, Historiae, ed. M. Th. Houtsma, vol. 2, Leiden :
Brill, 1883, 197).

6 Mingana, “Transmission of the Kur'an According to Christian Writers”, Muslim World 7 (1917): 402—414, at 414, citant Paul Casanova, Mohammed et la fin du
monde: Etude critique sur LIslam Primitif Paris: P. Gauthier, 1911, 141—2.

7GdQ, vol. 2, 1-121.

8 Patricia Crone and Michael Cook, Hagan'sm: The Ma/(mg of the Islamic World, Cambridge: Cambridge University Press, 1977, 17—18.

° John Wansbrough, Quranic Studies : Sources and Methods of . Scnp[ura/ [n[erpre[ation, Oxford : Oxford University Press, 1977, 49.

10 Voir par exemple Fred Donner, Narratives of Islamic Ongz'ns : The Begiuniugs of Islamic Historical Writing, Princeton : Darwin Press, 1998, 35—63 and Patricia
Crone, “Two Legai Problems Bearing on the Eariy History of the Quran”, Jerusalem Studies of Arabic and Islam 18 (1994) : 1-37, here 16—18.

2



I'hypothese d'une « date mi-omeyyade » pour la fixation du rasm coranique standard!!.
Par voie de conséquence, une datation conjecturale du Coran a I'époque de “Abd al-Malik
a acquis une popularité remarquable ces dernieres années. Chase Robinson!?, Alfred-
Louis de Prémarel3, David Powers!* et Stephen Shoemaker!?, tous estiment qu'une
codification du Coran sous ‘Abd al-Malik est beaucoup plus probable que sous ‘Uthman,
ou du moins ces chercheurs estiment que le texte coranique était resté ouvert a une
révision importante jusqu'aux alentours de I'an 700 EC.

L'époque ou les islamologues étaient confrontés a un choix entre la datation
coutumiére du Coran a 650 EC (ou méme plus tot) et la datation tres tardive de
Wansbrough — désormais un homme de paille facilement vaincu — est donc révolue.

Certes, Harald Motzki a fait un cas convaincant pour retracer les traditions sur la
collection du Coran sous Abu Bakr et sa diffusion officielle sous ‘Uthman du moins
jusqu'a I'époque d’Ibn Shihab al-Zuhri'®, supplantant ainsi l'affirmation de Mingana
selon laquelle ces traditions ne sont pas attestées avant le IXe siecle. Pourtant, comme
Shoemaker l'a souligné, a juste titre, ces résultats ne sont pas inconciliables avec
I'hypothese de Paul Casanova et d”Alphonse Mingana!”. Plus pertinent encore pour le
sujet qui nous préoccupe est le travail révolutionnaire réalisé par Behnam Sadeghi et
Mohsen Goudarzi sur le célebre palimpseste "San‘a’ 1", dont une grande partie est
conservée dans « Dar al-Makhtitat » a San‘a’, sous le nom de DAM 01-27.118,

Les auteurs ont depuis édité quarante folios du script inférieur de ce manuscrit, qui
constitue actuellement notre seul témoin matériel d'une recension non standard du

squelette consonantique du Coran’®.

1 Crone, “Two Legal Problems” (deux Prabl‘emes légaux).

12 Chase Robinson, Abd al-Malik, Oxford : Oneworld, 2005, 100—104.

13 Alfred-Louis de Prémare, Les fondations de lislam : Entre écriture et histoire, Paris : Editions du Seuil, 2002,

278-323 ; id., Aux origines du Coran : questions d’hier, approc/zes d bujoura"]wi, Paris : Téraédre, 2004 ; id., “Abd al-Malik b. Marwan et le Processus de
Constitution du Coran”, in : Die dunklen Anfénge: Neue Porschungen zur Entstehung und frithen Geschichte des Islam, ed. By Karl-Heinz Ohlig and Gerd-R.
Puin, Berlin : Verlag Hans Schiler, 2005, 179—210.

4 David S. Powers, Muhammad Is Not the Father of. Any of Your Men : The Ma](ing of the Last Prop]zet, Philadelphia : University of Pennsylvania Press, 2009.
15 Stephen J. Shoemaker, 7he Death of a Prop]zet: The End of Muhammad'’s Life and the Beginnings of Islam,

Phﬂadelphia : University of Pennsylvania Press, 2012, 136—158.

16 H. Motzki, “The Collection of the Quran : A Reconsideration of Western Views in Light of Recent Methodological Developments”, Der Islam 78 (2001): 1-34.
17 Shoemaker, Death, 148.

8 Behnam Sadeghi and Uwe Bergmann, “The Codex of a Companion of the Prophet and the Quran of the Prophet”, Arabica 57 (2010): 343—436, at 344.

9 Behnam Sadeghi and Mohsen Goudarzi, “Sana’ 1 and the Origins of the Quran”, Der Islam 87 (2012): 1-129.

Sadeghi has informed me that the Grand Mosque of San@’ houses forty more folios of the palimpsest.

3



Le type de texte attesté par le scriptio inferior ("C-1") est manifestement une version du
Coran, comme nous allons le voir, mais qui présente de fréquentes divergences par
rapport au rasm standard. Les différences en question vont de la personne grammaticale
des verbes et des suffixes a 1'omission, l'ajout et la transposition de mots et phrases
breves. Le C-1 présente également un ordre différent des sourates, bien que I'ordre des
versets dans les sourates montre presque aucun écart par rapport au rasm standard?2.

A ce propos, il est important de noter qu’il existe maintenant des preuves scientifiques
considérables que le palimpseste est trés ancien, avec Bergmann, Sadeghi a soumis un
folio errant qui semble avoir appartenu a l'origine au palimpseste a une datation au
radiocarbone, qui a donné une probabilité de 95 % que le parchemin ait été produit (c'est-
a-dire que l'animal ait été tué) entre 578 et 669 EC ; la probabilité que le matériau soit
antérieur a 655.5 EC est de 91,8 % (pour 660.5 EC : 95,5 %)?1 .

Si l'on fait I'hypothese raisonnable que le parchemin a été utilisé relativement
rapidement apres la mort de l'animal*, une datation pré-660 de San‘a’” 1 semble
actuellement 1'évaluation la plus plausible, malgré le fait que la datation au radiocarbone
produit des dates trop précoces de plusieurs décennies?2. Cela réduit considérablement
I'éventail des hypotheéses viables sur l'histoire du contenu textuel du Coran et rend
hautement probable qu'en 660 une partie considérable du corpus coranique, bien qu'avec
de nombreuses divergences, avait atteint un niveau largement familier dans sa forme.

On peut aussi suivre Sadeghi en acceptant que le palimpseste ne forme pas un terminus
post quem pour le rasm standard : son effacement pour faire place a la version standard
du Coran n'implique pas que ce dernier ne peut avoir surgi qu'apres que le palimpseste

ait été produit?3, néanmoins, des experts comme Robinson ou Shoemaker insisteraient

2 Jbid., 23.

*! Sadeghi et Bergmann, "Codex", 348 et 353-4. Selon Frangois Déroche, dans Qurans of the Umayyads:

A First Overview, Leiden : Brill, 2014, p-13, une datation au carbone de deux autres échantillons du palimpseste San‘d’ a été commandée par Christian Robin, donnant
des fourchettes de dates : [543-643 CE] et étrangement [|4337599 CE]. Déroche n’ayant pas donné de détails supplémentaires, il nous semble préférable pour l'instant
de se fier aux résultats de Sadeghi et Bergmann, bien que des mesures supplémentaires soient sans doute nécessaires.

* Note du traducteur : pour I’établissement d’un mushaf officiel, 'abatage des moutons est spécialement réalisé pour cet effet ; par conséquent, 'usage de leurs peaux

est assez précoce pour la confection du parchemin (F. Déroche, BNF : http://classes.bnf.fr/dossisup/supports/art13d.htm )

2 Le parchemin d'un autre folio coranique ancien a été daté, avec une probabilité de 95,2%, de 609-94 ; voir Yasin Dutton, "An Umayyad Fragment of the Qur'an
and its Dating",_[ourna/ of Qur anic Studies9 (2007) : 57-87 4 63-4. Pour une discussion des limites de la datation au carbone, voir Déroche, Qurans of the Uma}/;Vads,
11-14, notant, entre autres, que la datation au C14 du célébre "Coran des Nourrices", qui selon son colophon a été achevé en 1020, a donné une fourchette de dates
entre 871 et 986 CE, avec une probabilité de 95%. Voir aussi la note Précédente.

B Sadeghi and Bergmann, “Codex”, 383—4. Sadeghi’s attempt to show that the standard rasm preserves an older prototype of the Quran more faithfuﬂy than C-
1 will be discussed in the second part of this article.

4



probablement encore sur la possibilité que le rasm standard complet du Coran n'ait
émergé que dans la deuxieme moitié du Vlle siecle, peut-étre a la suite d'une révision
parrainée par 1'Etat des recensions préexistantes, impliquant un dernier épisode
d'activité éditoriale?t. C'est "’ hypothese qui postule que le texte coranique, bien qu'ayant
atteint une forme reconnaissable en 660, continua d'étre retravaillé et révisé jusqu'a
environs 700 EC. Pour plus de commodité, je baptiserai ce scénario « le modele du canon
émergent ».

L'enjeu n'est évidemment pas mineur, puisque pendant les soixante ou soixante-dix
ans qui ont suivi la mort de Muhammad, une refonte importante de sa prédication
originale aurait pu avoir lieu. La suite de cet article propose d’entreprendre une
évaluation systématique des différents types d'arguments qui peuvent converger pour

ou contre le modéle susmentionné.

I. Preuve en faveur d'une cléture du « rasm » vers la fin du VIle siécle

1-Preuve épigraphique

D’apres son avis de construction, le Dome du Rocher a été achevé en 72 AH = 691-225.
A Tintérieur du Dome, 'une des arcades présente deux inscriptions en mosaique
composées d'une série de segments coraniques entrecoupés de plusieurs instances de la
basmala, diverses formes de la shahada, et bénédictions [formules d’eulogie] a I'égard de
Muhammad et de ‘Isa (Jésus). Les parties omeyyades des plaques de cuivre sur l'entrée
est et nord du Dome enchainent également un certain nombre de phrases coraniques?
Dans les deux cas, le matériel coranique diverge dans un certain nombre de cas du rasm
standard : par exemple, une phrase de Q (64:1) et deux autres de Q (57:2) sont
confondues en une déclaration de toute-puissance divine qui apparait deux fois?’ ; et sur

I'une des plaques de cuivre, Q (7: 156), une déclaration divine a la premiére personne,

2 Voir par exemple, Robinson,’Abd al-Malik, 104.

% Les inscriptions sont transcrites dans Christel Kessler, "Abd al-Malik's Inscription in the Dome of the Rock : A Reconsideration", Journal of the Royal Asiatic
Society (1970) : 2-64 ; pour une traduction des inscriptions et des plaques, voir EstelleWhelan, "Forgotten Witness : Evidence for the Ear/}/ Codification of the Quran',
Journal of the American Oriental Society 118 (1998): 1-14.

% Jbid.

%" La phrase islahu I-mulku wa-lahu I-hamdu [de Q (64 : 1) ; Q (57 : 2) commence par une phrase similaire /ahu mulku lsamawati wa-I-ardi]yuhyi wa-yumitu
[de Q (57:2)|wa-huwa ala kulli shay’in gadirun [conclut a la fois Q (57 : 2 et Q (64 : 1)] (Kessler, "Abd al-Malik's Inscription", 4 et 9).

5



apparait a la troisieme personne (des observations similaires s'appliquent a 1'utilisation
du matériel coranique dans les premiers graffitis islamiques?®). Pour Robinson, tout cela
suggere que "les textes coraniques doivent étre restés au moins partiellement fluides
jusqu’a la fin du VIle et au début du Vllle siecle"?. Shoemaker emboite le pas en
qualifiant les inscriptions du Dome du Rocher : « c’est peut-étre le support le plus
proéminent et incontournable » de la « relative instabilité du Coran au moment de la
construction de I’édifice »30.

Certes, compte tenu de la forte probabilité d'une date antérieure a 660 de San‘a’ 1, une
telle instabilité devait avoir des limites claires, mais pour autant que le palimpseste ait
été publié jusqu'a présent, il n'est pas, par exemple, inconciliable avec une affirmation
hypothétique selon laquelle Q 112 pourrait étre un texte marwanide en plus du Coran?!,
ou que la déclaration de la toute-puissance divine sur 'arcade du Déme n'ont peut-étre
été retravaillés que par la suite dans les premiers couplets des sourates 64 et 57. Encore
faut-il évidemment se demander si d'autres interprétations sont possibles.

Etonnamment, De Prémare est beaucoup moins stir que Robinson et Shoemaker de la
force probante des données épigraphiques®? et il recommande de revoir une telle
évaluation. Estelle Whelan a fait valoir que les divergences du type décrit ci-dessus
peuvent étre considérées comme résultant d’une adaptation des citations coraniques a
leur contexte épigraphique, procédé également observable dans des inscriptions
ultérieures33. Par exemple, une conversion de Q (7: 156) du premier au troisiéme
personne aurait pu servir a la mettre en conformité avec la citation précédente Q (6 : 12),
également a la troisiéme personne.

Méme si 'explication de Whelan n'est peut-étre pas la seule défendable, elle constitue
certainement une maniére parfaitement satisfaisante de rendre compte de la preuve : le

rejet brutal par Shoemaker de son article comme une « plaidoirie spéciale » est donc une

28 Robert Hoyland, “The Content and Context of Early Arabic Inscriptions”, Jerusalem Studies in Arabic and Islam 21 (1997): 77—101, at 87—8.

2 Robinson, Abd al-Malik, 103. Robinson also draws attention to similar divergences in early Iiterary texts, such as Hasan al-BastT’s letter to ‘Abd al-Malik (cf. Michael
Cook, The Koran: A Very Short Introduction, Oxford: Oxford University Press, 2000, 120—122).

30 Shoemaker, Death, 148.

31 Sur 'utilisation de Q 112 sur les pieces de monnaie marwanides, voir Stefan Heidemann, "The Evolving Representation of the Early Islamic Empire and its Religion
on Coin Imagery”, in: The Quran in Context. Islamic Empire and its Re/igion on Coin lmagezy”, in: The Qur’an in Context : lnvesh'ga[ions into the Quranic Milieu,
ed. by Angelika Neuwirth, Nicolai Sinai, and MichaelMarx, Leiden : Brill, 2010, 149-195, 4 184-6.

32 De Prémare, “Processus de Constitution”, 183.

33 Estelle Whelan, “Forgotten Witness”, p.6.



manieére tres cavaliére et inquiétante [pour la recherche]?*. En substance, les données
épigraphiques ne sont pas déterminantes et peuvent étre compatibles a la fois avec la
vision traditionnelle de la codification du Coran mais également avec le modele du canon

émergent.

2-Al-Hajjaj b. Yusuf et le Coran

Au moins deux gouverneurs omeyyades de Bassorah et de Kufa semblent avoir joué
un role dans I'histoire textuelle du Coran.
Le premier cas : ‘Ubaydallah b. Ziyad (m. 67/686).
Selon un rapport qu'lbn Abi Dawud fait remonter a son scribe Yazid al-Farisi,
‘Ubaydallah a ajouté alfay harf* au codex, qui pourrait étre soit traduit par "deux mille
lettres » ou, plus remarquablement, comme « deux mille mots »%. Ibn Abi Dawud
explique que ce que ‘Ubaydallah b. Ziyad a fait était de changer l'orthographe des
mots « galu » qui dérive de « g-1-w » et « kanu » qui vient de « k-n-w » en « g-"-I-w-" » et
«k-"n-w-"». Il n'est pas évident a premiere vue, d’affirmer que cela reflete le sens
originel de la tradition. De Prémare, manifestement attiré par une conception
maximaliste de «alfay harf"» comme étant "deux mille mots", rejette I'interprétation
d’Ibn Abi Dawtid au motif qu'une orthographe complete de « a/alif » se trouve déja dans
l'inscription de Mu ‘awiya sur un barrage pres d'al-Ta’if, qui lui suggere qu'a 1'époque de
‘Ubaydallah b. Ziyad, cette orthographe était devenue la norme dans les manuscrits
coraniques et n'a donc plus besoin d'étre promus®. Cependant, ce raisonnement est
démenti par la variation dans l'orthographe des «alif » dans les premiers manuscrits
coraniques®. A premiére vue, il y a donc autant de raisons de considérer le rapport
comme associant ‘Ubaydallah a un passage croissant a 1'orthographe pleine tout comme

considérer qu'il refléte une refonte majeure de I'Ecriture [le Coran]?.

34Shoemaker, Death, p- 321, n. 132.

% Tbn Abi Dawud, Kitab al-masahif; ed. In Arthur Jeffery,Materials for the History of the Text of the Quran: The Old Codices, Leiden: Brill, 1937, 117 (Arabic
text).

36 De Premare, Fondations, 293—4.

37 See Keith Small, Textual Criticism and Qurn Manuscripts , Lanham (Maryland): Lexington Books, 2011, 36—44; Frangois Déroche, La transmission écrite du
Coran dans les débuts de lislam: Le codex Pan'smopetmpo/itanus, Leiden: Brill, 2009, 51—75.

38 Voir GdQ, vol. 3, 256. - Pour une interprétation différente de la tradition, qui présuppose la lecture a/iﬂay harfin, " les deux alifs d'un mot ", voir Omar Hamdan,
Studien zur Kanonisierung des Koran textes : Al-Hasan al-Basris Beitréige zur Geschichtes des Korans,Wiesbaden : Harrassowitz, 2006, 135-7. Selon Hamdan, ce que
‘Ubaydalléh a fait, c'est d'émender /i-//ahi dans Q (23: 87) et (23: 89) jusqu’a allzhu en insérant deux alifs. Cette interprétation a le mérite de permettre de voir comment

Yazid al-Farisi a pu expliquer la mesure de ‘Ubaydalléh en disant que ce dernier était né dans le quartier basran de Kalla’ : la lecture allah au lieu de li-llahi semble

7



Passons maintenant au second cas : al-Hajjaj b.Yusuf (m.95/714)

Le vif intérét que le gouverneur iragien de ‘Abd al-Malik via al-Hajjaj, aurait porté au
texte coranique®. On rapporte qu'al-Hajjaj a une fois convoqué un groupe de lecteurs
[récitateurs] du Coran afin de compter les consonnes, les mots et les versets du texte, et
de le diviser en sections de longueur égale0. Il est également crédité d'avoir demandé a
ses scribes, ou plus précisément un Nasr b. ‘Asim (m. 89/707-8), éleve d'Abu al-Aswad
al-Du’ali, pour introduire des signes diacritiques dans les manuscritst!. Ce qui pourrait
constituer une synthese secondaire de tels rapports a été fournie par I'exégete Ibn “Atiyya
(m. 541/1146-7), qui rapporte qu’al-Hajjaj, sur ordre de ‘Abd al-Malik, a chargé al-Hasan
al-Basri et Yahya b. Ya'mar de doter le Coran de signes diacritiques et de voyelles, puis
il fait diviser le texte en ahzab, et enfin il entame la rédaction d'un livre sur les variantes
de lecture#2. En outre, Ibn Abi Dawtd, d’apres le Basrien ‘Awf b. Abi Jamila (m. 147/764-
5) 43, transmet une liste de onze passages pour lesquels al-Hajjaj aurait « changé » le rasm
‘Uthmanien, principalement en ajoutant ou en soustrayant des lettres simples4.

Les sources non islamiques sont plus radicales et dépeignent al-Hajjaj comme ayant
joué un grand role dans la réécriture du texte islamique. L’apologete chrétien ‘Abd al-

Masih al-Kindi affirme : « qu’il n’y a pas un seul codex ou al-Hajjaj n’avait pas rajouté ou soustrait

avoir été une variante sPécifiquement basrienne qui aurait été contenue dans le codex d'al-Hasan al-Basri (Hamdan, Studien,
136) et dans le codex que “Uthman avait expédié a Basra (Michael Cook, "The Stemma of the Regional Codices of the Koran", Graeco-Arabica 9-10 (2004) : 89-104, a
94). Hamdan cite également une tradition transmise par al-Dani qui affirme que ‘Ubaydallah a "ajouté deux alifs" a Q (23 :87.89).

% Voir Hamdan, Studien, summarized in id., “The Second Masahif Project : A Step towards the Canonization of the Qur’anic Text”, in : Neuwirth et al. (eds.),The
Qur’an in Context, 795—835.

4 Tbn Abi Dawuad, Kitab al-masahit, 119-20, et al-Zarkashi, a/-Burhan fi ‘ulam a]fQurfz’n, édité par Muhammad. Aba al-Fadl Ibrahim, 4 vol., Le Caire : Dar Ihyé’ al-
Kutub alf‘Arabiyya, 1957-8, vol. 1, 249. Dans de nombreux manuscrits bibliques manuscrits bibliques, des comptes de mots similaires - appelés " final Masorah " -
apparaissent a la fin des mushafs individuels (Emanuel Tov, Textual Criticism of the Hebrew Bible, 3e édition, Minneapolis : Fortress Press, 2012, 67).

41 Tbn Khallikan, Wa/é}/zit a/»a"ya'n wa-anba’ abna’ al-zaman, éd. par Thsan ‘Abbas, Beyrouth : Dar Sadir, 1972 (selon le dernier tome), 8 volumes, tome 2, 32. Hamdan
cite une tradition tres similaire de Hamza al-Isfahani (voir la citation arabe dans Studien, 146, n. 84). Sur Nasr ibn ‘Asim, voir Fuat Sezgin, Geschichte des arabischen
Schrifttums, 11 vol., 1967-2000, vol. 9, 32-3).

42 Tbn ‘Atiyya, al-Muharrar alfwajiz £ tafsir al-kitab al-aziz, édité par Ahmad Sédiq al-Mallah, 2 vols, Le Caire : aIfMajlis al-ala li-I-shu’an alfislémiyya, 1974, vol. 1,
66-7. Sur Yahyi ibn Ya‘mar (également éleve d'Abu al-Aswad al-Du’ali), voir Sezgin, Geschichte, vol. 9, 33-34. -Si Hamdan a travaillé de maniére pionniére sur une
quantité massive de sources arabes, il procéde sur la base d'une hypothése discutable selon laquelle tous les rapports relatifs a l'intérét d'al- Hajjij pour le texte coranique
ou a son interaction avec les spécialistes du Coran doivent étre interprétés sur le modele d'un projet éditorial unifi¢ impliquant la nomination d'un " comité de projet
" la mise en ceuvre successive de divers " objectifs de projet ", et enfin la publication des résultats. Ce cadre trés ordonné semble s'inspirer d'Ibn ‘Atiyya (sur la base
duquel Hamdan, Studien, 140-1, date les mesures d'alfHajjéj a 703-4), mais Hamdan n'aborde pas la possibilité que le récit ordonné de ce dernier puisse étre une
tentative rétrospective d'imposer une sorte d'ordre primordial au matériel concernant al»Hajjij. Par exemple, a part Ibn ‘Atiyya, les rapports décrivant comment al-
Hajjz'ij a initié un comptage des consonnes du texte et sa division en sections ne mentionnent pas mentionnent pas l'insertion de diacritiques, ni que ces mesures ont
eu lieu & Wasit.

* Pour cela voir al-Mizzi, Tahdhib al-kamal fi asma’ a]frija’], ed. by ‘Awwad Ma‘raf, 35 vols., Beirut: Mu’assasat alrisala, 1983—1992, vol. 22, 437—441.

“ Ibn Abi Dawad, Kitab al-masahif 49—50 and 117—8 ; Hamdan, Studien, 166—170. Two examples are lam yatasanna slam yatasannah (both words can be
synonyms: Edward William Lane, Arabic-English Lexicon, London : Williams and Norgate, 1863, 1149b) at Q (2: 259) and shari‘atan >shir‘atan at Q (5: 48).

8



des passages » (des remaniements qui auraient directement concerné les Omeyyades et les
‘Abbassides). 1l fit ensuite envoyer six copies maitresses en Egypte, Damas, Médine, La
Mecque, Koufa et Bassorah, tandis que les "précédents codex" étaient effacés a 1'huile
bouillante, imitant ainsi I'action de ‘Uthman auparavant.

Une accusation similaire apparait dans une présumée lettre de I'empereur byzantin
Léon III (717-741) au calife ‘Umar II (717-720) qui est citée par le chroniqueur arménien
du VlIlle siecle Lewond : « on connait, entre autres, un certain al-Hajjaj, nommé par vous gouverneur

de la Perse, qui a fait ramasser vos livres anciens, qu'il a remplacés par d'autres composés par lui-méme,

selon son goit, et qu'il a propagés partout dans votre nation#¢ ».

Des étapes similaires, bien que moins radicales, sont également évoquées dans les
textes islamiques. Les historiens Ibn Shabba (m. 262/875-6) et al-Samhadi (m. 911/1506)
affirment qu'al-Hajjaj fit envoyer des copies du Coran dans les principales villes de
I'empire#’. Al-Samhudji, se basant sur Ibn Zabala (m. apres 199/814)% nous informe en
outre qu'al-Hajjaj fut le premier a distribuer les masahifs non seulement aux métropoles
(ummahat al-qura), comme ‘Uthman l'avait fait par le passé, mais aussi aux petites villes
(qurd)®. Le fait qu'al-Hajjaj a envoyé un codex coranique jusqu'en Egypte est confirmé

par Ibn “‘Abd al-Hakam (m. 257/871), Ibn Dugmaq et al-Maqrizi®°.

4 Mingana, “Transmission”, 409, and Casanova, Mohammed, 119. Pour le texte arabe, voir George Tartar, Dialogue Islamo-Chrétien sous le calife al-Ma’mun
[sic!] (813—834) : Les Epitres d’al-Hashimi et d’al-Kindi, Thése pour le Doctorat de 3° cycle, Strasbourg 1977, 117-8.

4 Arthur ]effery, “Ghevond’s Text of the Correspondence between ‘Umar 1I and Leo 111", Harvard Theological Review 37 (1944): 269—332, at 298. Voir également
Robert Hoyland, Seeing Islam as Others Saw It: A Survey and Evaluation of Christian, Jewish and Zoroastrian Weritings on Ear])/ Islam, Princeton: Darwin Press,
490—-501.

47 Ibn Shabba, 7aikh al-Madina al-munawwara, ed. by Fahim Muhammad Shaltat, 4 vols., Mecca: n. p., 1979, vol 1, 7—8; al-Samhudi, Waf?’ al-wafa bi-akhbar dar
al-mustaf3, ed. by Qasim al-Samarra’t, London: Mu’assasat al»furqén li-l-turath al-islami, 5 vols., vol. 2, 457. See also Hamdan, Studien, 171, n. 198 and n. 200.

“8 |bn Zabala’s, Akhbar al-Madina, voir Harry Munt, “Writing the History of an Arabian Holy City: Ibn Zabala and the First Local History of Medina”, Arabica
59 (2012): 1-34.

49 ”AlfHajjéj ibn Yasuf a envoyé des masahifaux métropoles (umma]z.it H/fgura’), etila envoyé un grand de ces musba[é a Médine. 11 fut le premier qui envoya des
codex aux villes (wa-huwa awwalu man arsala bi-I-masahifi ila /»qur;i) ..." - De Prémare soutient que cette déclaration contredit le récit traditionnel selon lequel
‘Uthman aurait envoyé des copies de sa recension aux capitales provinciales, car il résume le rapport d'al-Samhadi comme décrivant "le premier envoi d'un mushat
officiel dans les capitales, alors que cette primeur est habituellement attribuée 2 ‘Utman" ("Processus de Constitution", 200 ; De méme, Fondations, 296). Or ce qui
génére la prétendue contradiction n'est que le fait que de Prémare assimile ici les qura aux "capitales” (le passage est traduit correctement, avec « ummahat al»quré »
pour capitales et « qura » pour villes, dans son livre "Processus de Constitution”, 199, et Fondations, 461). Quelle que soit la fagon dont on juge I'historicité des
mesures de ‘Uthman, il n'y a sQirement aucune incohérence entre la Proposition selon laquelle ‘Uthman a envoyé des codex coraniques dans les « amsar» et la
proposition selon Iaquelle alfHajjéj a été le premier a distribuer des codex aux qura.

5% Tbn ‘Abd al-Hakam, Futah Misr wa-akhbaruha, ed. by Charles C. Torrey, New Haven: Yale University Press, 1922, 1178, quoted afterMathieu Tillier, review of
Déroche, « Transmission », Journal of Qur’anic Studies 13

(2011) : 109-115 ; Karl Vollers (ed.), Description de I’Egypte par Ibn Doukmak, Cairo : Imprimerie nationale,

1893, vol. 1, 72 ; Mingana, “Transmission”, 231 ; GdQ vol. 3, 104, n. 1; Hamdan, Studien, 172, with n. 201; de

Prémare, “Processus de Constitution”, 198—9.

9



Apparemment, la stratégie de diffusion d'al-Hajjaj incluait également la nouveauté
d'instituer la récitation du Coran basée sur le codex dans les mosquées®!. Les sources
islamiques rapportent également quelques mesures répressives : par exemple, al-Hajjaj
aurait créé un petit groupe de travail chargé d'inspecter les codex coraniques et de
détruire ceux qui étaient jugés " en désaccord avec le codex ‘Uthmanien " (pour lesquels
leurs propriétaires recevaient une amende de compensation de soixante dirhams)®2; et al-
Farra’ (m. 207/822-3) mentionne que le codex d'al-Harith ibn Suwayd, qui était
apparemment basé sur la recension d'Ibn Mas‘tad, a été "enterré pendant les jours d'al-
Hajjaj"™.

Par ailleurs, Alfred-Louis de Prémare a compilé un certain nombre d'énoncés attribués
a ‘Abd al-Malik et a al-Hajjaj qui semblent a premiére vue étayer la supposition que les
deux étaient engagés dans une importante activité rédactionnelle>*. Parmi ces narrations
se trouve un rapport dans Ansab al-ashraf d’al-Baladhuri dans lequel ‘Abd al-Malik
décrit le role important de Ramadan dans sa vie en disant que c'est durant ce mois-ci
« jama ‘tu I-Qur’ana » ce qui signifie « recueilli » mais aussi « mémorisé » le Coran®.
Et selon une tradition dans Sahih Muslim, al-Hajjaj chargea un jour son auditoire lors d'un
sermon : « allifii I-Qur’ana kama allafahu Jibril..>% » — une injonction que Alfred-Louis De
Prémare traduit par : « Composez le Coran comme Gabriel 1'a composé ». " et considere avoir

été « adressée aux scribes chargés de la tiche de la composition du Coran "ta lif al-Qur’an" »7.

51 Al-Samhadi, Wafa; vol. 2, 456-7 (cf. Hamdan, Studien, 172). Cette information est citée sur l'autorité de Malik, qui exprime ensuite sa désapprobation de l'innovation.
Celle-ci est a son tour suivie d'une déclaration défendant la lecture des codex dans les mosquées, et d'une autre tradition, citée par Ibn Shabba, qui affirme que la
Pratique de la lecture du Coran dans les mosquées n'est pas une innovation, une Pratique consistant a faire lire le Coran a partir d'un codex dans la mosquée chaque
matin était déjé établie par ¢ Uthman. La reconstruction la plus directe du matériel semble étre que al»Hajjéj était en effet responsable de l'instauration de cette pratique,
que son innovation est ensuite devenue un sujet de controverse, générant A la fois des commentaires favorables et défavorables. Ainsi, les défenseurs de la dite pratique
ont finalement eu recours 2 la diffusion d’une tradition de légitimation en invoquant un Précédent sous ‘Uthman.

52 Hamdan, Studien, 170-1. Hamdan Place ce rapport sous le titre "Diffusion des nouvelles copies du Coran produites pendant le projet “Masahif”’, mais ce lien n'est
pas évident a partir de la citation elle-méme. - Edmund Beck, "Der ‘utmanische Kodex in der Koranlesung des zweiten Jahrhunderts”, Orientalia nova series 14 (1945),
355-373 suggére qu'al»Hajjéj a seulement tenté d'éliminer les codex utilisés pour la récitation Publique et I'enseignement.

5 Al-Farr2’, Ma (a_nia]»Qur’a_n, vol. 3, ed. by ‘Abd al-Fattah Isma‘l Shalabi and ‘Ali al»Nade Nasif, Cairo: al»Hay ’a al»misriyya al-‘amma li-I-kitab, 1955—1972, 68 (ad
Q 48:26). I owe this reference to Beck, “Der ‘utmanische Kodex”, 355, n. 4.

54 De Prémare, “Processus de Constitution”, p- 189—-206.

55 Mingana, “Transmission”, 230 ; de Prémare, Fondations, 297. L'interprétation de I'énoncé par De Prémare est approuvée dans Etan Kohlberg and M. Ali Amir-
Moezzi, Revelation and Falsification: Kitab al-giraa of Ahmad b. Muhammad al-Sayyari, Leiden: Brill, 2009, 20.

56 Muslim ibn aIfHajjéj, Sahih, ed. Muhammad Fu’ad ‘Abd alfBéqi, 5 vols., Beirut: Dar Ihyé’ al-Kutub alf‘Arabiyya, 1991, vol. 2, 942 (15:50).

57 De Prémare, "Processus de Constitution", 200-1. De Prémare discute de deux autres déclarations attribuées a ‘Abd al-Malik et alfHajjéj (ibid., 194-197 et 204-5),

mais 1'interprétation qu'il en fait ne me semble pas du tout convaincante.

10



Que penser alors de tout cela ?

Le plaidoyer de Casanova et Mingana pour privilégier le récit d'al-Kindi sur les
sources islamiques était en partie basé sur leur conviction que les premiers sont
antérieurs aux seconds, hypothése aujourd'hui obsoléte>. Néanmoins, le fait que deux
textes chrétiens qui ne sont manifestement pas interdépendants ainsi que divers textes
islamiques attribuent simultanément a al-Hajjaj des mesures de diffusion et de
suppression textuelles, indique fortement la vraisemblance des faits rapportés®.

I1 convient également de noter que le fait qu'al-Kindi et Lewond dépeignent al-Hajjaj
comme ayant révisé une écriture qui était déja dans le domaine public (plutdt que de
I'avoir composé ou compilé en premier lieu) est parfaitement cohérent avec le modele du
"canon émergent" décrit précédemment, selon lequel 1'activité d’al-Hajjaj sous ‘Abd al-
Malik aurait constitué le terminus d'un processus qui a dt commencer plus tot. Ainsi
devrait-on voir les éléments que nous venons de présenter sur l'activité d’al-Hajjaj
comme soutenant le modele canonique émergent ?

En examinant les preuves, ce serait une erreur, je pense, que d'accorder trop
d'importance aux déclarations attribuées a ‘Abd al-Malik et al-Hajjaj. Car si la prétention
du premier d’avoir entrepris le « jam ‘» du Coran durant Ramadan faisait référence a la
codification au lieu de la mémorisation, la tradition ne documenterait vraisemblablement
pas une réminiscence biographique non surveillée, mais elle est susceptible d'avoir pour
origine une fiere revendication de la part du calife, le mérite d'avoir recueilli les écritures
islamiques. L’hypothese du canon émergent implique que le texte coranique complété
sous ‘Abd al-Malik n'aurait pas été présenté comme un texte ‘Uthmanien des le départ,
mais aurait pendant un certain temps été ouvertement présenté comme une réalisation
marwanide, une étape dont la tradition en question constituerait le dernier vestige. Ce
n'est que par la suite que l'entreprise de ‘Abd al-Malik aurait été remplacée par la
diffusion de récits fictifs sur la promulgation par ‘Uthman du rasm coranique.
Cependant, un tel scénario, invite a se demander pourquoi la seule trace de la

responsabilité de ‘Abd al-Malik dans la codification de I'Ecriture, qui aurait fait partie, &

58 SeeMotzki, “Collection”.

¥ Hoyland, Seeing Islam, op.cit., 501.

11



I'époque, de la propagande officielle de 1'Etat, est maintenant contenue dans un rapport
isolé et trés ambigu ?

En l'absence de preuves plus univoques, il semble donc tout a fait possible que la
déclaration de ‘Abd al-Malik signifie simplement: « Durant le mois Ramadan, j'ai fini
d'apprendre le Coran par cceur »®. Quant au commandement d'al-Hajjaj : « allifii I-Qur’ana kama
allafahu Jibril », I'innocuité de la lecture « ordonnez le Coran comme Jibril I'a ordonné ! » dans
le sens « récitez le Coran dans son ordre canonique ! »! ne doit pas étre confondu avec
l'invraisemblance, étant donné que la tradition décrit explicitement al-Hajjaj comme
ayant « prononcé un sermon du haut de la chaire », la position de De Prémare qui suggere
que nous sommes confrontés a une consigne donnée a une rédaction semble déplacée
(un cas de pétition de principe ?), alors qu'une exhortation sur la fagon de réciter
1'Ecriture serait clairement plus appropriée.

Le matériel restant sur al-Hajjaj, en particulier les rapports sur la destruction de codex
et la diffusion d'autres, pourrait peut-étre lu comme des réverbérations obliques du
souvenir affligeant que le texte coranique avait autrefois subi une refonte significative.

Néanmoins, il convient de souligner, que la encore rien n'empéche une compréhension
plus calme. Le rapport selon lequel al-Hajjaj a ordonné la destruction des codex « en
désaccord avec le codex ‘Uthmanien » concorde avec les informations sur son opposition
farouche et celle de ‘Ubaydallah b. Ziyad a la recension d'Ibn Mas'ad, qui était
particulierement populaire a Kufa®2.

Par conséquent, le motif d'al-Hajjaj pour la suppression de certains manuscrits
coraniques peut étre compris tout simplement par sa volonté de renforcer la position
d'une recension du Coran parmi plusieurs autres existantes®3. A prendre les sources

islamiques au pied de la lettre, notre meilleure estimation semble étre que ces codex

60 Cl'est ainsi que la tradition est comprise par al-Thalibi, qui substitue khatamtu en lieu et piace de jama‘tu (Lata’it. al-ma‘arit; éd. par Muhammad Ibrahim Salim,
Le Caire : Dar al-Tal’i, 1992, 110). Notons que jamaa peut sans doute avoir le sens de "recueillir dans son ceeur" = "apprendre par cceur”, comme I'illustre al-Bukhari,
Sahih, vol. 3, 348, no. 5036 (66 : 25), citant Ibn ‘Abbas comme disant, Jjama'tu [-muhkama fi ‘ahdi rasali llahi, et Abu. Nu‘aym al-Isfahani, Hi]}/at a_/faW[I;Vé’ Waf,tabaqa’t
a/»a,sﬁyéi 10 vols, Le Caire : Maktabat ai—Khénji / Matba‘at al-Sa‘. ada, 1932-8, vol. 1, 285, se superposant & Ibn Mijah, Sunan, ed. Muhammad Nasir al-Din al-Albani,
ai»Riyéd : Maktabat al-ma‘arif li-l-nashr wa-l-tawzi, s. d., 239 (5: 178).

1 Sans surprise, c'est ce que al-Nawawi suppose que le commandement doit signifier. 11 cite une délibération d'alfQédi ¢ Iyéd quant a savoir si le commandement se
réfere a l'ordre canonique des sira ou, ce qui est jugé étre le sens le pius évident, a I'ordre des versets au sein d'une sira (cité dans Sahih Muslim, vol. 2, 942, n. 1).
62 AifHajjéj aurait menacé de décapiter quiconque réciterait la recension d'Ibn Mas‘id et de "la retirer du codex, au besoin méme [en la grattant] avec la cote d'un
porc " (Ibn ‘Asakir, a/-Tarikh al-kabir, vol. 4, éd. par ‘Abd al-Qadir Badran, Damas : Matba‘at Rawdat al-Sham, 1332, 69 ; pour d'autres invectives, voir de Prémare, "
Processus de Constitution ", 202-3 ; Sadeghi et Goudarzi, " San@’ 1 ", 28-9, n. 62). Sur la récitation provocante par ‘Ubaydaiiih ibn Ziyid des Q 113 et 114 (absents
de la recension d'Ibn Mas‘ad), voir Hamdan, Studien, 137-8.

63 Cf. Sadeghi and Bergmann, “Codex”, 365, n. 36.

12



constituaient une réédition du texte ‘Uthmanien qui utilisait certains signes diacritiques®*
et marquait peut-étre la subdivision du Coran en sections de longueur égale.

Que le texte d'al-Hajjaj renferme également des changements délibérés, quoique
infimes, comme le rapporte Ibn Abi Dawtd, est moins certain : dans certains cas, il peut
n'avoir donné la préférence qu'a une variante déja existante, alors que dans d'autres cas,
la lecture supposée originale peut en fait, étre secondaire, comme I'a bien argumenté
Sadeghi®®.

L’entreprise d'al-Hajjaj rappelle d"une certaine maniere la destruction des codex sous
‘Uthman et la publication d’'un texte officiel, 1'objectif sous-jacent d'une telle
republication du texte ‘Uthmanien® aurait consisté a conforter son statut face aux
recensions concurrentes. Cela aurait eu un sens politique en tant qu'affirmation du
controle omeyyade, en particulier sur Kufa indisciplinée avec sa forte faction pro-‘Alid,
ot la version d'Ibn Mas‘id est restée en usage. La sollicitude d'al-Hajjaj pour le texte du
CoranI'aurait également montré avec le Calife, comme de pieux gardiens de la révélation
marchant sur les traces du premier membre de la famille omeyyade. Pour une lecture
aussi calme, nous pouvons dire qu’al-Hajjaj a pu jouer un réle dans 1'imposition officielle
du texte ‘Uthmanien, mais il n'a pas forcément été a 1'origine d'une révision significative
de celui-ci. Enfin, les témoignages d'al-Kindi et de Lewond pourraient étre considérés
comme des tentatives polémiques d'exploiter ces événements, encore rappelé un siecle

plus tard, afin de jeter le doute sur l'intégrité de I'Ecriture sacrée des musulmans.

% Hamdan (Studien, 146-8) admet qu'al-Hajjaj a initié l'utilisation des diacritiques dans les manuscrits du Coran (vraisemblablement sur la base d'Ibn Khallikan et de
Hamza al-Isfahani), mais rejette I'affirmation d'Ibn ‘Atiyya selon iaqueiie ai-Hajjﬁj a égaiement introduit les signes Vocaiiquesi Cette opinion est confirmée par le fait
que Yahyﬁ ibn Ya‘mar et Nasr ibn ‘Asim, les deux lecteurs de Coran basran qui sont présentés comme travaillant pour ai—Hajjﬁj par Ibn ‘Atiyya et Ibn Khallikan (voir
n. 41 et n. 42 cifdessus), tous deux figurent comme " la premi‘ere personne 4 avoir des codex Pointiliés " dans les traditions citées par al-Dani, al-Muhkam fi naqt al-
masahif, éd. ‘Izzat Hasan, Damas: Matba‘t Mudiriyyat Ihyé’ al-Turath aifQidim, 1960, 5-6 (texte principal). - Trois mises en garde s'imposent ici : (i) Les manuscrits
et les Papyri montrent qu'ii serait anachronique de concevoir les codex d'al»Hajjij comme entiérement pointiiiés (voir Small, Textual Criticism, 16-30 et Andreas
Kaplony, "What Are Those Few Dots For ? Thoughts on the Orthography of the Qurra Papyri (709-710), the Khurasan Parchments (755-777) and the Inscription of
the Jerusalem Dome of the Rock (692)", Arabica 55 (2008): 91-112). (ii) La mesure dans iaqueile les manuscrits coraniques ont empioyé des signes diacritiques a
continué a varier considérablement au cours des siecles suivants (cf. Small, Textual Criticism, 22-3, sur BNF Arabe 333c). (iii) Les signes diacritiques en tant que tels
sont pius anciens ; voir Adolf Grohmann, Arabische Paiéographie. 1. Teil: Das Schriftwesen. Die Lapidarschrift,\/ienne : Hermann Bohlaus Nachf., 1971, 41 ; ‘Ali ibn
Ibrahim Ghabban et Robert Hoyiand, "The Inscription of Zuhayr, the Oldest Islamic Inscription (24 AH/AD 644-645), the Rise of the Arabic Script and the Nature
of the Early Islamic State Nature of the Early Islamic State",Arabian Archaeology and Epigraphy 19 (2008) : 209-236).

65 Voir Sadeghi et Bergmann, "Codex", 365, n. 36. La modification squeiettique qui a le plus de chances de provenir d'une décision consciente de corriger le texte est
la substitution présumée de « li-llahi » en Q(23: 87-89 -par « allah » : Puisque les deux versets citent la réponse a une question Précédente formée avec « man », la
variante « alldh » rend certainement le texte Plus fluide. Pourtant, déj‘a le codex ‘Uthmanic envoyé 4 Bassora aurait eu « allah » au lieu de « li-llahi », et 'altération
« li-llahi » > « allah » est égaiement attribuée a ‘Ubaydaiiih ibn Ziyid (voir ci-dessus, n. 38). Le texte d'Al Hajjéj a peut-étre donc simpiement avoir suivi une lecture
basrane existante.

6 Sur le dépét de copies maitresses comme forme de pubiication, voir Gregor Schoeler, “Writing and Publishing: On i'usage et la fonction de 1'écriture dans les

premiers siecles de I'Islam", Arabica 44 (1997) : 423-435.

13



Pour une seconde fois, hélas, notre résultat est peu concluant : comme les données
épigraphiques, les traditions sur al-Hajjaj est compatible aussi bien avec le modele du
«canon émergent » qu’avec le point de vue traditionnel. Ce dernier scénario nous
permettrait de prendre la plupart de ce que disent les sources islamiques au pied de la
lettre, et on ne voit pas pourquoi, en l'absence de preuves convaincantes du contraire,
cela ne devrait pas étre notre position par défaut. Le premier point de vue, bien stir, est
beaucoup plus sensible a I'herméneutique du soupgon qui est devenue une partie si
instinctive des habitudes de lecture des chercheurs modernes. Néanmoins, il semble
discutable de maintenir, par principe, que face a plusieurs maniéres adéquates
d'expliquer nos preuves, nous devrions choisir les plus iconoclastes. Méme en suivant
une lecture minimaliste, il apparait que jusqu'a 700 manuscrits s'écartant de ce qui allait
devenir le rasm standard, étaient encore suffisamment répandus, pour que des mesures
ont été prise visant a renforcer la position du texte [officiel] dit « ‘Uthmanien », ce qui
n‘est pas dénué de sens®”. L’éloignement ultérieur de toutes les autres versions de
1'Ecriture coranique ne peut donc pas avoir eu lieu dans le sillage immédiat des actions
de ‘Uthman, méme si celles-ci sont considérées comme historiques.

Finalement est-ce que le rasm standard a regu une poussée majeure sous al-Hajjaj et
non pas sous ‘Uthman ?

Le fait que selon ‘Awf b. Abi Jamila, la recension du Coran par al-Hajjaj différait en
deux lieux (23 : 87- 89 : Allahu a la place de li-llahi) du rasm standard semblerait indiquer
que le texte que nous avons n'est pas identique a la version approuvée par al-Hajjaj®s.

I faut aussi notez le rapport d'Ibn ‘Abd al-Hakam selon lequel l'envoi par al-Hajjaj
d'un de ses codex en Egypte a été percu comme un affront par le gouverneur ‘Abd al-
‘Aziz b. Marwan, qui a alors fait produire son propre codex ; cela suggere que l'autorité
d'al-Hajjaj en la matiere était régionale et qu'il n'était pas en mesure de procéder a une
normalisation de I'Ecriture a l'échelle de l'empire®. Par conséquent, il ne faut

probablement pas sous-estimer le role important que l'obtention sans contrainte de

7 En 323/935 encore, le récitateur de Coran Ibn Shannabadh fut jugé pour avoir récité des variantes s'écartant du rasm standard (voir Christopher Melchert, " Ibn
Mujéhid and the Establishment of Seven Qur'anic Readings ", Studia Islamica 91 (2000): 5-22). Notons toutefois qu'al Hajjaj semble avoir ciblé non seulement la
récitation de variantes non ‘Uthmaniennes, mais de codexes proprement non ‘Uthmaniens.

68 Voir supra, n. 65. Je dois ce point & un commentaire de Behnam Sadeghi.

% Une traduction frangaise de ce passage est contenue dans la revue de M. Tillier sur Déroche (voir supra, n. 50), qui a été aimablement portée a mon attention par

Marie Legendre.

14



N

l'acceptation populaire (du bas vers le haut) a probablement contribué a assurer
l'ascendant ultime du rasm canonique, bien qu'en tandem avec les mesures du

fonctionnaire al-Hajjaj.

Autres sources chrétiennes.

Outre le témoignage de ‘Abd al-Masih al-Kindi, Mingana enquéte également sur
d'autres écrits sur l'islam primitif, comme le Dialogue entre le patriarche Jean d'Antioche
(631-648) et un émir musulman’® ou la chronique de John Bar Penkayé (probablement
écrite 687-8)71, et conclut que « les historiens chrétiens de tout le VIle siécle n'avaient aucune idée
que les conquérants « hagarénes » avaient Livre sacré »”2. Un tel argument du silence est facile a
contester’3, d'autant plus qu'il est désormais contredit par la probabilité d'une pré-
datation de San‘a’ avant 660 EC. Un chroniqueur comme John Bar Penkayé, par exemple,
va se concentrer davantage sur le fait de rapporter "les événements contemporains tels
qu'ils ont eu un impact sur les communautés chrétiennes"”#; il est donc douteux que nous
puissions nous attendre a ce qu'il discute du canon scripturaire des musulmans.

De Prémare, lui aussi, accorde une place importante aux sources chrétiennes”. A la
suite de Crone et Cook”?, il attire 1'attention sur un texte syriaque de la premiére moitié
du Vllle siecle, il s’agit du débat entre un moine du Bét Halé et un notable arabe””, qui
parle du Coran et de Stirat al-Bagara comme deux textes distincts : « Je pense que méme
dans votre cas, Muhammad n’a pas enseigné toutes vos lois et commandements dans le Coran,
mais vous en avez appris quelques-uns d’apres le Coran ; et certains d’autres sont dans la sourate
al-Bagara, et dans Gygy [1’évangile], et en Twrh [la Torah]. »78.

La déclaration pourrait étre interprétée comme impliquant que le Coran qui était
connu de l'auteur du texte n'était pas identique a notre Coran et constituait peut-étre un

précurseur littéraire de ce dernier. D'autre part, compte tenu du fait que la couche

7 Pour le texte et sa datation consulter : On the text and the question of its date see Hoyland, Seeing Islam, 459—465.

7! See Hoyland, Seeing Islam, op.cit., 194—200.

72 Mingana, “Transmission”, 406.

73 Motzki, “Compilation”, 14.

& Sydney H. Griffith, “Disputing with Islam in Syriac: The Case of the Monk of Bét Halé and a Muslim Emir”,Hugoye 3.1 (2000): 2954, citing 34.

75 De Prémare, “Processus de Constitution”, 184—189.

76 Crone and Cook, Hagarism, 17 with n. 14.

7 Hoyland, Seeing Islam, op.cit., 465—472.

7 Cité (légerement modifié¢) d'apres Griffith "Disputing with Islam", 47-8. La fin de la phrase est confuse. "G-y-g-y" et "T-w-r-h" peuvent faire référence a I'Evangile
(injﬂ en arabe) et 4 la Torah (Hoyland, Seeing Islam, 471-2, et Griffith, "Disputing with Islam", 47).

15



<=

inférieure du palimpseste San‘a’ contient une section de Q 2, l'auteur du débat a peut-
étre simplement mal interprété la facon dont il entendait les musulmans parlaient de
certaines révélations contenues « dans le Coran », et d'autres dans « Sarat al-Baqara ».
Hoyland remarque que « dans la tradition musulmane aussi, il y a des indications que
[Sarat al-Baqgara] avait un certain caractere distinctif » et attire 'attention sur le cri de
guerre prétendument utilisé a Hunayn : « ya ashaba siirati I-bagarah »7. Pour un étranger,
un tel slogan pourrait bien impliquer que Surat al-Baqgara est une écriture musulmane
indépendante.

Encore une fois, Alfred-Louis De Prémare tente de renforcer sa these avec le chapitre
sur l'islam « haeresibus » de Jean de Damas (mort au milieu du VIlle siecle)®, qui se référe
d'abord a un « livre » musulman (biblos) et mentionne ensuite quatre « écrits » (graphé)
composé par Muhammad?!. Seuls trois de ces « écrits » portent des titres correspondant
a des sourates, tandis que la quatrieme, intitulé « 1'écriture du chameau de Dieu » (hé
graphé tés kamélou theou), peut vraisemblablement étre reliée a 1'histoire coranique du «
chamelle de Dieu » (nagat Allah), voir Q [(7 : 73), (11 : 64) et (91 : 13)] qui a été tuée par les
Thamid82. De Prémare soupconne que cette « écriture du chameau de Dieu » peut avoir
été un texte proto-coranique dont seuls des fragments sont entrés dans la recension
canonique de I'Ecriture islamique®3. Il note également que dans sa discussion sur
«I'écriture de les femmes » (= Q 4, Strat al-Nisa'?) Jean de Damas fait référence au
mariage de Muhammad avec la femme de Zayd, qui n'est pas mentionné dans Q 4 mais
dans Q (33 : 37), et a la déclaration coranique selon laquelle "vos femmes sont une terre
pour vous", qui se produit dans Q (2: 223). Ainsi, selon De Prémare, Jean de Damas doit
parler « d'un texte dont I'organisation est sensiblement différente de celui de « la présente

sourate 4 »%. Cependant, il est peu probable que le « haresibus » ait été écrit avant les

7 Hoyland, Seeing Islam, op.cit,, 471.

80 1'authenticité du chapitre sur 1'Islam/Coran a été contestée, mais voir la discussion dans Daniel Jc Sahas, ]ohn of Damascus on Islam : The HHeresy of the
Ishmaelites", Leiden : Brill, 1972, 60-66. Pour la date de la mort de Jean de Damas, voir 7bid., 47-8, et Hoyland, Seeing Islam, 482-3.

81 De Prémare, “Processus de Constitution”, 186 ;Sahas,]ohn of Damascus, 89—93.

82 Sahas, John of Damascus, 91.

8 De Prémare relie son hypothése au commentaire de Muqétil ibn Sulayman sur Q (26: 155-158), dont il comprend qu'il conserve " les traces d'un texte antérieur aux

différents passages coraniques actuels sur la chamelle de Tamiid " (" Processus de Constitution "

, 188). 1l travaille beaucoup avec une analyse wansbroughienne du
Tafsir Muqéﬁ]ici, qui considére l'interposition Parfois sans transition de bréves expansions et d'ajouts entre les segments scripturaires comme documentant une étape
ou le matériel proto»quaranique était encore étroitement lié au matériel protoexégétique (voir Wansbrough, Quranic Studies, 119-48). Pour une description différente
de la composition littéraire du 7Zafsir Muqa'lll voir Nicolai Sinai, Fortscbreibung und Aus/egung: Studien zur frithen [(oranin[apretation,Wiesbaden : Harrassowitz,
2009.

8 De Prémare, “Processus de Constitution”, 186.

16



années 730, c'est-a-dire a moins trois décennies apres qu'al-Hajjaj ait soi-disant supervisé
la rédaction finale du rasm standard. Postuler que Jean de Damas aurait, dans les années
730, fondé sa présentation de 1'Islam sur une version pré-marwanide alors obsoléte des
souches du Coran crédulité. Toute l'entreprise 1'a-t-elle dépassée ?

Pourquoi invoquerait-il une version plus ancienne du texte sans capitaliser
polémiquement sur les mesures d'al-Hajjaj d'une maniere similaire a al-Kindi ?85.

Il nous semble donc préférable de supposer que la référence a une « écriture du
chameau de Dieu » atteste simplement une ancienne sourate (pour Q 7, Q 11 ou Q 91) qui
est ensuite tombé hors d'usage. Le fait que Jean de Damas attribue des passages d'autres
sourates a Q 4 pourrait étre une simple erreur causée par le titre de cette derniere ("les
femmes") et lidée fausse qui en résulte que toutes les déclarations coraniques
importantes sur le mariage sont concentrées la-dedans.

L'adoption prudente par Chase Robinson d'une date marwanide pour la codification
du Coran repose principalement sur des considérations générales de vraisemblance
historiques¢. Selon Robinson, l'imposition d'un texte standardisé du Coran est
difficilement envisageable sous ‘Uthman, qui était « profondément impopulaire » dans
de nombreux milieux et gouvernait « un systeme politique qui manquait de nombreux
instruments rudimentaires de coercition et ne faisait aucune tentative systématique de
projeter des images de sa propre autorité transcendante, pas de pieces de monnaie, peu
de batiments publics ou d’inscriptions »%. En revanche, la réforme de la monnaie d'Abd
al-Malik et sa construction du Déme du Rocher témoignent a la fois de son intérét pour
le déploiement d'un idiome spécifiquement islamique et de sa disposition des moyens
nécessaires pour mener a bien de telles mesures, ce qui fait de son régne un contexte plus
approprié pour la promulgation d'un texte uniforme du Coran.

L'acuité de ces propos est indéniable. Une fagon d'accommoder le propos serait
évidemment de nier que ‘Uthman ait jamais entrepris la promulgation d'une version

standard du Coran. Pourtant, il n'est pas évident que ce soit la seule conclusion possible.

8 On pourrait rétorquer que le triomphe ultime du Coran marwanide n'est intervenu qu'aprés une lutte prolangée s'étendant sur plusieurs décennies (c'est-a-dire
aprés les années 730), mais cela aggraverait le défi d'expliquer pourquoi, a la fin, tous les groupes musulmans 1'ont adopté 4 l'unanimité, sans laisser aucune trace
littéraire de I'ensemble du processus. (Voir la deuxieme partie de cet article).

8 Robinson, Abd al-Malik, op.cit, 100—104; cf. Kohlberg and Amir-Moezzi, Revelation and Falsification, 20—23.

87 Robinson, Abd al-Malik, op.cit, 102.

17



Comme cela a été souligné ci-dessus, il semble qu'al-Hajjaj ait toujours jugé nécessaire de
réprimer le texte d'Ibn Mas‘td et de promouvoir celui de ‘Uthman. Cela crée en effet une
forte impression que ‘Uthman n'a pas réalisé, ou pas entierement, I'établissement d'une
version du Coran, mais cela implique a peine qu'il n'aurait pas pu essayer. Robinson
pourrait donc bien avoir raison d'insister sur le fait que ‘Uthman n'a peut-étre pas été en
mesure de faire respecter la seule obligation d'une recension du Coran ; tandis que ‘Abd
al-Malik, compte tenu de son auto-impérialisme et la présentation et la nature plus
centralisée de 'Etat marwanide, auraient eu a la fois, le motif et les moyens de donner a
la recension coranique qu'il a privilégié une impulsion considérable. Cependant, tout cela
concerne principalement l'aspect de I'imposition ; il a des implications importantes pour
la question quand et comment le rasm standard du Coran est devenu la seule version de
1'Ecriture faisant autorité, pas nécessairement pour la question de savoir quand et

comment cette recension a atteint sa forme définitive.

3-Discontinuités entre la 1égislation coranique et la loi islamique primitive

Dans la derniere section de cette partie, je me tourne vers le cas de Patricia Crone pour
une datation "mi-omeyyade" du Coran soutenue dans un article publié en 1994. Crone
commence par passer en revue un certain nombre de termes et passages coraniques a
propos desquels les exégetes islamiques s'appuient clairement sur des conjectures plutot
que sur un véritable souvenir de la signification originale du texte. Autrement dit, la
tradition exégétique ne semble pas remonter aux premiers destinataires des récitations
coraniques. Crone se concentre ensuite sur des lacunes similaires dans le domaine
juridique, résumées dans le céleébre verdict de Joseph Schacht selon lequel « en dehors des

régles les plus élémentaires, les normes dérivées du Coran ont été introduites dans le « droit

Muhammadien » presque invariablement 4 un niveau secondaire »%8.
Certes, Harald Motzki a maintenant soutenu que déja le premier érudit mecquois
‘Ata’ ibn Abi Rabah (m. 114 ou 115/732-734) a explicitement fondé certaines de ses

opinions juridiques sur des versets coraniques®®. Néanmoins, elle reste valable

88 Joseph Schacht, The Origins of Muhammadan Jurisprudence, Oxford University Press, corrected

edition, 1953, 224.
89 Harald Motzki, The Origins of Islamic Jurisprudence : Meccan Figh before the Classical Schools, translated by Marion H. Katz, Leiden : Brill, 2002, 108—

117.

18



l'observation de Schacht selon laquelle, dans un certain nombre de cas, la tradition
juridique islamique s'écarte manifestement des stipulations coraniques relativement sans
équivoque.

Des exemples particulierement frappants de ces discontinuités juridiques sont le refus
de reconnaitre les documents écrits comme preuve légale, contredisant Q (2 : 282) et la
peine de la lapidation pour adultere, contredisant Q (24 : 2). Crone elle-méme présente

deux exemples supplémentaires :

-premiérement, l'expression kitib dans Q (24: 33), que les exégetes islamiques
comprennent généralement comme se référant a un document d'affranchissement, alors
que le contexte semble clairement exiger le sens "contrat de mariage"; et deuxiémement,
un certain nombre de traditions juridiques anciennes qui refletent peut-étre un stade
précoce de la pensée juridique islamique, lorsque les déclarations coraniques attribuant
les non-agnatiques parents d'un défunt, certaines parts fixes de la succession n'étaient
pas encore prises en compte. Crone insiste sur le fait que de telles discontinuités, vues a
travers le prisme du scénario conventionnel de la codification du Coran, produisent un
dilemme insoluble. Ainsi, si on accepte 1'hypothése de bon sens que Muhammad a mis
en ceuvre, ou du moins fait un effort significatif pour mettre en ceuvre la législation
coranique, alors des pratiques qui a un moment donné étaient conformes a la loi
coranique (telles que l'acceptation de documents écrits comme preuve légale) ont dd,
dans un laps de temps assez court, étre remplacées par des pratiques qui ont violé la loi
coranique, malgré le fait que les premiers musulmans auraient vraisemblablement su, et
auraient été soucieux de suivre, les régles coraniques en question. De méme, la
compréhension originelle de certains passages coraniques a dt étre perdue et remplacée
par d'ingénieuses spéculations.

Patricia Crone trouve de tels développements déconcertants et propose a la place une

date «mi-omeyyade pour la structuration de 1'écriture canonique »” : « si... le Coran a été
codifié et canonisé apres les conquétes, il cesse d'étre problématique si la réception de sa législation releve

d'un stade [de développement] secondaire. »”1.

% Crone, “Two Legal Problems”, op.cit., 37.
ot Jbid,, 19.

19



L'article de Crone accumule donc des preuves circonstancielles indiquant une absence
surprenante du Coran dans I'histoire intellectuelle islamique primitive. Il faut noter que
le modele canonique émergent, quels que soient ses mérites, ne fournit pas vraiment une
explication satisfaisante a ces irrégularités. En effet, si le modele canonique reflete la
réalité historique, on aurait pu s'attendre a ce que les normes naissantes de la loi
islamique aient trouvé leur place dans le texte coranique, a moins que l'on puisse
introduire I'hypothese alternative que les cercles responsables du développement
précoce de la tradition juridique étaient distincts des cercles qui transmettaient le
matériel proto-coranique. Encore plus convaincant, la datation au carbone des
palimpsestes de San‘a’ rend tres probable qu'en 660 une version largement familiere du
Coran était déja connue et diffusée a grande échelle. En additionnant les arguments de
Crone et la datation des palimpsestes, nous sommes donc confrontés a la question de
savoir comment le Coran aurait pu étre a la fois absent et présent au premier siecle
islamique !

Ce qui peut étre un paradigme utile est fourni par le récit conventionnel de la facon
dont les ceuvres d'Aristote ont refait surface a partir d'un oubli quasi total lorsqu'elles
ont été rééditées par Andronicus de Rhodes dans la seconde moitié du premier siecle
avant notre ere2. Bien que l'article de Crone n'aborde pas la question explicitement, il
peut étre interprété comme préconisant précisément un modeéle « d'écritures cachées »,
selon lequel le rasm du Coran pourrait bien avoir atteint sa cloture des 650, mais est
néanmoins resté absent de l'histoire islamique jusqu'aux années 700, lorsqu'il fut
secondairement coopté, sans grande révision, dans une tradition religieuse existante®.

Certes, le paradigme aristotélicien doit étre considérablement atténué pour s'adapter
a la situation du Coran : les codex les moins isolés ont dii circuler, a la fois a cause de
San‘a’ 1 et parce qu'il semble excessif de rejeter le corpus substantiel et tres spécifique
d'informations trouvées dans les sources sur les recensions non ‘Uthmaniennes, ou les
rapports sur la destruction d'al-Hajjaj et enterrement de manuscrits scripturaires. Il est

également probable que toutes les parties du corpus n'auraient pas été également

%2 Voir I'analyse critique de Jonathan Barnes, “Roman Aristotle”, in: Philosophia Togata I, edited by Jonathan Barnes and Miriam Griffin, Oxford : Oxford
University Press, 1997, 1-69.
9B Clest ce que soulignent Sadeghi et Goudarzi ("San@’ 1", 3, n. 3), qui remarquent que Crone plaide plus pour "la canonisation tardive d'un texte largement stable"

que pour "une date tardive pour la stabilité textuelle".

20



«cachées » : alors que les premiers musulmans connaissaient peut-étre certains
documents coraniques par cceur ; de maniére générale, ils n'ont peut-étre pas eu acces a
des manuscrits complets du texte, ni ne les ont systématiquement étudiés, a la suite de
quoi, certains passages auraient pu rester inertes au milieu de codex coraniques ou
personne, sauf un scribe occasionnel, ne s'est jamais aventuré.

Crone elle-méme semble rejeter 'idée que le Coran aurait pu étre a la fois présent (dans
le sens d'étre transmis par écrit et utilisé de maniére sélective pour la récitation) et absent
(dans le sens ou des sections du texte n'étaient pas communément connues). De I'autre
coté : comment les premiers musulmans auraient-ils pu « avoir une écriture contenant
une législation sans la considérer comme une source de loi ? », demande-t-elle®*

Pourtant, méme aujourd'hui, il n'est pas rare de voir des croyants qui font allégeance
a une écriture sans avoir une compréhension plus que superficielle de ce que dit
réellement ce texte.

Les écrits sacrés, méme s'ils sont reconnus par les croyants comme des réservoirs de
vérité et des repéres de conduite vertueuse, ne sont pas nécessairement traités comme
des porteurs d'informations linguistiques concrétes. En particulier, si le principal
domaine d'utilisation d'un texte sacré consiste en une récitation rituelle et dévotionnelle,
comme cela semble avoir été le cas dans l'islam primitif®> , sa fonction sémantique peut,
dans une certaine mesure, étre suspendue®. Certes, on peut douter que cela constitue
une explication convaincante pour ignorer la portée normative d'injonctions simples
comme Q (24 : 2) {La femme et I'homme coupables de fornication, fouettez-les chacun de cent
coups}. Mais, comme nous l'avons noté plus haut, la connaissance du Coran par la plupart
des premiers musulmans a pu se limiter a « quelques passages et priéres favoris, ou a

certains versets sélectionnés qui étaient réitérés comme textes de preuve dans les conflits

% Crone, “Two Legal Problems”, op.cif., 14. — The following two paragraphs are based on Nicolai Sinai, Fortschreibung

und Auslegung, 39-58 and 261—7.

9 Comme le dit judicieusement Christopher Melchert, " le Coran n'était pas d'abord un recueil de propositions a consulter mais une liturgie a réciter " (" Ibn Mu/é]]id
and the Establishment of Seven Qur anic Reac[ings ", Studia Islamica 91 (2000) : 5-22, citant 16).William Graham a constaté que dans les traditions prophétiques, le
termequr'an apparait principalement dans le contexte de la priére et d'autres pratiques dévotionnelles (" 7he Earb'estMeanlhg of '‘Quran",Die Welt des Islams 23/24
(1984) : 361-77). 1l ne s'agit pas nécessairement de nier qu'il ait puy avoir un usage limité du matériel coranique dans la théologie et le droit islamiques primitifs,
comme le refléte, par exemple, l'épitre dite d'al-Hasan al-Basri : mais l'épitre - dont la datation précoce est critiquée dans Suleiman Ali Mourad, Early Islam Between
Myth and History : Al-Hasan al-Basri (m. 110/728) et la formation de son béritage dans la science IIs‘/amique c/assigue. Leiden : Brill, 2006, 161-239 - montre tout au
Plus que face 4 une question théologique ou juridique controversée, les premiers musulmans se sont effectivement équipés de munitions scripturaires appropriées
contre leurs adversaires, sans pour autant qu'ils auraient nécessairement soumis I'ensemble du corpus a une analyse soutenue.

% William Graham, Beyond the Written Word : Oral Aspects of Scripture in the History of Religion, Cambridge: Cambridge University Press, 110-5.

21



politiques et doctrinaux »%7, alors que de nombreuses sections ont pu constituer de
véritables angles morts. Il n'est donc pas surprenant que le processus par lequel la
premiere communauté musulmane post-prophétique (dont la majorité n'était pas
membre du conseil de I’élite archétypale de Médine) ait pris connaissance de ses écritures
ait été extrémement graduel, et qu'il ait pris la forme, non pas d'exégetes érudits
travaillant systématiquement a travers le texte, mais de segments coraniques
décontextualisés et de mots-clés agissant de maniére imprévisible dans la conscience
collective, ot ils ont été inspiré, attiré ou fusionné avec une foule de récits populaires®®

Patricia Crone a certainement raison d'insister sur le fait qu'un partisan du scénario
traditionnel doit supposer que le statut du Coran était tres différent du vivant de
Muhammad ; étant donné que ce dernier a vraisemblablement promulgué les révélations
coraniques pour que les gens les comprennent et les suivent, les passages coraniques
juridiquement pertinents ont di, dans une certaine mesure, étre appliqués, conférant au
Coran le statut de " source ", plutot que celui de simple " document ", pour reprendre les
termes de John Burton®.

Par conséquent, les partisans d'une datation précoce du Coran se trouvent engagés
dans une trajectoire évolutive menant a un stade ot le Coran fonctionnait comme une
source normative (du vivant de Muhammad) a un stade ot il ne fonctionnait pas - ou pas
principalement ou invariablement - comme tel (au cours du septiéme siécle), a un stade
ou il était a nouveau pris au sérieux comme source de normes comportementales, et
soumis a un décodage exégétique systématique (a partir du VIlle siecle). Pourtant, un tel
va-et-vient, bien que désordonné, ne serait pas historiquement incompréhensible.

En raison de la croissance rapide de la communauté islamique et de son expansion
géographique sur une vaste zone, le corpus coranique aurait subi un désencastrement de
grande ampleur. Ainsi, au lieu de considérer la Oumma post-conquéte comme une

extension de la Oumma prophétique, nous devrions peut-étre les envisager — malgré

97 Richard W. Bulliet, Zs/am : The View from the Edgc', New York: Columbia University Press, 1994, 29. Voir aussi aussi les anecdotes indiquant une connaissance

scripturaire trés limitée de la part de certains premiers musulmans réunis in GdQ, vol. 2, 7-8.

9% Cette description s'inspire de ]ohn Burton, selon lequeHe les déclarations coraniques ne sont entrées dans le discours juridique islamique - c'est-a-dire n'ont Pris le

statut de source normative - qu'apr‘es avoir attiré une quantité substantielle d'ampliﬁcation narrative (Pour une illustration de ce Point de vue, voir son "Law and
Exegesis : The Peua/t}/ for Adu]tety in Islam', in: Approaches to the Qur’an, ed. by G.R. Hawting and Abdul-Kader A. Shareef, London : Routledge, 1993, 269-284).

% Crone, “Two Legal Problems”, 20Sur la distinction de Burton entre le Coran en tant que document et en tant que source Voir son ouvrage : The Collection of

the Quran, Cambridge University Press, 1977, 111 and 187.

22



certaines continuités personnelles— comme deux communautés distinctes, de la méme
maniere que le christianisme hellénistique urbain était distinct du christianisme
palestinien primitif plutot que de son extension. Un tel changement de perspective remet
en question l'hypothese selon laquelle les normes coraniques qui, selon le modele
traditionnel, ont dt étre mises en pratique dans le contexte archétypal de Médine, sont
restées intactes, ou que le sens de certaines expressions coraniques a dii passer sans
dommage de la communauté.

Bien que la tradition islamique s'attache généralement a dépeindre les premiers
musulmans comme transmettant méticuleusement les souvenirs historiques et
exégétiques des Compagnons du Prophete., il semble plus probable qu'a I'époque des
conquétes, la majorité des convertis n'étaient pas suffisamment préoccupés par
l'interprétation du Coran pour que la compréhension de la communauté du Propheéte soit
pleinement préservée. Par conséquent, les musulmans ultérieurs ont dt redécouvrir et
réinventer hermétiquement leurs écritures.

Pour conclure cette partie de l'article : toutes les données examinées jusqu'ici semblent
compatibles avec la datation conventionnelle de la codification du Coran dans une
version convenablement modifiée (diffusion de plusieurs recensions concurrentes méme
apres 650, utilisation sélective et majoritairement liturgique du Coran jusqu'a la fin de le
Vlle siecle). Le modéle canonique émergent reste certes dans la course, bien que ni les
preuves épigraphiques ni littéraires rassemblées par ses partisans ne l'exigent a
proprement parler, et les discontinuités juridiques et exégétiques mis au premier plan
par Crone ne peut étre concilié avec cela que si on introduit I'hypothése auxiliaire que les
cercles impliqués dans la transmission du matériel proto-coranique étaient séparés des
cercles a l'avant-garde de la pensée juridique islamique primitive et indifférents a
redresser ces morceaux du texte devenu inintelligible.

Dans la deuxiéme partie, je continuerai a discuter des arguments les plus importants
a l'appui d'une date du milieu du Vlle siecle ou d'une date antérieure pour le rasm

standard du Coran.

\\\Hp
,M..
\\\Hp



DEUXIEME PARTIE

I1. Preuves en faveur d'une cléture du Coran au milieu du VIIe siécle

J'aborde maintenant les arguments qui peuvent étre avancés a l'appui de la
proposition selon laquelle le rasm standard du Coran a été achevé vers 650 EC. Les
résultats de la datation au radiocarbone du palimpseste de San‘a’ 1 par Sadeghi et
Bergmann sont évidemment pertinents ici, mais, comme nous l'avons souligné
auparavant, ils n'excluent pas en soi, la possibilité que le rasm standard final du Coran
n'ait pu émerger que dans la seconde moitié du VII¢ siécle. En outre, la datation au
radiocarbone des manuscrits coraniques n'en est qu'a ses débuts et peut produire des
anomalies'. Des considérations supplémentaires, quoique moins directement

scientifiques, ne sont donc certainement pas superflues.

1- Attribution unanime du rasm standard a ‘Uthman

Le modele du canon émergent implique que les traditions concernant la promulgation par
‘Uthman d'un ductus consonantique standardisé du Coran ne pouvait commencer a
circuler qu'apres la cloture supposée du rasm standard, c'est-a-dire apres 70011. Pourtant,
le rasm coranique qui fait autorité est unanimement attribué a ‘Uthman, non seulement

par la tradition sunnite mais aussi par d'autres groupes islamiques, tels que les kharijites

et les shicites. Toute tentative de concilier ces deux éléments se heurte & un double défi.

Tout d'abord, est-il historiquement crédible de supposer qu'un consensus
panislamique sur la version canonique du texte coranique ait pu étre atteint ? Et qui s'est
formé a une époque ou la communauté islamique s'était déja répandue sur de vastes
territoires, de I'Espagne a l'Iran, et s'était divisée en plusieurs groupes mutuellement

hostiles ?

190 Voir les notes 21 et 22 ci-dessus.

191 Voir de Premare, Aux origines, OP,CI‘L‘., 98.

24



Il semble peu probable qu'un calife comme “Abd al-Malik ait pu contraindre ses divers
adversaires, dont certains n'ont pas hésité a prendre les armes, a adopter sa version de
I'Ecriture sacrée et I'attribuer a <Uthman. Un défenseur du modeéle du canon émergent
pourrait répondre en suggérant que la plupart des musulmans ont été si rapidement
gagnés au nouveau canon marwanide que méme les groupes dissidents comme les proto-
shi‘ites n'ont pu échapper a l'attraction exercée par le texte majoritaire et la 1égende des
origines qui l'accompagnait. Je concede qu'une telle image, bien qu’elle soit
surprenantel?2, n'est pas carrément impossible, surtout si 1'on accepte que le principal
moyen par lequel le Coran a été présenté aux premiers musulmans aurait été la récitation
de brefs passages de mémoire et a des fins rituelles, plutdt qu'une consultation

systématique et fréquente de manuscrits complets.

Pourtant, méme si le défi de brosser un tableau historique crédible de la diffusion
du rasm standard est relevé (et les remarques précédentes ne font qu'indiquer un point
de départ possible), une deuxieme question se pose : comment se fait-il que la Tradition

littéraire ne présente aucun vestige palpable de la véritable origine du rasm standard ?

Si la rédaction finale du Coran n'avait eu lieu que vers 700 ou plus tard, plutdt que sous
cUthman, ne devrait-on pas s'attendre a ce qu'un certain écho de celle-ci survive au moins
dans les sources shicites ou kharijites ? qui ne sont pas redevables au courant sunnite

dominant sur 1'histoire de l'islam ancien ?103

L'argument vient du silence, c'est certain, et il s'appuie sur la prémisse cruciale selon
laquelle on peut faire confiance a la Tradition littéraire islamique pour préserver
I'ensemble des points de vue des gens, au moins sur les événements publics majeurs, qui
existaient au début du Vllle siecle!%. Cette confiance est-elle justifiée ?

Apres tout, le fait que I'Exode et la conquéte de Canaan par les Israélites auraient été

des événements publics par excellence n'a pas empéché les spécialistes de la Bible de

102 Pourquoi les Shi‘ites n'ont-ils pas adopté 'une des autres recensions existantes (comme celle d'Ibn Mas‘ud) comme texte canonique afin de se démarquer de la
majorité proto-sunnite ? Pourquoi n'ont-ils pas remplace’ la légende ‘Uthmanienne des origines par une légende qui mettrait en scéne Ali ?

193 Voir Donner, Narratives, 26-28, qui sou]igne l'impossibi[ité d'une censure efficace a I'échelle de l'empire. Sadeghi souligne que la diffusion d'un texte marwanide
du Coran aurait été un événement public dont un grand nombre de contemporains ont d@ avoir connaissance et parler (Sadeghi et Bergmann, "Codex", 364-366, sur
la base d'une remarque de Hossein Modarressi, ”Early Debates on the Integrity of the Quran : A Brief Survey", Studia Islamica 77 (1993) : 5-39, a 13-4).

104 Mon utilisation du terme " événement public " ici est inspirée par Sadeghi (voir note précédente).

25



soulever de trés sérieux doutes quant a leur existence. Etant donné la diversité des points
de vue politiques et doctrinaux exprimés dans la littérature islamique ancienne, on peut
raisonnablement insister sur le fait que la Tradition islamique est d'un autre type que
celle de I'ancien Israél : elle ne donne pas nécessairement l'impression d'étre passée par
un goulot d'étranglement dans la premiere moitié du Vllle siecle, suffisamment étroit
pour expliquer l'effacement de pratiquement toutes les traces de la fagcon dont le rasm
canonique du Coran a réellement pris naissance et s'est répandu. Néanmoins, I'hypothese
selon laquelle la Tradition littéraire islamique enregistre tout I'éventail des opinions sur
les événements publics majeurs qui existaient, disons, en 710, lorsque les gens étaient
probablement encore conscients que le texte dit ‘Uthmanien était de date récente, reste
certainement discutable!®®. D'une maniere générale, plus le niveau de 1'histoire du salut
est élevé, plus un événement est important, moins il semble possible que la vision
majoritaire de cet événement ait pu completement noyer les perspectives contraires. Il
est donc utile de présenter et d'étoffer un courant de pensée brievement esquissé par
Gregor Schoeler qui, a mon avis, renforce considérablement I'argument de I'unanimité’%.

En effet, Schoeler observe que la promulgation par ‘Uthman d'un ductus
consonantique standardisé du Coran apparait comme profondément controversée dans
les sources. Par exemple, al-'Fabari et al- Baladhuri, le présentent dans la défensive contre
'accusation d'avoir réduit le Coran a un seul livre (c'est-a-dire a une seule recension)1%”
ou méme d'avoir "bralé le livre de Dieu" (c'est-a-dire ses recensions rivales)'%, et Sayf Ibn
‘Umar transmet un discours de cAli défendant ‘Uthman contre l'invective "brtleur des

codex" (Harraq al-masahif)!®. La tradition Kkharijite, elle aussi, le condamne pour avoir

105 Par exemp]e, jusqu'é quelle époque du début du huitieme siecle pouvons-nous retracer avec confiance l'hypothése Shitite selon ]aque”e le rasm standard a été
promulgué par ‘Uthman ? Il n'est pas évident que des auteurs du [Xe siécle comme alfSayyari et d'autres (voir Kohlberg et Amir-Moezzi, Revelation and Falsification,
25-6) relatent simplement ce que les Shicites du début du VIII siécle pensaient de l'origine du texte standard.

1% Voir Gregor Schoeler, "The Codification of the Qur'an : A Comment on the Hypotheses of Burton and Wansbrough", in : Neuwirth et al. (eds.), 7he Qur "an in
Context, 779-794, p. 787-8 ; cf. également Kohlberget Amir-Moezzi, Revelation and Falsification, 22, n. 108.

107 Al-'fabari, Annales, série 1, vol. 6, 2952 : "Le Coran était autrefois composé de différents livres (kana /-Qur'anu kutuban), mais vous les avez tous abandonnés, sauf
un."“Uthman réagit en plaidant que "le Coran est uniqueet provient d'un seul [c'est-a-dire Dieu]".

108 Al-Baladhuri, Ansab al-ashraf; vol. 4.1, édité par Thsan ‘Abbas, Wiesbaden : Franz Steiner, 1979, 552. ‘Uthman justifie sa décision d'uniformiser le texte coranique
en rappelant comment les gens avaient I'habitude dediverger dans leurs lectures et se disaient les uns aux autres : "Mon Coran est meilleur que le tien !". L'incinération
des codex rivaux en tant que tels est justifiée par le souhait de ‘Uthman qu'il ne reste que ce qui a été écrit sous les yeux du Messager de Dieu et qui était fermement

établi dans les feuillets qui étaient chez “A’isha [plutét Hasfa]".

109 Sayf ibn ‘Umar, Kitab al-ridda wa-I-futuh wa Kitab a/jama] wa-masir “A’isha wa<Al, éd. par Qasim al- Samarra’i, Leidenv: Smitskamp Oriental Antiquarium, 1995,
51-2. Les excuses de ‘Ali soulignent que ‘Uthman avait brtilé les codex en présence de tous les autres Compagnons, qui avaient auparavant approuvé son projet de

"rassembler les gens autour d'un seul codex".

26



bralé des codex coraniques!!V. Schoeler concede que les déclarations vendant les mesures
de “‘Uthman sont probablement des fabrications apologétiques. Mais le fait méme que des
personnes aient pris la peine de les fabriquer présupposerait que l'accusation qu'elles
sont censées dissiper — a savoir que ‘Uthman aurait "bralé le livre de Dieu" — était bien
présente. En d'autres termes, il s'agit d'une véritable controverse : il est hautement
improbable que les hypothétiques initiateurs de la légende décrivant la promulgation par
‘Uthman d'un texte standard du Coran aient en méme temps fait circuler des récits
défendant les actions de “Uthman contre des accusations — qui sont plutot séveres— qui
n'avaient pas encore été formulées!'l. Mais s'il s'agit d'une véritable controverse sur la
normalisation de ‘Uthman, celle-ci a de trés bonnes chances d'étre un fait historique
plutét qu'un fantasme omeyyade. Comme souvent, différentes histoires peuvent étre
construites autour des données littéraires. Par exemple, si I'on suppose que la croyance
en la promulgation par ‘Uthman du rasm canonique n'est apparue que dans la seconde
moitié du Vlle siecle ou plus tard, les traditions ci-dessus pourraient étre le fruit d'une
curiosité commune : a un moment donné, tout le monde en était venu a croire que
‘Uthman avait normalisé le Coran, et I'on savait également qu'il avait été impopulaire
vers la fin de son regne au point qu’il a fini par étre assassiné. Dans ce contexte, les gens
ont pu spéculer sur les torts particuliers que ses ennemis auraient pu lui reprocher, et ont

pu supposer que le fait d'avoir "bralé le livre de Dieu" aurait strement figuré sur la liste*.

Les loyalistes omeyyades auraient alors pu réagir en adoptant des traditions destinées a
disculper ‘Uthman de cette accusation. Ou peut-étre, aprées que la légende de la
normalisation du texte coranique par ‘Uthman a été lancée avec succes, les gens ont-ils
réalisé qu'il y avait quelque chose de problématique en soi dans le fait de brtler des codex
rivaux (puisqu'il s'agissait, apres tout, de copies du Coran), ce qui a alors inspiré les

traditions suivantes, I'ajout d'un passage approprié aux excuses de ‘Uthman.

110 patricia Crone et Fritz Zimmermann, 7he Epistle of Salim ibn Dhakwan, Oxford : Oxford University Press,2001, 189-90, n. 7.

1 Un texte comparab[e, la lettre juive he]lénistique d'Aristéas, qui décrit la genése légendaire de la traduction grecque de la Torah, ne perd certainement pas de temps

A inventer des objections possibles a l'entreprise de traduction de la Torah en grec, pour ensuite les réfuter catégoriquement.

* Note du traducteur : en effet l'accusation contre “Uthman d’avoir « briler les masahifs» figure sur la liste des reproc]zes formulées par les rebelles dans P/usieurs

narrations (voir par exemp]e : Tarikh Ibn Kathir, a]fBidé)/a wa-I-Niha ya, vol. 7, p- 191, les événements de I'année 35, meurtre de “Uthman).

27



Cependant, en l'absence d'un support textuel concret, de telles intrigues semblent
inutilement alambiquées. L'explication de loin la plus simple est certainement de
supposer que ‘Uthman a effectivement approuvé officiellement une recension du Coran
et détruit les copies concurrentes, et que cette mesure lui a valu d'étre vilipendé dans

certains milieux comme le "brGleur de codex".

Toutefois, deux choses méritent d'étre soulignées. Premierement, le fait que ‘Uthman
ait propagé une version standardisée du Coran n'implique pas en soi que le rasm standard
coranique n'ait pas subi des remaniements par la suite. Deuxiemement et surtout, la
prudence exige que nous suspendions notre jugement sur tout ce qui va au-dela du noyau
factuel plutdt limité, identifié ci-dessus ; il est impossible de déterminer de maniere fiable
si les mesures de ‘Uthman étaient une tentative de supprimer les querelles sur la lecture
correcte du Coran, si c'est Hudhayfa qui a attiré son attention sur la question et si la
recension qu'il a endossée était la transcription fidele des feuilles qui étaient en
possession de Hasfa et avaient été compilées sous le regne d'Abu Bakr. Pour autant que
nous le sachions, le récit complet de la promulgation du texte ‘Uthmanien pourrait
regorger d'expansions, d'accrétions et d'embellissements ultérieurs. Cette possibilité est
renforcée par le fait qu'al-Zuhri, le lien commun des traditions sur l'initiative de
normalisation de ‘Uthman, peut légitimement étre soupconné d'avoir été sensible aux

exigences de "I'opportunisme d'Etat" omeyyade (Goldziher)!12,

2- Arguments critiques du texte

Comme déja signalé dans l'introduction, Sadeghi a souligné a juste titre que le fait que
l'écriture inférieure de San‘a’ 1 ait été effacée pour faire place a la version standard du
Coran n'implique pas que le type de texte attesté par la couche inférieure (C-1) soit
antérieur au rasm standard. Il présente ensuite des preuves suggérant que le prototype
commun dont descendent les deux récensions est en fait préservé plus fidélement par le
rasm canonique que par C-1. Son argument le plus impressionnant a cet effet consiste en

une étude détaillée des principales variantes non orthographiques du rasm contenues

112 Voir Michael Lecker, "Biographical Notes on Ibn Shihab al-Zuhri", Journal of Semitic Studies 41 (1996) : 21- 63.

28



=)

dans le texte inférieur de neuf pages de San‘a’ 113. Selon Sadeghi, il est généralement plus
probable que ces variantes soient issues du rasm canonique, ou d'un prototype qui lui
correspondait plus étroitement qu'au C-1, que l'inverse. Cette évaluation repose sur
I'hypothese que les copistes des premiers manuscrits coraniques, qui, selon Sadeghi,
travaillaient sous la dictée, auraient été plus enclins a abandonner de brefs segments
textuels qu'a en rajouter, a moins qu'un ajout puisse étre expliqué comme provenant
d'une assimilation par inadvertance du verset en question a un verset similaire ou
voisin!4,

Ainsi, confronté a deux variantes de lecture, XY et X, pour un verset donné, et excluant
l'existence de versets paralleles ou voisins affichant la formulation XY, Sadeghi
considérerait ceteris paribus qu'un développement XY>X est un peu plus probable qu'un
développement menant de X a XY (et qualifierait XY de " plus irréductible ")115. Cette
hypothese est basée sur le fait que les omissions peuvent étre attribués a de simples
erreurs de scribe, tandis que les ajouts qui ne sont pas dus a une assimilation accidentelle
sont plus susceptibles d'avoir été délibérés!i¢ ; et bien que Sadeghi n'exclue pas que des
expansions conscientes aient pu avoir lieu, il postule que les erreurs simples auraient été
plus fréquentes. Dans ce contexte, Sadeghi a constaté que sur les quatorze principaux
plus affichés par le rasm standard par rapport au C-1, au moins trois sont irréductibles!”.
En revanche, aucun des neuf avantages majeurs affichés par C-1 par rapport au rasm
standard n'est irréductible, ce qui signifie que si I'on suppose que le rasm standard est
primaire, le libellé de C-1 pourrait étre issu du texte standard par le biais d'accidents de

transmission répandus, plutot que par le biais d'altérations moins fréquentes. Ceci, selon

13 Sadeghi et Bergmann, "Codex", 399-405 et appendice 2 (422-433). Les quatre folios et demi analysés par Sadeghi contiennent Q 2:191-223, 5:41-54, 15:54-72, 63,
62, 89, et 90:1-6.
14 Jbid., 387-8.

151 qualification " ceten'span'bus " signifie que Sadeghi accepterait vraisemblablement une évolution textuelle menant de X a XY si cette derniére variante soutient
une revendication juridique ou théologique explicitement débattue dans les sources littéraires. Le principe ci-dessus contredit la régle classique de la critique
textuelle de brevior lectio Potior, qui a cependant été critiquée par les spécialistes de la Bible également (voir Sadeghi, "Codex", 387, n. 84).

16 pay exemple, une évolution de min siyamin aw sadaqatin aw nusukin (le texte standard) a min sivamin aw nusukin (C-1) in Q (2: 196) serait explicable
comme une omission accidentelle, alors que le développement inverse min siyamin aw nusukin >min siyamin aw ,sadaq.az‘m aw nusukin s'expliquerait
mieux comme une expansion délibérée du texte destinée a sanctionner I'auméne comme moyen de compenser le rasage prématuré pendant le pelerinage
17 Voir Sadeghi et Bergrnann, "Codex", 401. Les trois variantes en question sont les suivantes (1es mots du textestandard qui sont absents du C-1 sont soulignés) B
Q 2:196, deuxie¢me variante (min siyamin aw sadaqatin aw nusukin) ; Q 2: 217, premiere variante (qu/ gitalun fihi kabirun wa-saddun ‘an sabili llahi wa-kufrun bihi
wa-I-masjidi I-harami wa-ikhraju ahlihi minhu akbaru $nda llahi) ; Q 2: 222 (texte standard : fa-%azila I-nisa’a fi I-mahidi wa-la tagrabahunna, C-1: fa-la tagraba I-
nisaa fi mahidihinna). Deux variantes plus pertinentes se trouvent a Q5: 42 (fa-in ja”zi]fa fa-hkum ba}/na/zum) et 63:1, mais Sadeghi concede que ces deux variantes

devraient peutfétre, étre ignorées.

29



Sadeghi, crée une certaine présomption que la formulation du rasm standard est plus
ancienne que celle de la couche inférieure du palimpseste!18.

L'étude de Sadeghi, dont 1'évaluation complete dépasse le cadre de cet article, marque
certainement une avancée majeure : pour la premiere fois, des méthodes sophistiquées
de critique textuelle ont été appliquées au Coran, ouvrant ainsi des voies prometteuses
pour de futures recherches, indépendamment du fait de savoir si une analyse du reste de
l'écriture inférieure du palimpseste confirmera la tendance détectée par Sadeghi'®.

Sa conclusion provisoire selon laquelle la formulation du rasm standard semble étre
plus ancienne que celle du C-1 est également cohérente avec la conclusion de la section
précédente. Cependant, on peut signaler quelques questions qui méritent une discussion
plus approfondie. Avant tout, il serait important de préciser dans quelle mesure
I'évolution XY>X doit étre plus probable que 1'évolution inverse pour que nous soyons
convaincus que le fait que le manuscrit (A) présente un surplus de données "plus
irréductibles " par rapport au manuscrit (B) indique réellement que m.(A) est plus ancien
que le m. (B). Il faut également noter, comme le font Sadeghi et Goudarzi, que différentes
parties d'un manuscrit pourraient appartenir a des familles textuelles différentes dont la
valeur devrait étre évaluée séparément'?(un exemple biblique étant le Codex
Alexandrinus).

Enfin, méme si une présomption par défaut en faveur d'un rasm standard meilleur que
celui de la couche inférieure du palimpseste de San‘a’ 1 était établie, cela n'exclut
évidemment pas (et n'est pas considéré comme excluant par Sadeghi) que des passages
particuliers aient pu faire I'objet d'une révision et d'une expansion ultérieures, bien que
cette possibilité soit susceptible de se réduire encore — ou doit étre confirmée — a

mesure que le reste de I'écriture inférieure du palimpseste de San‘a’ 1 soit analysée.

18 Sadeghi fournit également une analyse stemmatique du rasm standard, C-1, et des variantes du rasm attribuées a Ibn Mascud. Son point de départ consiste en
'observation qu'en cas de désaccord, le texte standard tend a étre majoritaire, soit en faveur de C-1 contre Ibn Mascud, soit en faveur d'Ibn Mascud contre C-1 (Sadeghi
et Bergmann, "Codex", 394 ; Sadeghi note que la méme observation s'appliquerait s'il avait utilisé les variantes du rasm attribuées a Ubayy au lieu d'Ibn Mascud, voir
ibid., 399, n. 109). Sur cette base, Sadeghi finit par Privilégier soit (i) un stemma dans lequel les trois recensions sont des descendants directs d'un prototype commun,
le texte standard étant la transcription la plus fiable de cette source commune, soit (ii) un stemma danslequel le rasm standard est un texte hybride qui suit les lectures
majoritaires d'un certain nombre de codex compagnons préexistants.

119 La nécessité d'une étude Plus approfondie est soulignée dans Sadeghi et Bergmann, "Codex", 347 et 404.

120 Voir Sadeghi et Goudarzi, San@ 1", p- 22. On notera que les trois principales omissions du C-1, qui sont lesplus évidentes, sont les suivantes constituent des "

plus irréductibles " du rasm standard qui se trouvent relativement proches les uns des autres (2 :196.217.222).

30



3- Caractéristiques internes du Coran (I) : manque d'adéquation avec

I'histoire de 1'Islam apreés 650 EC.

Alors que les sections précédentes se sont concentrées sur les sources littéraires extra-
Coraniques et sur les preuves manuscrites, la force du modele du canon émergent peut
également étre sondée en examinant les caractéristiques internes du rasm standard lui-
méme.Une telle enquéte procéde de maniere contrefactuelle, c'est-a-dire qu'elle implique
une expérience de pensée consistant a essayer d'émettre une hypothese sur le type de
document que nous aurions pu nous attendre a ce que les rédacteurs présumés du Coran
aient produit s'ils avaient été actifs jusqu'en 700 environ, puis a vérifier le résultat par

rapport au type de texte recu, auquel nous sommes actuellement confrontés.

L'argument le plus connu de ce genre est peut-étre 1'observation de Fred Donner selon
laquelle, dans le Coran : « nous ne trouvons pas une seule référence a des événements, des
personnalités, des groupes ou des questions qui appartiennent clairement a des périodes
postérieures a 1'époque de Muhammad - les Abbassides, les Omeyyades, les Zubayrides, les
Alides, la dispute sur le libre arbitre, la dispute sur les recettes fiscales et la conversion, les rivalités

tribales, les conquétes, etc »121,

Shoemaker a tenté de parer ce raisonnement en affirmant que le manque d'allusions
du Coran a l'histoire islamique postérieure « peut simplement refléter le fait que le Coran est
généralement n’est pas un texte prédictif »122. Par conséquent, les premiers musulmans qui
ont potentiellement continué a fagonner le corpus coranique apres la mort de Muhammad
n'ont peut-étre pas été tentés d'y insérer les aléas des événements ultérieurs, et I'absence
de telles prédictions ne prouve pas qu'une édition posthume n'avait pas eu lieu. En effet,

étant donné la rareté générale des noms et des dates dans le Coran, il est loin d'étre

2L Donner, Narratives, 49. - Shoemaker discute briévement de Q 30:2-4, qui, selon une lecture minoritaire, Prédit la victoire is]amique sur les Byzantins ("Les Romains
ont vaincu / dans la Partie proche du pays, mais aprés leur défaite, ils seront vaincus / dans quelques années"), ce qui en ferait un anachronisme. En revanche, la

lecture majoritaire ("Les Romains ont été vaincus ils vaincront") est certainement Préférable s il est Plus facile d'imaginer que certains musulmans ont été tentés de

transformer un verset qui faisait a l'origine allusion ala guerre entre Byzantins et Sassanides se terminant en 628 en une prédiction miraculeuse de la victoire islamique
sur les Byzantins que de voir pourquoi une Prédiction triomphante des conquétes islamiques, que les musulmans ultérieurs ont clairement pergue comme une
confirmation de la Prétention de Mu :iammad a la prophétie, aurait dt étre transformée, par la rnajorité des lecteurs du Coran, en une référence 4 une obscure guerre
Préislamique‘ L'objection de Bell contre la lecture majoritaire selon Iaquelle il est " difficile d'expliquer I'intérét favorable de Muhammed pour la fortune politique de
I'Empire byzantin " (cité dans Shoemaker, Death,154) passe a coté d'une partie de l'intérét du passage, 4 savoir que " la décision est avec Dieu, dans le passé et dans
l'avenir " (ainsi Q 30:4). Les "fortunes politiques de I'Empire byzantin" sont ainsi présentées comme une illustration du contréle universel de I'histoire par Dieu.

122 Shoemaker, Death, 153.

31



évident que nous serions en droit d'attendre une mention explicite, par exemple, du
contre-calife c‘Abdallah b. al-Zubayr. D'autre part, la question en jeu n'est pas tant de
savoir si le Coran contient ou non des anachronismes au sens strict, mais si nous pouvons
y déceler des préoccupations qu'il vaut mieux comprendre comme étant celles de
rédacteurs actifs dans la seconde moitié du Vlle siecle plutot que celles de la communauté

primitive mecquoise et médinoise.

Si le rasm coranique n'avait pas été cloturé avant environ 700, il semble étrange qu'il
ne s'engage nulle part dans les développements majeurs qui ont défini I'histoire de 1'lslam
entre 630 et 700, en particulier la rapidité sans précédent avec laquelle une alliance de
tribus "barbares" issues des franges des empires byzantin et sassanide s'est établie comme
maitre d'un immense territoire, et les disputes ameres et les guerres civiles qui ont

rapidement ravagé 1'unité des conquérants !

Shoemaker fait également remarquer qu'en suivant la logique de Donner, "on pourrait
de la méme maniére soutenir que I'Evangile selon Jean, qui n'attribue aucune prédiction
a Jésus au-dela de sa propre vie (ou de quelques jours apres), doit refléter fidélement sa
vie et son enseignement et dater de quelque temps avant 60 de notre ére"1?3, alors que la
majorité des spécialistes dateraient bien str le texte trois ou quatre décennies plus tard.
Pourtant, méme 1'Evangile de Jean, a 1'occasion indique I'époque de sa composition. Par
exemple, le récit de la guérison par Jésus d'un homme aveugle de naissance se termine
par l'affirmation que « les Juifs étaient déja convenus que quiconque confesserait que Jésus était
le Messie serait chassé de la synagogue » Jean (9 : 22). Comme le commente Bart Ehrman,
«nous savons qu'il n'y avait pas de politique officielle contre l'acceptation de Jésus (ou de toute

autre personne) comme messie pendant sa vie. En revanche, certaines synagogues juives ont
manifestement commencé a exclure les membres qui croyaient en la messianité de Jésus vers la
fin du premier si¢cle. Ainsi, I'histoire refléte I'expérience de la communauté ultérieure qui se tenait

derriére le quatriéme évangile »124,

123 Jbid.

124 Bart D. Ehrman, 7he New Testament : A Historical Introduction to the Ear]}/ Christian WritI}Jgs, 5t ed., NewYork/Oxford : Oxford University Press, 2012, 193-4.
Voir également Jean (16 : 2), ol Jésus prédit de maniére anachronique qu'on vous chassera des synagogues”. Bien que I'Evangile de Jean ne fasse pas référence a la
destruction du Temple de maniére aussi univoque que, par exemple, Matthieu 24 :1-2, de nombreux spécialistes considérent que Jean (11 : 48) fait allusion a cet

événement (Robert Kysar, "John, the Gospel of", The Anchor Bible Dictionary, ed. By David N. Freedman, 6 vols, New York : Doubleday, 1992).

32



Par voie de conséquence, I'argument selon lequel, si le Coran a été un texte ouvert
jusqu’a la seconde moitié du Vlle siecle, il devrait, comme d'autres écrits anciens, refléter
le contexte historique dont il est censé étre issu (méme si ce n'est pas nécessairement par
le biais de citations explicites) est toujours valable. Tant que les experts n'auront pas
réussi a démontrer que certains passages coraniques — et de préférence, des passages
ayant un profil stylistique et terminologique distinct ! — ne sont intelligibles, ou mieux
intelligibles, que lorsqu'ils sont placés dans un contexte post-conquéte, une datation du

rasm standard avant 650 semble donc préférable d'un point de vue heuristique.

Cependant, si I'on déplace la charge de la preuve, il n'est pas évident que 1'absence
d'adéquation palpable du Coran avec l'histoire islamique post-prophétique, tout en
excluant un remaniement majeur ultérieur du texte, exclut également des ajouts et des

modifications mineurs : il n'y a rien de " hors période " dans le Coran.

L'histoire de Jésus et de la femme prise en adulteére Jean (7: 53 — 8 : 11), souvent
considérée comme un ajout ultérieur a I'Evangile de Jean en raison de son absence dans
les premiers manuscrits du Nouveau Testament. Bien entendu, I'argument de I'unanimité
évoqué dans la section précédente souleve de sérieuses questions quant a la maniere dont
les changements supposés avoir été apportés au rasm coranique aussi tard que Abd al-
Malik auraient pu étre adoptés de maniére consensuelle par des groupes dissidents tels

que les proto-shicites.

Ainsi, pour renforcer la position selon laquelle le rasm standard du Coran s'était
largement stabilisé au milieu du septiéme siecle, les deux sections suivantes examineront
deux autres caractéristiques internes du corpus coranique (Il faut souligner que la
conclusion d’une stabilisation précoce ne concerne pas les questions orthographiques,
telles que I'orthographe du a long, qui ont continué a évoluer pendant beaucoup plus

longtemps)125.

125 Voir la note 37 supra.

33



4- Caractéristiques internes du Coran (II) : absence de cadrage narratif.

Le texte coranique présuppose clairement I'existence d'une figure individuelle de
messager’?®, mais sont notoirement peu enclins a fournir des détails spécifiques a son
sujet. C'est pourquoi l'exégese islamique a trouvé dans la technique de la
contextualisation biographique un outil herméneutique indispensable : des segments
coraniques isolés sont clarifiés en les insérant dans un récit — qui semble souvent avoir
été concu sur mesure pour sa fonction exégétique — décrivant une situation particuliere
de la vie de Muhammad!?”. Néanmoins, en dépit de leur utilité interprétative supréme,
aucun récit contextualisant de ce type ne s'est infiltré dans le texte méme du Coran'?8, ce

qui suggeéreune date de cloture précoce.

Il est vrai que Shoemaker daterait I'émergence de récits sur Muhammad incorporant
des citations coraniques apres 700'%. Cependant, a mon avis, il est désormais
raisonnablement certain que, dés la fin du septieme siecle, des récits sur Muhammad
contenant des éléments coraniques étaient en circulation. Un épisode qui a fait I'objet d'un
examen particulierement approfondi est le récit de la premiere révélation de Muhammad
sur "le mont Hira", ot Andreas Gorke et Gregor Schoeler ont pu faire remonter des
éléments significatifs, y compris une citation coranique, au traditionniste médinois <Urwa
b. al- Zubayr (m. 93/711-12 ou 94/712-13)130. Un autre épisode biographique intégrant
des citations coraniques etl'histoire bien connue du scandale de cA‘isha, que Gorke et

Schoeler attribuent également a “<Urwa'3l.

126 Gile" Tu" coranique peut Parfois étre compris comme s'adressant 4 un croyant générique, & l'instar du commandement biblique " Tu ne tueras pas ! ". (Andrew
Rippin, "Muhammad in the Quran : Reading Scripture inthe 21st Century”, in: La Biograp/ue de Muhammad : The Issue of the Sources, édité par Harald Motzki,
Leiden :Brill, 2000, 298-309), une telle interprétation est difficilement tenable pour I'ensemble du corpus.

127 Voir Andrew Rippin, "The Function of ashab al-nuzulin Quranic exegesis”, Bulletin of the School ofOriental and African Studies 51 (1988) : 1-20.

128 Voir Daniel Madigan, "Reflections on Some Current Directions in Qur’anic Studies", Muslim World 85(1995) : 345-362, a 353-4.

129 Stephen J. Shoemaker, "In Search of “Urwa's Sira : Some Methodological Issues in the Quest for "Authenticiy" in the life of Muhammad", Der Islam 85 (2011) :
257-344, 4 310-312.

130 Voir Gregor Schoeler, 7he szgrap]z}/ of : Nature et authenticité, trad. par Uwe Vagelpohl, éd.Par James E. Montgomery, Abingdon : Routledge, 2011, 38-79 ;
Andreas Gorke et Gregor Schoeler, Die altesten Berichte i.ber das Leben Mu:iammads : Das Karpus ¢Urwa ibn az-Zubair, Princeton : Darwin Press, 2008, 22-37. Pour
une réponse a la critique de Shoemaker, voir Andreas Gorke, Harald Motzki et Gregor Schoeler, " Firstfcentury Sources for the Life of Muhammad ? A Debate", Der
Islam 89 (2012) : 2-59. Gorke et Schoeler, dans leur étude des traditions sira attribuées a “Urwa, soutiennent que l'origine “Urwanaise du rapport sur la premiére
révélation de Muhammad transmis sur 'autorité d'al-Zuhri < “Urwa < “A’isha (consistant, entre autres, en la rencontre de Muhammad avec Gabriel, la révélation de
Q(96:175), et l'accréditation du statut prophétique de Muhammad par Waraqa b.Nawfal), est au moins partieﬂement confirmé par trois brefs rapports transmis sur
l'autorité de Hisham ibn “‘Urwa < “Urwa. Ces derniers reprennent les certains des motifs du rapport d'al-Zuhri et emploient méme certains des mémes mots-clés et
expressions, bienque leur propos diverge fre’quemment. On peut donc soutenir que les traditions attribuées a Hisham constituent Pre’cisément la ”preuve d'une
transmission indépendante de “Urwa qui a contourné al-Zuhri" que Shoemaker exige ("In Search", 306). Comme le soulignent Gorke et Schoeler, les fragments de
Hisham ibn “Urwa doivent avoir appartenu & un ensemble plus vaste et présupposent d’autres éléments du long récit d'al-Zuhri. Notons que le troisiéme des rapports
de Hisham se termine par une référence 4 la révélation de Q93.

131 Gorke et Schoeler, Die altesten Berichte, 145-62. Shoemaker n'émet pas de réserves majeures ici et accepte que la version de “Urwaincliit une référence 4 la révélation

34



La situation est donc la suivante : la réception islamique précoce du Coran montre une
tendance a la narrativisation biographique du matériel coranique ; et en 700, un matériel
narratif approprié sur Muhammad contenant des citations scripturaires avait vu le jour,
tandisque Muhammad était également devenu un symbole politique important (en 685-
686, un gouverneur iranien de Abdallah b. al-Zubayr a frappé les premieres pieces de
monnaie existantes mentionnant Muhammad3?, et a partir de 691-2, les pieces de
monnaie de cAbd al-Malik ainsi que les inscriptions du Déome du Rocher invoquent
Muhammad en tant que figure religieuse fondamentale!3. Comment expliquer, alors,
que la Tradition islamique ait si scrupuleusement réussi a séparer les énoncés de son
prophete et les récits exégétiques aveclesquels ces énoncés étaient beaucoup plus

facilement compréhensibles ?

Comme le démontre la comparaison avec la Bible hébraique, les collections de logia
prophétiques semblent avoir une tendance naturelle a attirer les légendes sur la vie et
I'époque du Prophete concerné’®. Il est donc révélateur d'une stabilisation précoce du
Coran que de telles attributions légendaires ne puissent apparemment plus étre
incorporées dans les écritures islamiques et qu'elles doivent étre externalisées dans un
recueil séparé de la littérature. Par exemple, ni le Coran ni le matériel des premiers
chapitres du livre dIsaie ne suggerent que le Prophete en question était un faiseur de
miracles ; dans le cas d'Isafe, cependant, c'est Isaie 38 qui en fait un, alors que dans le cas

de Muhammad, cela se produit dans les hadiths?3>.

De tout ce qui précéde, on retient l'impression constante que le texte coranique a dt se
fixer assez tot. On pourrait objecter que les hypothétiques rédacteurs marwanides du
Coranont pu éviter d'incorporer de véritables récits biographiques, parce qu'ils ne
souhaitaient pas altérer le caractere général du texte en tant que recueil d'énoncés
prophétiques. Sachant que le Coran est dépourvu des techniques les plus minimalistes

de contextualisation biographique, comme l'insertion de suscriptions liant des passages

de Q (24 :11) ("In Search”, 321-6).
132 Heidemann, " Coin Imagery ", 167.

133 1bid,, 170-4.

134 Voir Joseph Blenkinsopp, A I‘Iistog/ O[Propbecy in Israel, édition révisée, Louisville (Kentucky) :Westminster John Knox Press, 100, sur les récits d'Esaie 36-39.

135 La divergence de compréhension de Muhammad qui existe entre le Coran et les hadiths est soulignée dans Donner, Narratives, 50-52.

35



scripturaires spécifiques a certains événements de la vie de Muhammad (contrairement
a Isaie (1 : 1), Jérémie (1 : 1-3), et les diverses suscriptions psalmiques associant le texte
suivant a la vie de David)3¢. Le fait que le corpus coranique tel que nous l'avons regu est
remarquablement peu contaminé par des éléments biographiques comme ceux indiqués
dans les textes de la Bible, mais aussi par ceux de la Bible, la date avancée du milieu du
Vlle siécle pour le moment de la fixation du rasm standard est la meilleure explication de
I'apparition des récits extra-coraniques plus tardifs mais aussi de certaies erreurs

rédactionnelles mineures.

III) Caractéristiques internes du Coran : l'absence de normalisation

linguistique

Une troisiéme caractéristique du Coran qui implique une stabilisation assez
précoce consiste en ses diverses 'aspérités"3’. 11 s'agit, par exemple, de
caractéristiques grammaticales archaiques qui n'ont pas été adaptées a l'usage
ultérieur, comme l'emploi de "an" dans le sens de "de peur" ; par exemple : Q (4: 176)
ou Q (16 : 15)138.

Le cas le plus frappant est sans doute fourni par une poignée de passages qui
violent les regles de base de 'accord des cas en arabe classique : Q (2:177), Q (4: 162),
Q (5: 69) et Q (20: 63)1%. Ces versets semblent avoir déja suscité l'indignation des

premiers musulmans. A ce sujet, on rapporte que ‘Uthman lui-méme, lorsqu'on lui

136 Le cas des suscriptions psalmiques est briévement repris dans Gabriel S. Reynolds, " Le Probleme de la chronologie du Coran ", Arabica 58 (2011) : 477-502, a
500-1, mais seulement pour souligner que, puisque la plupart des spécialistes bibliques critiques ne seraient pas disposés 4 considérer ces titres psalmiques comme des

reflets de faits historiques, nous devrions étre tout aussi méfiants a l'e'gard du lien que la tradition islamique établit entre le Coran et la vie de Muhammad.

A cet e'gard, G.S Reynolds se demande donc de ce que nous pouvons apprendre du fait que, dans le cas des psaumes, de telles références biographiques ont été
incorporées dans le texte scripturaire lui-méme, alors que, dans le cas du Coran, elles ont été reléguées dans la littérature exe’gétique secondaire.

137 L'expression est tirée de Cook, Koran, 134-5.

138 Voir William Wright, A Grammar of the Arabic Language, troisieme édition, révisé par W. Robertson Smith et M. J. de Goeje, 2 volumes, Cambridge : Cambridge
University Press, 1896, vol. 2, 27.

139 Voir John Burton, "Linguistic Errors in the Quran", Journal of Semitic Studies 33/2 (1988) : 181-196. La lecture Hafs an Asim de Q (20 : 63) (in hadhani la-
sahirani..) n'est bien str pas, a proprement Parler, incorrecte, car in al- mukhatfata n'exige pas l'accusatif (voir Wright, Grammar, vol. 2, 81D). D'autre part, il est &
noter qu'une majorité des lecteurs canoniques semble avoir lu inna hadhani, au prix de la correction linguistique (Ahmad Mukhtar “‘Umar et “Abd al-“Al Salim Makram,
Mu[jam a]fqim’ at a/fqur‘.a’ni)g/a, 27 ed., 8 volumes, Kuwait : Dhat al-Salasil, 1988, vol. 4, 89-90). 11 doit donc y avoir eu une forte tradition orale en faveur de inna au
lieu de in al-mukhaffafa ; et il semble Probable que c'était la formulation originale, car c'est stirement la lectiodifficilior. Abu cAmr et d'autres lisent inna /)z’d/)ayn Ja-
sjl)tlr.in, Probablement en allant tacitement a l'encontre du rasm. Ce qui est significatif dans le contexte actuel, c'est que cette tradition orale en faveur de 7nnan'a pas

abouti 4 une modification du rasm.

36



a présenté les copies du Coran dont il avait ordonné la production, y a trouvé des
expressions incorrectes, mais il a donné l'ordre de ne pas les changer « parce que les
Arabes les rétablirons selon leurs langues » (préconisant ainsi une solution conforme
a la distinction massorétique Qre-Ktiv'40) ; et I'épouse de Muhammad, <A’isha, aurait
fait un commentaire sur les erreurs dans certains versets sont : « l'ceuvre des scribes ;
ils I'ont mal écrit » disait-elle!l. Bergstrasser a certainement raison de dire que les
traditions qui enjoignent aux musulmans d'améliorer le texte coranique au fur et a
mesure qu'ils le récitent, ou qui reconnaissent ouvertement que laparole de Dieu est
contaminée par des fautes de frappe, sont probablement des traditions anciennes!42
et pourraient bien dater d'avant 700, ce qui indique que les gens n'ont pas eu a
attendre I'avenement de Sibawayh pour remarquer les problemes susmentionnés, et
pourtant, ni al-Hajjaj, ni personne d'autre ne semble avoir jamais essayé de corriger
le rasm de ces versets. Un cas similaire est celui de Q (3: 96), selon lequel « la premiére
maison [de culte] quia été fondée pour I'humanité est celle de bakka ». Les exégetes
islamiques proposent généralement que l'expression bakka est une variante de makka,
c'est-a-dire la Mecque, mais ils sont obligés de construire des dérivations plutot
complexes de l'expression bakka afin de faire valoir leur point de vue. Ce qui aurait
été de loin la maniere la plus simple de remédier au probleme, et probablement celle
sur laquelle toutes les confessions islamiques majeures auraient pu s'entendre — a
savoir, changer un ba" en un mim — n'était apparemment plus praticable au moment
ou les gens ont commencé a préter une attention sérieuse au verset!43. Dans la Bible
hébraique également, des expressions et des noms de lieux anormaux ou obscurs ont
fréquemment été conservés, mais ils ont souvent donné lieu a des gloses

interprétatives insérées dans le textel44, qui sont a I'évidence absentes du Coran!4.

140 Voir Paul Jouon et Takamitsu Muraoka, A Grammar of Biblical Hebrew, Rome : Editrice Pontificio InstitutoBiblico, 2006, 65-6. Pour un certain nombre d'exemples
dans lesquels les premiers lecteurs du Coran ont adopté cette procédure, voir Beck, "Der cutmanische Kodex", et id. "Die Kodizesvarianten der Amsar", Orientalia
nova series 16 (1947) : 353-376, a 357-8.

" GdQ, vol. 3, 1-6.

2 Jbid., 4

143 Crone, "Two Legal Problems", 20, fait une observation similaire en ce qui concerne certains des termesnotoirement opaques que I'on trouve dans le Coran, qui
n'ont pas non plus été changés en termes plus intelligibles.
144 Michael Fishbane, Biblical Inlerpretation in Ancient Israel, Oxford : Oxford University Press, 1988, 44-65.

!5 August Fischer a soutenu que Q (101: 10-11) constitue une glose ultérieure ("Eine Qoran-Interpolation”, Orientalistische Studien Theodor Noldeke zum siebzigsten

Geburstag gewia’met, édité par Carl Bezold, GieBen : Alfred Topelmann, 1906, 2 volumes, vol. 1, 33-55), mais voir mes commentaires 2

37



La persistance du choc textuel indiqué par des exemples comme ceux qui précedent
s'explique le plus facilement comme la réaction de la communauté islamique primitive
a la mort du messager charismatique qui avait été la seule personne dotée de l'autorité
pour publier et modifier les révélations divines. Quoi qu'il en soit, il va de soi que si
al-Hajjaj ou quelqu'un d'autre avait révisé le texte coranique vers 700, méme a une
échelle tres mineure, les passages tels que ceux mentionnés ci-dessus auraient été les
premiers a étre modifiés, ce qui n'aurait nécessité que 1'échange de quelques lettres et

aurait donc pu se produire presque instinctivement.

Conclusion

Il faut admettre que l'argument de la fin de la section précédente n'est pas
inattaquable.

Premierement, peut-on étre str qu'il n'y a pas eu d'autres passages du genre de
ceux présentés ci-dessus qui ont été corrigés [comme Q (48 : 24), ou 'on obtient makka
au lieu de bakka] ?

Deuxiémement, méme si I'on admet que la majeure partie du corpus coranique
devait exister avant al-Hajjaj et que ce dernier n'a pas corrigé les parties existantes du
texte, cela exclut-il l'insertion de nouveaux éléments ? En d'autres termes, peut-on
exclure que le Coran ait pu constituer un corpus littéraire textuellement stable mais
susceptible d'étre complété ?

De telles objections soulevent évidemment un dilemme en matiere de charge de la
preuve : devons-nous exiger des partisans de I'opinion conventionnelle selon laquelle
le rasm standard du Coran a été fixé vers 650, qu'ils produisent une preuve concluante
de l'absence d'ajouts ultérieurs, ou devons-nous au contraire exiger des érudits qui
insistent sur la possibilité d'ajouts ultérieurs qu'ils prouvent que de tels ajouts existent
effectivement ? Je dirais que la seconde position est plus raisonnable : si les seuls
cygnes que nous connaissons sont des cygnes blancs, c'est aux partisans de I'existence

des cygnes noirs qu’incombe, légitimement, de plaider en faveur de cette affirmation.

http://www.corpuscoranicum‘de/kommentar/index/sure/101/Vers/l, dans la section "Literarkritik" .

38



De méme, tant qu'aucun passage coranique présentant un profil stylistique et
terminologique distinct n'a été placé de maniere convaincante dans un contexte de la
fin du Vlle siecle, la datation traditionnelle du rasm standard vers 650 ou avant (a
I'exception de certaines caractéristiques orthographiques) devrait étre notre datation
par défaut!t. En supposant une datation du milieu du Vlle siecle, peut-on remonter
plus loin ? Méme si l'on souscrit pleinement a I'hypothese selon laquelle le texte
standard du Coran préserve plus fidélement que le C-1 le prototype textuel commun
aux deux textes, et que l'on attribue, selon une probabilité de 3/1, un terminus ante
quem de 646 a San‘a’ 1%, ce prototype ne peut avoir atteint sa cloture qu'a la fin des
années 630. Ainsi, ilsemble sage de concéder que pendant la premiére décennie
environ apres I'année traditionnelle de la mort de Muhammad, 1'héritage littéraire de

ce dernier n'a peut-étre pas encore été entierement fixé148.

Il y a néanmoins de bonnes raisons de croire que la disposition des versets dans la
plupart des sourates remonte a I'époque de Muhammad. Sadeghi et Goudarzi ont
souligné la convergence générale entre les variantes présentées par 1'écriture
inférieure du palimpseste de San‘a’ et ce que la littérature des gira’at nous apprend
sur le spectre des variantes caractérisant les premieres étapes de la transmission du
Coran'#. Sur la base des seules sources littéraires, nous pouvons également accepter
que les différentes recensions aient été en désaccord sur l'inclusion d'une poignée de
courtes sourates (Q 1, 113, 114, ainsi que sourate al-Khal° et sourate al-Hafd)'>°. Mais, ni
le C-1, ni les sources littéraires ne révelent de véritable désaccord sur le contenu de
chaque souratel®’, ce qui accrédite l'idée qu'au moins la majorité d'entre elles
existaient avant la mort de Muhammad. Il convient de répéter que cela n'exclut pas
que les textes existants aient pu, dans une certaine mesure, étre élargis, remaniés et

mis a jour au cours de la premiere décennie post-prophétique.

146 Comme je l'ai souligné Plus haut, le scénario conventionnel, s'il doit étre concilié¢ avec certaines des donnéesétudiées dans cet article, devra étre modifié a deux
égards : premierement, les mesures de ‘Uthman , quelles qu'elles aient été, ne semblent pas avoir immédiatement supplanté des recensions rivales ; deuxi¢émement,
Pendant une grande partie du Vlle siécle, le Coran a peut»étre été utilisé principalement pour la récitation rituelle et dévotionnelle, et non comme une source
normative, certaines parties du corpus étant peut-étre rarement récitéeset transmises uniquement par écrit.

147 Sadeghi et Bergmann, "Codex", 353.

48 Contre 1ibid,, 406-10.

149 Sadeghi et Goudarzi, Sana’ 1", 19.

150 Voir Jeffery, Materials, 21-23 et 180-1 ; GdQ, vol. 2, 33-8 et 40-42.
151 Voir Sadeghi et Goudarzi, San‘@’ 1", 23.

39



En fin de compte, c'est avant tout 1'analyse littéraire rigoureuse de chaque sourate
individuelle qui peut déterminer, s'il y a des raisons de soupgonner qu'elle a pu subir

une altération ou une expansion post-prophétique précoce.

Sources primaires :

Al-Baladhuri, Ansab al-ashraf, vol. 4.1, edited by ‘Abbas, Ihsan (Wiesbaden: Franz Steiner, 1979),
552.

Al-Bukhari, al-Jami‘ al-sahih, ed. Muhibb al-Din al-Khatib and Muhammad Fu’ad ‘Abd al-Baqi, 4 vols
(Cairo: al-Matba‘a al-salafiyya, AH 1400), vol. 3, 337-8, no. 4986-7 (66.3).

Al-Farra', Ma‘ani al-Qur'an, vol. 3, ed. ‘Abd al-Fattah Isma‘l Shalabi and °Ali al-Najdi Nasif (Cairo: al-
Hay'a al-misriyya al-‘amma li-1-kitab), 1955-72, 68 (ad Q 48:26).

Al-Mizzi, Tahdhib al-kamal fi asma’ al-rijal, ed. Ma‘rif, ‘Awwad, 35 vols (Beirut: Mu'assasat al-
risala, 1983-1992), vol. 22, 437-41.

Al-Tabar reports for AH 30 in Annales, ed. M. ]. de Goeje et al. (Leiden: Brill, 1879-1901), series 1,
vol. 5, 2856.

Al-Samhudi, Wafa’ al-wafa bi-akhbar dar al-mustafd, ed. Qasim al-Samarra'l (London: Mu'assasat al-
furgan li-1-turath al-islami), 5 vols, vol. 2, 457.

Al-Ya“qubi (d. early tenth century) ‘Uthman ordered the people to recite ‘ala nuskhatin

wahidatin (al-Ya‘qubi, , Historiae, ed. Houtsma, M. Th.,, vol. 2, Leiden: Brill, 1883, 197.

Ibn Abi Dawid, Kitab al-masahif, 119-20, and al-Zarkashi, , al-Burhan fi ‘ultim al-Qur’an,

ed. Muhammad Abi al-Fadl Ibrahim, 4 vols (Cairo: Dar Ihya’ al-Kutub al-‘Arabiyya, 1957-8), vol. 1,
249.

Ibn ‘Atiyya, al-Muharrar al-wajiz fi tafsir al-kitab al-‘aziz, ed. Sadiq al-Mallah, Ahmad, 2 vols
(Cairo: al-Majlis al-a‘la li-1-shu’tin al-islamiyya, 1974), vol. 1, 66-7.

Ibn Dawiid, Abi, Kitab al-masahif, ed. in Jeffery, Arthur, Materials for the History of the Text of the
Qur'an: The Old Codices (Leiden: Brill, 1937)Google Scholar, 117 (Arabic text).

Ibn Khallikan, Wafayat al-a‘yan wa-anba’ abna’ al-zaman, ed. ‘Abbas, Ihsan (Beirut: Dar
Sadir, 1972 (according to the last volume)), 8 vols, vol. 2, 32.

Ibn Shabba, Ta'rikh al-Madina al-munawwara, ed. Fahim Muhammad Shalttit, 4 vols (Mecca:
n.p., 1979).

40



Ibn Zabala's lost Akhbar al-Madina see now Munt, Harry, “Writing the history of an Arabian holy
city: Ibn Zabala and the first local history of Medina”, Arabica 59, 2012, 1-34.

Ibn ‘Abd al-Hakam, Futiih Misr wa-akhbaruha, ed. Torrey, Charles C. (New Haven: Yale University
Press, 1922),117-8;

Yahya ibn Ya‘mar (also a student of Abti al-Aswad al-Du'ali) see
Sezgin, Geschichte, vol. 9, 33-4.

Muslim ibn al-Hajjaj, Sahih, ed. Muhammad Fu’ad ‘Abd al-Baqj, 5 vols (Beirut: Dar Ihya’ al-Kutub al-
‘Arabiyya, 1991).

Références Bibliographiques

August Fischer has argued that Q 101:10-11 constitute a later gloss (“Eine Qoran-Interpolation”,
in Bezold, Carl (ed.), Orientalistische Studien Theodor Noldeke zum siebzigsten Geburstag
gewidmet (Giefden: Alfred Tépelmann, 1906), 2 vols, vol. 1, 33-55).

Barnes, Jonathan, “Roman Aristotle”, in Philosophia Togata I,
ed. Barnes, Jonathan and Griffin, Miriam, Oxford: Oxford University Press, 1997, 1-69.

Burton, John, “Linguistic errors in the Qur'an”, Journal of Semitic Studies 33/2, 1988, 181-96.

Blenkinsopp, Joseph, A History of Prophecy in Israel, revised edition (Louisville, KY: Westminster
John Knox Press), 100, on the narratives in Isaiah 36-9.

Beck, “Der ‘utmanische Kodex in der Koranlesung des zweiten Jahrhunderts”, Orientalia Nova

Series 14, 1945, 355-73, and id., “Die Kodizesvarianten der Amsar”, Orientalia nova
series 16,1947, 353-76, at 357-8.

Bulliet, Richard W., Islam: The View from the Edge (New York: Columbia University Press, 1994.

Casanova, Paul, Mohammed et la fin du monde: Etude critique sur 1'lslam primitif (Paris: P.
Gauthier, 1911), 141-2.

Crone, Patricia, “Two legal problems bearing on the early history of the Qur'an”, Jerusalem Studies
in Arabic and Islam 18, 1994, 1-37, at 20.

Crone, Patricia and Cook, Michael, Hagarism: The Making of the Islamic
World (Cambridge: Cambridge University Press, 1977), 17-18.

Crone, Patricia and Zimmermann, Fritz, The Epistle of Salim ibn Dhakwan (Oxford: Oxford
University Press, 2001), 189-90, n. 7.

Déroche, Frangois, La transmission écrite du Coran dans les débuts de l'islam: Le codex Parisino-
petropolitanus (Leiden: Brill, 2009), 51-75.

——, Qur'ans of the Umayyads: A FirsT Overview, Leiden: Brill, 2014: 13).

De Prémare, Alfred-Louis, Les fondations de l'islam: Entre écriture et histoire (Paris: Editions du
Seuil, 2002), 278-323;

41



——, Aux origines du Coran: questions d'hier, approches d'aujourd'hui (Paris: Téraedre, 2004);

——, “Abd al-Malik b. Marwan et le processus de constitution du Coran”, in Ohlig, Karl-
Heinz and Puin, Gerd-R. (eds), Die dunklen Anfiange: Neue Fishbane, Michael, Biblical Interpretation
in Ancient Israel (Oxford: Oxford University Press, 1988), 44-65.

Donner, Fred, Narratives of Islamic Origins: The Beginnings of Islamic Historical
Writing (Princeton: Darwin Press, 1998), 35-6.

Dutton, Yasin, “An Umayyad fragment of the Qur'an and its dating”, Journal of Qur'anic
Studies 9, 2007, 57-87.

Ehrman, Bart D., The New Testament: A Historical Introduction to the Early Christian Writings, 5t ed.
(New York and Oxford: Oxford University Press, 2012), 193-4.

Forschungen zur Entstehung und frithen Geschichte des Islam (Berlin: Verlag Hans
Schiler, 2005), 179-210.

Griffith, Sydney H., “Disputing with Islam in Syriac: the case of the monk of Bét
Halé and a Muslim emir”, Hugoye 3.1, 2000, 29-54.

Graham, William, Beyond the Written Word: Oral Aspects of Scripture in the History of
Religion (Cambridge: Cambridge University Press), 110-5.

Gorke, Andreas and Schoeler, Gregor, Die dltesten Berichte tiber das Leben Muhammads: Das Korpus
‘Urwa ibn az-Zubair (Princeton: Darwin Press, 2008), 22-37.

Jeffery, Arthur, Materials for the History of the Text of the Qur'an: The Old
Codices (Leiden: Brill, 1937), 21-3 and 180-1.

Jeffery, Arthur, “Ghevond's text of the correspondence between ‘Umar Il and Leo 1117, Harvard
Theological Review 37, 1944, 269-332

Jotion, Paul and Muraoka, Takamitsu, A Grammar of Biblical Hebrew (Rome: Editrice Pontificio
Instituto Biblico, 2006), 65-6.

Hoyland, Robert, “The content and context of early Arabic inscriptions”, Jerusalem Studies in Arabic
and Islam 21, 1997, 77-101.

Hamdan, Omar, Studien zur Kanonisierung des Korantextes: Al-Hasan al-Basris Beitrdge zur
Geschichte des Korans (Wiesbaden: Harrassowitz, 2006), 135-739.

Hamdan, Studien, summarized in Hamdan, “The second Masahif project: a step towards the
canonization of the Qur'anic text”, in Neuwirth et al. (eds), The Qur’an in Context, 795-835.

Heidemann, Stefan, “The evolving representation of the early Islamic empire and its religion on
coin imagery”, in Neuwirth, Angelika, Sinai, Nicolai and Marx, Michael (eds), The Qur'an in Context:
Literary and Historical Investigations into the Qur'dnic Milieu (Leiden: Brill, 2010), 149-95, at 167.

Kessler, Christel, “Abd al-Malik's inscription in the Dome of the Rock: a reconsideration”, Journal of
the Royal Asiatic Society, 1970, 2-64. Whelan, Estelle, “Forgotten witness: evidence for the early
codification of the Qur’an”, Journal of the American Oriental Society 118, 1998, 1-14.

42



Kohlberg, Etan and Amir-Moezzi, Mohammad Ali, Revelation and Falsification: The Kitab al-
gira'at of Ahmad b. Muhammad al-Sayyari, Leiden: Brill, 2009, 25-6.

Madigan, Daniel, “Reflections on some current directions in Qur'anic studies”, Muslim
World 85, 1995, 345-62, at 353-4.

Mingana, Alphonse, “The transmission of the Kur’an”, Muslim World 7, 1917.

Motzki, Harald, “The collection of the Qur'an: a reconsideration of Western views in light of recent
methodological developments”, Der Islam 78, 2001, 1-34.

——, The Origins of Islamic Jurisprudence: Meccan Figh before the Classical Schools, translated
by Katz, Marion H. (Leiden: Brill, 2002), 108-17.

Noldeke, Theodor, Geschichte des Qorans,
revised by Schwally, Friedrich, Bergstrasser, Gotthelf and Pretzl, Otto, 3 vols
(Leipzig: Dieterich'sche Verlagsbuchhandlung, 1909-38, henceforth GdQ), vol. 2, 49.

——, Geschichte des Qorans,
revised by Schwally, Friedrich, Bergstrasser, Gotthelf and Pretzl, Otto, 3 vols
(Leipzig: Dieterich'sche Verlagsbuchhandlung, 1909-38, henceforth GdQ), vol. 3, 1-6.

Lecker, Michael, “Biographical notes on Ibn Shihab al-Zuhr1”, Journal of Semitic
Studies 41, 1996, 21-63.

Powers, David S., Muhammad Is Not the Father of Any of Your Men: The Making of the Last
Prophet (Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2009).

Rippin, Andrew, “Muhammad in the Qur'an: reading scripture in the 21st century”,
in Motzki, Harald (ed.), The Biography of Muhammad: The Issue of the
Sources, Leiden: Brill, 2000, 298-309.

Rippin, Andrew, “The Function of ashab al-nuziil in Qur'anic exegesis”, Bulletin of the School of
Oriental and African Studies 51, 1988, 1-20.

Robinson, Chase, ‘Abd al-Malik (Oxford: Oneworld, 2005), 100-4

Sadeghi, Behnam and Bergmann, Uwe, “The codex of a companion of the Prophet and the Qur'an of
the Prophet”, Arabica 57, 2010, 343-436.

Sadeghi, Behnam and Goudarzi, Mohsen, “San‘a’ 1 and the origins of the Qur’an”, Der

Islam 87,2012, 1-129.

Sadeghi and Bergmann, “Codex”, 399-405 and appendix 2 (422-3). The four-and-a-half folios
analysed by Sadeghi contain Q 2:191-223, 5:41-54, 15:54-72, 63, 62, 89, and 90:1-6.

Sadeghi and Bergmann, “Codex”, 348 and 353-4.

Schacht, Joseph, The Origins of Muhammadan Jurisprudence (Oxford: Oxford University Press,
corrected edition, 1953).

Sezgin, Fuat, Geschichte des arabischen Schrifttums, 11 vols, 1967-2000, vol. 9, 32-3.

43



Stefan, “The evolving representation of the early Islamic empire and its religion on coin imagery”,
in Neuwirth, Angelika, Sinai, Nicolai and Marx, Michael (eds), The Qur'an in Context: Literary and
Historical Investigations into the Qur'anic Milieu (Leiden: Brill, 2010), 149-95.

Sadeghi and Bergmann, “Codex”, 401. The need for further study is emphasized in Sadeghi and
Bergmann, “Codex”, 347 and 404.
Shoemaker, Death, 153.

Schoeler, Gregor, “The codification of the Qur'an: a comment on the hypotheses of Burton and
Wansbrough”, in Neuwirth et al. (eds), The Qur'an in Context (Leiden: Brill, 2010), 779-94.

Schoeler, Gregor, The Biography of Muhammad: Nature and Authenticity, trans. Vagelpohl, Uwe,
ed. Montgomery, James E. (Abingdon: Routledge, 2011), 38-79.

Shoemaker, Stephen |., “In search of ‘Urwa's Sira: some methodological issues in the quest for
‘authenticity’ in the life of Muhammad”, Der Islam 85, 2011, 257-344, at 310-12.

Shoemaker, Stephen ]., The Death of a Prophet: The End of Muhammad's Life and the Beginnings of
Islam (Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2012), 136-58.

Small, Keith, Textual Criticism and Qur’an Manuscripts (Lanham, MD: Lexington Books, 2011), 36-
44,

Tov, Emanuel, Textual Criticism of the Hebrew Bible, 3rd edition, Minneapolis: Fortress Press, 2012,
67.

Vollers, Karl (ed.), Description de I'Egypte par Ibn Doukmak (Cairo: Imprimerie nationale, 1893).

Wright, William, A Grammar of the Arabic Language, third edition, revised by Smith, W.
Robertson and de Goeje, M. J., 2 vols (Cambridge: Cambridge University Press, 1896), vol. 2, 27

Wansbrough, John, Quranic Studies: Sources and Methods of Scriptural
Interpretation (Oxford: Oxford University Press, 1977), 49

William Graham "The earliest meaning of ‘Qur’an’”, Die Welt des Islams 23 /24, 1984, 361-77°.

i
4||{||.,
i

© Nicola Sinai

www.ahmedamine.net

25/08/2023

44



