
                             
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

      www.ahmedamine.net   

 2023 

Ahmed Amine 

25/08/2023 

 

Quand est-ce que le ductus consonantique  
du Coran a atteint sa forme finale ? 

When did the consonantal skeleton of the Qur’an reach closure ? 
Bulletin of the School of Oriental and African Studies 77 (2014) 



1  

Avec l’aimable autorisation de Nicolai Sinai (Oriental Institute, Université d'Oxford) 

nicolai.sinai@orinst.ox.ac.uk 

 

Quand est-ce que le ductus consonantique  

du Coran a atteint sa forme finale ?1 

Bulletin de l'École des études orientales et africaines 77 (2014) 

 

Lie vers l’article original sur academia.edu : 

https://www.academia.edu/7372306/_When_did_the_consonantal_skeleton_of_the_Quran_reach_closure_Bulletin

_of_the_School_of_Oriental_and_African_Studies_77_2014_273_292_509_521 

 

 

PREMIÈRE PARTIE 
 

Introduction 

La Tradition islamique attribue la promulgation d'un squelette consonantique 

uniforme (rasm) du Coran au troisième calife ʿUthmān (r. 644–656). Le récit le plus connu 

de la normalisation du texte sacré des musulmans est mentionné dans deux relations 

rapportées, entre autres, par al-Bukhārī, avec des chaines de garants (isnād) qui passent 

par Ibn Shihāb al-Zuhrī (m. 124/741–2)2. D'après la première narration (hadith), la 

normalisation aurait été initiée sous le règne du premier calife Abū Bakr (r. 632-634) à 

l'instigation de son futur successeur ʿUmar, c’est alors que le scribe de Muḥammad, Zayd 

b. Thābit fut chargé de collecter toutes les révélations coraniques disponibles, en les 

transcrivant sur des feuillets de parchemin3. 

 
1 Je suis extrêmement reconnaissant à Robert Hoyland, Alan Jones, Christopher Melchert, Behnam Sadeghi et aux deux lecteurs anonymes pour leurs nombreuses 
corrections, objections et suggestions. Le lecteur doit noter que cet article a été soumis déjà en février 2013 et que seules des corrections mineures ont été apportées 
depuis lors. 
2 Al-Bukhārī, al-Jāmiʿ al-ṣaḥīḥ, ed. by Muḥibb al-Dīn al-Khaṭīb and Muḥammad Fuʾād ʿAbd al-Bāqī, 4 vols., Cairo : al-Maṭbaʿa al-salafiyya, AH 1400, vol. 3, 337–8, 
no. 4986–7 (66 :3). 
3 La Tradition islamique est contradictoire sur la question de savoir si Zayd ou quelqu'un d'autre fut le premier à avoir recueilli le Coran (voir Alphonse Mingana, 
“The Transmission of the Kurʾān”, Muslim World 7 (1917) : 223-232, at 224–5). 



2  

Quant à la deuxième tradition, elle décrit comment, lors d'une campagne en Arménie, 

qui aurait eu lieu en l’an 30/650-6514, le commandant Ḥudhayfa b. al-Yamān s'est alarmé 

de la grande divergence des récitations du Coran entre les contingents militaires d'Irak 

et de Syrie. Afin de promouvoir l'uniformité [de la récitation du Coran]5, ʿUthmān a 

ordonné que la recension de Zayd — qui aurait été gardée par Ḥafṣa, la fille de ʿUmar —

doit être copiée dans les codex appropriés (maṣāḥif) qui devaient être expédiés dans les 

différentes régions de l'empire. Les versions divergentes du texte devaient être brûlées. 

Le débat moderne porte essentiellement sur la question de savoir si ce récit peut être 

considéré comme historiquement fiable, la discussion à ce propos a été initié par Paul 

Casanova et Alphonse Mingana, qui ont publié entre 1911 et 1916, des articles qui 

soutenaient que la codification du Coran n'avait eu lieu qu'à l'initiative du calife ʿAbd al-

Malik b. Marwān (685–705) et son gouverneur irakien al-Ḥajjāj b. Yūsuf, peut-être sur la 

base de « traditions antérieures »6. En revanche, Friedrich Schwally, dans son influente 

révision de Nöldeke dans « Geschichte des Qorāns » (1919), a accepté l'origine 

ʿUthmānienne du rasm standard7, une position qui est devenue la datation retenue par 

défaut par la plupart des chercheurs ultérieures.  

Ce n'était qu'en 1977 qu'un retour de bâton contre cette position jugée optimiste se 

produisit. En effet, dans Hagarism, Patricia Crone et Michael Cook avançaient une 

datation au VIIIe siècle pour la compilation du Coran8, et il en est de même pour John 

Wansbrough, qui dans son ouvrage Quranic Studies, qui repousse la clôture du texte 

encore plus loin, jusqu'à la fin du VIIIe siècle9. Néanmoins, il faut noter que la datation 

très tardive de Wansbrough est de plus en plus considérée comme insoutenable110, les 

chercheurs enclins à douter des conclusions de Schwally sont à nouveau attirés par 

 
4 La campagne mentionnée dans le récit d'al-Zuhrī est probablement à identifier avec une campagne qu'al-Ṭabarī rapporte dans les évènements de l'an 30 de l'Hégire 
dans les Annales, éd. Par M. J. de Goeje et al., Leyde : Brill, 1879-1901, série 1, vol. 5, 2856 - voir aussi, Theodor Nöldeke, Geschichte des Qorāns, révisé par Friedrich 
Schwally, Gotthelf Bergsträsser et Otto Pretzl, 3 volumes, Leipzig : Dieterich'sche Verlagsbuchhandlung, 1909-1938 (désormais : GdQ), vol. 2, 49. 
5 Selon al-Yaʿqūbī (d. début du Xe siècle), ʿUthmān ordonna au peuple de réciter ʿalā nuskhatin wāḥidatin (al-Yaʿqūbī, Historiae, ed. M. Th. Houtsma, vol. 2, Leiden : 
Brill, 1883, 197). 
6 Mingana, “Transmission of the Kurʾān According to Christian Writers”, Muslim World 7 (1917): 402–414, at 414, citant Paul Casanova, Mohammed et la fin du 
monde: Étude critique sur l’Islam primitif, Paris: P. Gauthier, 1911, 141–2. 
7 GdQ, vol. 2, 1–121. 
8 Patricia Crone and Michael Cook, Hagarism: The Making of the Islamic World, Cambridge: Cambridge University Press, 1977, 17–18. 
9 John Wansbrough, Quranic Studies : Sources and Methods of Scriptural Interpretation, Oxford : Oxford University Press, 1977, 49. 
10 Voir par exemple Fred Donner, Narratives of Islamic Origins : The Beginnings of Islamic Historical Writing, Princeton : Darwin Press, 1998, 35–63 and Patricia 
Crone, “Two Legal Problems Bearing on the Early History of the Quran”, Jerusalem Studies of Arabic and Islam 18 (1994) : 1–37, here 16–18. 



3  

l'hypothèse d'une « date mi-omeyyade » pour la fixation du rasm coranique standard11. 

Par voie de conséquence, une datation conjecturale du Coran à l'époque de ʿ Abd al-Malik 

a acquis une popularité remarquable ces dernières années. Chase Robinson12, Alfred-

Louis de Prémare13, David Powers14 et Stephen Shoemaker15, tous estiment qu'une 

codification du Coran sous ʿ Abd al-Malik est beaucoup plus probable que sous ʿ Uthmān, 

ou du moins ces chercheurs estiment que le texte coranique était resté ouvert à une 

révision importante jusqu'aux alentours de l’an 700 EC. 

L'époque où les islamologues étaient confrontés à un choix entre la datation 

coutumière du Coran à 650 EC (ou même plus tôt) et la datation très tardive de 

Wansbrough — désormais un homme de paille facilement vaincu — est donc révolue.  

Certes, Harald Motzki a fait un cas convaincant pour retracer les traditions sur la 

collection du Coran sous Abū Bakr et sa diffusion officielle sous ʿUthmān du moins 

jusqu'à l’époque d’Ibn Shihāb al-Zuhrī16,  supplantant ainsi l'affirmation de Mingana 

selon laquelle ces traditions ne sont pas attestées avant le IXe siècle. Pourtant, comme 

Shoemaker l'a souligné, à juste titre, ces résultats ne sont pas inconciliables avec 

l'hypothèse de Paul Casanova et d’Alphonse Mingana17. Plus pertinent encore pour le 

sujet qui nous préoccupe est le travail révolutionnaire réalisé par Behnam Sadeghi et 

Mohsen Goudarzi sur le célèbre palimpseste "Ṣanʿāʾ 1", dont une grande partie est 

conservée dans « Dār al-Makhṭūṭāt » à Ṣanʿāʾ, sous le nom de DAM 01-27.118.  

Les auteurs ont depuis édité quarante folios du script inférieur de ce manuscrit, qui 

constitue actuellement notre seul témoin matériel d'une recension non standard du 

squelette consonantique du Coran19. 

 
11 Crone, “Two Legal Problems” (deux problèmes légaux). 
12 Chase Robinson, ʿAbd al-Malik, Oxford : Oneworld, 2005, 100–104. 
13 Alfred-Louis de Prémare, Les fondations de l’islam : Entre écriture et histoire, Paris : Éditions du Seuil, 2002, 
278–323 ; id., Aux origines du Coran : questions d’hier, approches d’aujourd’hui, Paris : Téraèdre, 2004 ; id., “ʿAbd al-Malik b. Marwān et le Processus de 
Constitution du Coran”, in : Die dunklen Anfänge: Neue Forschungen zur Entstehung und frühen Geschichte des Islam, ed. By Karl-Heinz Ohlig and Gerd-R. 
Puin, Berlin : Verlag Hans Schiler, 2005, 179–210. 
14 David S. Powers, Muḥammad Is Not the Father of Any of Your Men : The Making of the Last Prophet, Philadelphia : University of Pennsylvania Press, 2009. 
15 Stephen J. Shoemaker, The Death of a Prophet: The End of Muhammad’s Life and the Beginnings of Islam, 
Philadelphia : University of Pennsylvania Press, 2012, 136–158. 
16 H. Motzki, “The Collection of the Quran : A Reconsideration ofWestern Views in Light of Recent Methodological Developments”, Der Islam 78 (2001): 1-34. 
17 Shoemaker, Death, 148. 
18 Behnam Sadeghi and Uwe Bergmann, “The Codex of a Companion of the Prophet and the Quran of the Prophet”, Arabica 57 (2010): 343–436, at 344. 
19 Behnam Sadeghi and Mohsen Goudarzi, “Ṣanʿāʾ 1 and the Origins of the Quran”, Der Islam 87 (2012): 1–129. 
Sadeghi has informed me that the Grand Mosque of Ṣanʿāʾ houses forty more folios of the palimpsest. 



4  

Le type de texte attesté par le scriptio inferior ("C-1") est manifestement une version du 

Coran, comme nous allons le voir, mais qui présente de fréquentes divergences par 

rapport au rasm standard.  Les différences en question vont de la personne grammaticale 

des verbes et des suffixes à l'omission, l'ajout et la transposition de mots et phrases 

brèves. Le C-1 présente également un ordre différent des sourates, bien que l'ordre des 

versets dans les sourates montre presque aucun écart par rapport au rasm standard20. 

A ce propos, il est important de noter qu’il existe maintenant des preuves scientifiques 

considérables que le palimpseste est très ancien, avec Bergmann, Sadeghi a soumis un 

folio errant qui semble avoir appartenu à l'origine au palimpseste à une datation au 

radiocarbone, qui a donné une probabilité de 95 % que le parchemin ait été produit (c'est-

à-dire que l'animal ait été tué) entre 578 et 669 EC ; la probabilité que le matériau soit 

antérieur à 655.5 EC est de 91,8 % (pour 660.5 EC : 95,5 %)21 .  

Si l'on fait l'hypothèse raisonnable que le parchemin a été utilisé relativement 

rapidement après la mort de l'animal*, une datation pré-660 de Ṣanʿāʾ 1 semble 

actuellement l’évaluation la plus plausible, malgré le fait que la datation au radiocarbone 

produit des dates trop précoces de plusieurs décennies22. Cela réduit considérablement 

l'éventail des hypothèses viables sur l'histoire du contenu textuel du Coran et rend 

hautement probable qu'en 660 une partie considérable du corpus coranique, bien qu'avec 

de nombreuses divergences, avait atteint un niveau largement familier dans sa forme. 

On peut aussi suivre Sadeghi en acceptant que le palimpseste ne forme pas un terminus 

post quem pour le rasm standard : son effacement pour faire place à la version standard 

du Coran n'implique pas que ce dernier ne peut avoir surgi qu'après que le palimpseste 

ait été produit23, néanmoins, des experts comme Robinson ou Shoemaker insisteraient 

 
20 Ibid., 23. 
21 Sadeghi et Bergmann, "Codex", 348 et 353-4. Selon François Déroche, dans Qurʾans of the Umayyads: 
A First Overview, Leiden : Brill, 2014, p.13, une datation au carbone de deux autres échantillons du palimpseste Ṣanʿāʾ a été commandée par Christian Robin, donnant 
des fourchettes de dates : [543-643 CE] et étrangement [|433-599 CE]. Déroche n’ayant pas donné de détails supplémentaires, il nous semble préférable pour l'instant 
de se fier aux résultats de Sadeghi et Bergmann, bien que des mesures supplémentaires soient sans doute nécessaires. 
*Note du traducteur : pour l’établissement d’un mushaf officiel, l’abatage des moutons est spécialement réalisé pour cet effet ; par conséquent, l’usage de leurs peaux 
est assez précoce pour la confection du parchemin (F. Déroche, BNF : http://classes.bnf.fr/dossisup/supports/art13d.htm ) 
22 Le parchemin d'un autre folio coranique ancien a été daté, avec une probabilité de 95,2%, de 609-94 ; voir Yasin Dutton, "An Umayyad Fragment of the Qur'an 
and its Dating", Journal of Qur'anic Studies 9 (2007) : 57-87 à 63-4. Pour une discussion des limites de la datation au carbone, voir Déroche, Qurʾans of the Umayyads, 
11-14, notant, entre autres, que la datation au C14 du célèbre "Coran des Nourrices", qui selon son colophon a été achevé en 1020, a donné une fourchette de dates 
entre 871 et 986 CE, avec une probabilité de 95%. Voir aussi la note précédente. 
23 Sadeghi and Bergmann, “Codex”, 383–4. Sadeghi’s attempt to show that the standard rasm preserves an older prototype of the Quran more faithfully than C-
1 will be discussed in the second part of this article. 



5  

probablement encore sur la possibilité que le rasm standard complet du Coran n'ait 

émergé que dans la deuxième moitié du VIIe siècle, peut-être à la suite d'une révision 

parrainée par l'État des recensions préexistantes, impliquant un dernier épisode 

d'activité éditoriale24. C’est l’’hypothèse qui postule que le texte coranique, bien qu'ayant 

atteint une forme reconnaissable en 660, continua d'être retravaillé et révisé jusqu'à 

environs 700 EC. Pour plus de commodité, je baptiserai ce scénario « le modèle du canon 

émergent ».  

L'enjeu n'est évidemment pas mineur, puisque pendant les soixante ou soixante-dix 

ans qui ont suivi la mort de Muḥammad, une refonte importante de sa prédication 

originale aurait pu avoir lieu. La suite de cet article propose d’entreprendre une 

évaluation systématique des différents types d'arguments qui peuvent converger pour 

ou contre le modèle susmentionné. 

 

I. Preuve en faveur d'une clôture du « rasm » vers la fin du VIIe siècle 

 

1-Preuve épigraphique 

D’après son avis de construction, le Dôme du Rocher a été achevé en 72 AH = 691-225. 

A l’intérieur du Dôme, l’une des arcades présente deux inscriptions en mosaïque 

composées d'une série de segments coraniques entrecoupés de plusieurs instances de la 

basmala, diverses formes de la shahāda, et bénédictions [formules d’eulogie] à l’égard de 

Muḥammad et de ʿIsā (Jésus). Les parties omeyyades des plaques de cuivre sur l'entrée 

est et nord du Dôme enchaînent également un certain nombre de phrases coraniques26 

Dans les deux cas, le matériel coranique diverge dans un certain nombre de cas du rasm 

standard : par exemple, une phrase de Q (64: 1) et deux autres de Q (57: 2) sont 

confondues en une déclaration de toute-puissance divine qui apparaît deux fois27 ; et sur 

l'une des plaques de cuivre, Q (7: 156), une déclaration divine à la première personne, 

 
24 Voir par exemple, Robinson,ʿAbd al-Malik, 104. 
25 Les inscriptions sont transcrites dans Christel Kessler, "ʿAbd al-Malik's Inscription in the Dome of the Rock : A Reconsideration", Journal of the Royal Asiatic 
Society (1970) : 2-64 ; pour une traduction des inscriptions et des plaques, voir EstelleWhelan, "ForgottenWitness : Evidence for the Early Codification of the Quran", 
Journal of the American Oriental Society 118 (1998): 1-14. 
26 Ibid. 
27 La phrase islahu l-mulku wa-lahu l-ḥamdu [de Q (64 : 1) ; Q (57 : 2) commence par une phrase similaire lahu mulku lsamawāti wa-l-arḍi]yuḥyī wa-yumītu                      
[de Q (57:2)]wa-huwa ʿalā kulli shayʾin qadīrun [conclut à la fois Q (57 : 2 et Q (64 : 1)] (Kessler, "ʿAbd al-Malik's Inscription", 4 et 9). 



6  

apparaît à la troisième personne (des observations similaires s'appliquent à l'utilisation 

du matériel coranique dans les premiers graffitis islamiques28). Pour Robinson, tout cela 

suggère que "les textes coraniques doivent être restés au moins partiellement fluides 

jusqu’à la fin du VIIe et au début du VIIIe siècle"29. Shoemaker emboîte le pas en 

qualifiant les inscriptions du Dôme du Rocher : « c’est peut-être le support le plus 

proéminent et incontournable » de la « relative instabilité du Coran au moment de la 

construction de l’édifice »30. 

Certes, compte tenu de la forte probabilité d'une date antérieure à 660 de Ṣanʿāʾ 1, une 

telle instabilité devait avoir des limites claires, mais pour autant que le palimpseste ait 

été publié jusqu'à présent, il n'est pas, par exemple, inconciliable avec une affirmation 

hypothétique selon laquelle Q 112 pourrait être un texte marwanide en plus du Coran31, 

ou que la déclaration de la toute-puissance divine sur l'arcade du Dôme n'ont peut-être 

été retravaillés que par la suite dans les premiers couplets des sourates 64 et 57. Encore 

faut-il évidemment se demander si d'autres interprétations sont possibles.  

Étonnamment, De Prémare est beaucoup moins sûr que Robinson et Shoemaker de la 

force probante des données épigraphiques32 et il recommande de revoir une telle 

évaluation. Estelle Whelan a fait valoir que les divergences du type décrit ci-dessus 

peuvent être considérées comme résultant d’une adaptation des citations coraniques à 

leur contexte épigraphique, procédé également observable dans des inscriptions 

ultérieures33. Par exemple, une conversion de Q (7: 156) du premier au troisième 

personne aurait pu servir à la mettre en conformité avec la citation précédente Q (6 : 12), 

également à la troisième personne.  

Même si l'explication de Whelan n'est peut-être pas la seule défendable, elle constitue 

certainement une manière parfaitement satisfaisante de rendre compte de la preuve : le 

rejet brutal par Shoemaker de son article comme une « plaidoirie spéciale » est donc une 

 
28 Robert Hoyland, “The Content and Context of Early Arabic Inscriptions”, Jerusalem Studies in Arabic and Islam 21 (1997): 77–101, at 87–8. 
29 Robinson,ʿAbd al-Malik, 103. Robinson also draws attention to similar divergences in early literary texts, such as Ḥasan al-Baṣrī’s letter to ʿAbd al-Malik (cf. Michael 
Cook, The Koran: A Very Short Introduction, Oxford: Oxford University Press, 2000, 120–122). 
30 Shoemaker, Death, 148. 
31 Sur l'utilisation de Q 112 sur les pièces de monnaie marwanides, voir Stefan Heidemann, "The Evolving Representation of the Early Islamic Empire and its Religion 
on Coin Imagery", in:The Qurʾān in Context. Islamic Empire and its Religion on Coin Imagery", in: The Qurʾān in Context : Investigations into the Qurʾānic Milieu, 
ed. by Angelika Neuwirth, Nicolai Sinai, and MichaelMarx, Leiden : Brill, 2010, 149-195, à 184-6. 
32 De Prémare, “Processus de Constitution”, 183. 
33 Estelle Whelan, “Forgotten Witness”, p.6. 



7  

manière très cavalière et inquiétante [pour la recherche]34. En substance, les données 

épigraphiques ne sont pas déterminantes et peuvent être compatibles à la fois avec la 

vision traditionnelle de la codification du Coran mais également avec le modèle du canon 

émergent. 

 

     2-Al-Ḥajjāj b. Yusuf et le Coran 

Au moins deux gouverneurs omeyyades de Bassorah et de Kufa semblent avoir joué 

un rôle dans l’histoire textuelle du Coran.  

Le premier cas : ʿUbaydallāh b. Ziyād (m. 67/686). 

Selon un rapport qu'Ibn Abī Dāwūd fait remonter à son scribe Yazīd al-Fārisī, 

ʿUbaydallāh a ajouté alfay ḥarfin au codex, qui pourrait être soit traduit par "deux mille 

lettres » ou, plus remarquablement, comme « deux mille mots »35. Ibn Abī Dāwūd 

explique que ce que ʿUbaydallāh b. Ziyād a fait était de changer l'orthographe des 

mots « qālū » qui dérive de « q-l-w » et « kānū » qui vient de « k-n-w » en « q-ʾ-l-w-ʾ » et 

« k-ʾ-n-w-ʾ ». Il n'est pas évident à première vue, d’affirmer que cela reflète le sens 

originel de la tradition. De Prémare, manifestement attiré par une conception 

maximaliste de « alfay ḥarfin » comme étant "deux mille mots", rejette l’interprétation 

d’Ibn Abī Dāwūd au motif qu'une orthographe complète de « ā/alif » se trouve déjà dans 

l’inscription de Muʿāwiya sur un barrage près d'al-Ṭāʾif, qui lui suggère qu'à l'époque de 

ʿUbaydallāh b. Ziyād, cette orthographe était devenue la norme dans les manuscrits 

coraniques et n'a donc plus besoin d'être promus36. Cependant, ce raisonnement est 

démenti par la variation dans l'orthographe des « alif » dans les premiers manuscrits 

coraniques37. À première vue, il y a donc autant de raisons de considérer le rapport 

comme associant ʿUbaydallāh à un passage croissant à l'orthographe pleine tout comme 

considérer qu'il reflète une refonte majeure de l’Écriture [le Coran]38. 

 
34Shoemaker, Death, p. 321, n. 132. 
35 Ibn Abī Dāwūd, Kitāb al-maṣāḥif, ed. In Arthur Jeffery,Materials for the History of the Text of the Qurʾān: The Old Codices, Leiden: Brill, 1937, 117 (Arabic 
text). 
36 De Premare, Fondations, 293–4. 
37 See Keith Small,Textual Criticism and Qurʾān Manuscripts , Lanham (Maryland): Lexington Books, 2011, 36–44; François Déroche, La transmission écrite du 
Coran dans les débuts de l’islam: Le codex Parisinopetropolitanus, Leiden: Brill, 2009, 51–75. 
38 Voir GdQ, vol. 3, 256. - Pour une interprétation différente de la tradition, qui présuppose la lecture alifay ḥarfin, " les deux alifs d'un mot ", voir Omar Hamdan, 
Studien zur Kanonisierung des Koran textes : Al-Ḥasan al-Baṣrīs Beiträge zur Geschichtes des Korans,Wiesbaden : Harrassowitz, 2006, 135-7. Selon Hamdan, ce que 
ʿUbaydallāh a fait, c'est d'émender li-llāhi dans Q (23: 87) et (23: 89) jusqu’à allāhu en insérant deux alifs. Cette interprétation a le mérite de permettre de voir comment 
Yazīd al-Fārisī a pu expliquer la mesure de ʿUbaydallāh en disant que ce dernier était né dans le quartier basran de Kallāʾ : la lecture allāh au lieu de li-llāhi semble 



8  

 

Passons maintenant au second cas : al-Ḥajjāj b.Yusuf (m.95/714) 

Le vif intérêt que le gouverneur iraqien de ʿAbd al-Malik via al-Ḥajjāj, aurait porté au 

texte coranique39. On rapporte qu'al-Ḥajjāj a une fois convoqué un groupe de lecteurs 

[récitateurs] du Coran afin de compter les consonnes, les mots et les versets du texte, et 

de le diviser en sections de longueur égale40. Il est également crédité d'avoir demandé à 

ses scribes, ou plus précisément un Naṣr b. ʿĀṣim (m. 89/707–8), élève d'Abū al-Aswad 

al-Duʾalī, pour introduire des signes diacritiques dans les manuscrits41. Ce qui pourrait 

constituer une synthèse secondaire de tels rapports a été fournie par l'exégète Ibn ʿ Aṭiyya 

(m. 541/1146-7), qui rapporte qu’al-Ḥajjāj, sur ordre de ʿAbd al-Malik, a chargé al-Ḥasan 

al-Baṣrī et Yaḥyā b. Yaʿmar de doter le Coran de signes diacritiques et de voyelles, puis 

il fait diviser le texte en aḥzāb, et enfin il entame la rédaction d'un livre sur les variantes 

de lecture42. En outre, Ibn Abī Dāwūd, d’après le Basrien ʿ Awf b. Abī Jamīla (m. 147/764-

5) 43, transmet une liste de onze passages pour lesquels al-Ḥajjāj aurait « changé » le rasm 

ʿUthmānien, principalement en ajoutant ou en soustrayant des lettres simples44. 

Les sources non islamiques sont plus radicales et dépeignent al-Ḥajjāj comme ayant 

joué un grand rôle dans la réécriture du texte islamique. L’apologète chrétien ‘Abd al-

Masīḥ al-Kindī affirme : « qu’il n’y a pas un seul codex où al-Ḥajjāj n’avait pas rajouté ou soustrait 

 
avoir été une variante spécifiquement basrienne qui aurait été contenue dans le codex d'al-Ḥasan al-Baṣrī (Hamdan, Studien, 
136) et dans le codex que ʿUthmān avait expédié à Basra (Michael Cook, "The Stemma of the Regional Codices of the Koran", Graeco-Arabica 9-10 (2004) : 89-104, à 
94). Hamdan cite également une tradition transmise par al-Dānī qui affirme que ʿUbaydallāh a "ajouté deux alifs" à Q (23 :87.89). 
39 Voir Hamdan, Studien, summarized in id., “The Second Maṣāḥif Project : A Step towards the Canonization of the Qur’anic Text”, in : Neuwirth et al. (eds.),The 
Qurʾān in Context, 795–835. 
40 Ibn Abī Dāwūd, Kitāb al-maṣāḥif, 119-20, et al-Zarkashī, al-Burhān fī ʿulūm al-Qurʾān, édité par Muḥammad. Abū al-Faḍl Ibrāhīm, 4 vol., Le Caire : Dār Iḥyāʾ al-
Kutub al-ʿArabiyya, 1957-8, vol. 1, 249. Dans de nombreux manuscrits bibliques manuscrits bibliques, des comptes de mots similaires - appelés " final Masorah " - 
apparaissent à la fin des mushafs individuels (Emanuel Tov, Textual Criticism of the Hebrew Bible, 3e édition, Minneapolis : Fortress Press, 2012, 67). 
41 Ibn Khallikān, Wafayāt al-aʿyān wa-anbāʾ abnāʾ al-zamān, éd. par Iḥsān ʿAbbās, Beyrouth : Dār Ṣādir, 1972 (selon le dernier tome), 8 volumes, tome 2, 32. Hamdan 
cite une tradition très similaire de Ḥamza al-Iṣfahānī (voir la citation arabe dans Studien, 146, n. 84). Sur Naṣr ibn ʿĀṣim, voir Fuat Sezgin, Geschichte des arabischen 
Schrifttums, 11 vol., 1967-2000, vol. 9, 32-3). 
42 Ibn ʿAṭiyya, al-Muḥarrar al-wajīz fī tafsīr al-kitāb al-ʿazīz, édité par Aḥmad Ṣādiq al-Mallāḥ, 2 vols, Le Caire : al-Majlis al-aʿlā li-l-shuʾūn al-islāmiyya, 1974, vol. 1, 
66-7. Sur Yaḥyā ibn Yaʿmar (également élève d'Abū al-Aswad al-Duʾalī), voir Sezgin, Geschichte, vol. 9, 33-34. -Si Hamdan a travaillé de manière pionnière sur une 
quantité massive de sources arabes, il procède sur la base d'une hypothèse discutable selon laquelle tous les rapports relatifs à l'intérêt d'al- Ḥajjāj pour le texte coranique 
ou à son interaction avec les spécialistes du Coran doivent être interprétés sur le modèle d'un projet éditorial unifié impliquant la nomination d'un " comité de projet 
", la mise en œuvre successive de divers " objectifs de projet ", et enfin la publication des résultats. Ce cadre très ordonné semble s'inspirer d'Ibn ʿAṭiyya (sur la base 
duquel Hamdan, Studien, 140-1, date les mesures d'al-Ḥajjāj à 703-4), mais Hamdan n'aborde pas la possibilité que le récit ordonné de ce dernier puisse être une 
tentative rétrospective d'imposer une sorte d'ordre primordial au matériel concernant al-Ḥajjāj. Par exemple, à part Ibn ʿAṭiyya, les rapports décrivant comment al-
Ḥajjāj a initié un comptage des consonnes du texte et sa division en sections ne mentionnent pas mentionnent pas l'insertion de diacritiques, ni que ces mesures ont 
eu lieu à Wāsiṭ. 
43 Pour cela voir al-Mizzī, Tahdhīb al-kamāl fī asmāʾ al-rijāl, ed. by ʿAwwād Maʿrūf, 35 vols., Beirut: Muʾassasat alrisāla, 1983–1992, vol. 22, 437–441. 
44 Ibn Abī Dāwūd, Kitāb al-maṣāḥif, 49–50 and 117–8 ; Hamdan, Studien, 166–170. Two examples are lam yatasanna >lam yatasannah (both words can be 
synonyms: Edward William Lane, Arabic-English Lexicon, London : Williams and Norgate, 1863, 1149b) at Q (2: 259) and sharīʿatan >shirʿatan at Q (5: 48). 



9  

des passages » (des remaniements qui auraient directement concerné les Omeyyades et les 

ʿAbbassides). Il fit ensuite envoyer six copies maîtresses en Égypte, Damas, Médine, La 

Mecque, Koufa et Bassorah, tandis que les "précédents codex" étaient effacés à l'huile 

bouillante, imitant ainsi l’action de ʿUthmān auparavant45. 

Une accusation similaire apparaît dans une présumée lettre de l'empereur byzantin 

Léon III (717-741) au calife ʿUmar II (717-720) qui est citée par le chroniqueur arménien 

du VIIIe siècle Łewond : « on connaît, entre autres, un certain al-Ḥajjāj, nommé par vous gouverneur 

de la Perse, qui a fait ramasser vos livres anciens, qu'il a remplacés par d'autres composés par lui-même, 

selon son goût, et qu'il a propagés partout dans votre nation46 ». 

Des étapes similaires, bien que moins radicales, sont également évoquées dans les 

textes islamiques. Les historiens Ibn Shabba (m. 262/875-6) et al-Samhūdī (m. 911/1506) 

affirment qu'al-Ḥajjāj fit envoyer des copies du Coran dans les principales villes de 

l'empire47. Al-Samhūdī, se basant sur Ibn Zabāla (m. après 199/814)48 nous informe en 

outre qu'al-Ḥajjāj fut le premier à distribuer les maṣāḥifs non seulement aux métropoles 

(ummahāt al-qurā), comme ʿUthmān l'avait fait par le passé, mais aussi aux petites villes 

(qurā)49.  Le fait qu'al-Ḥajjāj a envoyé un codex coranique jusqu'en Égypte est confirmé 

par Ibn ʿAbd al-Ḥakam (m. 257/871), Ibn Duqmāq et al-Maqrīzī50. 

 
45 Mingana, “Transmission”, 409, and Casanova, Mohammed, 119. Pour le texte arabe, voir George Tartar, Dialogue Islamo-Chrétien sous le calife al-Ma’mun 
[sic!] (813–834) : Les Épîtres d’al-Hâshimî et d’al-Kindî, Thèse pour le Doctorat de 3° cycle, Strasbourg 1977, 117–8. 
46 Arthur Jeffery, “Ghevond’s Text of the Correspondence between ʿUmar II and Leo III”, Harvard Theological Review 37 (1944): 269–332, at 298. Voir également 
Robert Hoyland, Seeing Islam as Others Saw It: A Survey and Evaluation of Christian, Jewish and ZoroastrianWritings on Early Islam, Princeton: Darwin Press, 
490–501. 
47 Ibn Shabba,Taʾrīkh al-Madīna al-munawwara, ed. by Fahīm Muḥammad Shaltūt, 4 vols., Mecca: n. p., 1979, vol 1, 7–8; al-Samhūdī, Wafāʾ al-wafā bi-akhbār dār 
al-muṣtafā, ed. by Qāsim al-Sāmarrāʾī, London: Muʾassasat al-furqān li-l-turāth al-islāmī, 5 vols., vol. 2, 457. See also Hamdan, Studien, 171, n. 198 and n. 200. 
48 Ibn Zabāla’s, Akhbār al-Madīna, voir Harry Munt, “Writing the History of an Arabian Holy City: Ibn Zabāla and the First Local History of Medina”, Arabica 
59 (2012): 1–34. 
49 "Al-Ḥajjāj ibn Yūsuf a envoyé des maṣāḥif aux métropoles (ummahāt al-qurā), et il a envoyé un grand de ces musḥafs à Médine. Il fut le premier qui envoya des 
codex aux villes (wa-huwa awwalu man arsala bi-l-maṣāḥifi ilā l-qurā)  …" - De Prémare soutient que cette déclaration contredit le récit traditionnel selon lequel 
ʿUthmān aurait envoyé des copies de sa recension aux capitales provinciales, car il résume le rapport d'al-Samhūdī comme décrivant "le premier envoi d'un muṣḥaf 
officiel dans les capitales, alors que cette primeur est habituellement attribuée à ʿUṯmān" ("Processus de Constitution", 200 ; De même, Fondations, 296). Or ce qui 
génère la prétendue contradiction n'est que le fait que de Prémare assimile ici les qurā aux "capitales" (le passage est traduit correctement, avec « ummahāt al-qurā » 
pour capitales et « qurā » pour villes, dans son livre "Processus de Constitution", 199, et Fondations, 461). Quelle que soit la façon dont on juge l'historicité des 
mesures de ʿUthmān, il n'y a sûrement aucune incohérence entre la proposition selon laquelle ʿUthmān a envoyé des codex coraniques dans les « amṣār » et la 
proposition selon laquelle al-Ḥajjāj a été le premier à distribuer des codex aux qurā. 
50 Ibn ʿAbd al-Ḥakam, Futūḥ Miṣr wa-akhbāruhā, ed. by Charles C. Torrey, New Haven: Yale University Press,1922, 117–8, quoted afterMathieu Tillier, review of 
Déroche, « Transmission », Journal of Qur’anic Studies 13 
(2011) : 109–115 ; Karl Vollers (ed.), Description de l’Egypte par Ibn Doukmak, Cairo : Imprimerie nationale, 
1893, vol. 1, 72 ; Mingana, “Transmission”, 231 ; GdQ, vol. 3, 104, n. 1; Hamdan, Studien, 172, with n. 201; de 
Prémare, “Processus de Constitution”, 198–9. 



10  

Apparemment, la stratégie de diffusion d'al-Ḥajjāj incluait également la nouveauté 

d'instituer la récitation du Coran basée sur le codex dans les mosquées51. Les sources 

islamiques rapportent également quelques mesures répressives : par exemple, al-Ḥajjāj 

aurait créé un petit groupe de travail chargé d'inspecter les codex coraniques et de 

détruire ceux qui étaient jugés " en désaccord avec le codex ʿUthmānien " (pour lesquels 

leurs propriétaires recevaient une amende de compensation de soixante dirhams)52; et al-

Farrāʾ (m. 207/822-3) mentionne que le codex d'al-Ḥārith ibn Suwayd, qui était 

apparemment basé sur la recension d'Ibn Masʿūd, a été "enterré pendant les jours d'al-

Ḥajjāj"53. 

Par ailleurs, Alfred-Louis de Prémare a compilé un certain nombre d'énoncés attribués 

à ʿAbd al-Malik et à al-Ḥajjāj qui semblent à première vue étayer la supposition que les 

deux étaient engagés dans une importante activité rédactionnelle54. Parmi ces narrations 

se trouve un rapport dans Ansāb al-ashrāf d’al-Balādhurī dans lequel ʿAbd al-Malik 

décrit le rôle important de Ramaḍān dans sa vie en disant que c'est durant ce mois-ci          

« jamaʿtu l-Qurʾāna » ce qui signifie « recueilli » mais aussi « mémorisé » le Coran55.             

Et selon une tradition dans Ṣaḥīḥ Muslim, al-Ḥajjāj chargea un jour son auditoire lors d'un 

sermon : « allifū l-Qurʾāna kamā allafahu Jibrīl...56 » – une injonction que Alfred-Louis De 

Prémare traduit par : « Composez le Coran comme Gabriel l'a composé ». !" et considère avoir 

été « adressée aux scribes chargés de la tâche de la composition du Coran "taʾlīf al-Qurʾān" »57. 

 

 

 
51 Al-Samhūdī, Wafāʾ, vol. 2, 456-7 (cf. Hamdan, Studien, 172). Cette information est citée sur l'autorité de Mālik, qui exprime ensuite sa désapprobation de l'innovation. 
Celle-ci est à son tour suivie d'une déclaration défendant la lecture des codex dans les mosquées, et d'une autre tradition, citée par Ibn Shabba, qui affirme que la 
pratique de la lecture du Coran dans les mosquées n'est pas une innovation, une pratique consistant à faire lire le Coran à partir d'un codex dans la mosquée chaque 
matin était déjà établie par ʿ Uthmān. La reconstruction la plus directe du matériel semble être que al-Ḥajjāj était en effet responsable de l'instauration de cette pratique, 
que son innovation est ensuite devenue un sujet de controverse, générant à la fois des commentaires favorables et défavorables. Ainsi, les défenseurs de la dite pratique 
ont finalement eu recours à la diffusion d’une tradition de légitimation en invoquant un précédent sous ʿUthmān. 
52 Hamdan, Studien, 170-1. Hamdan place ce rapport sous le titre "Diffusion des nouvelles copies du Coran produites pendant le projet ‘‘Maṣāḥif’’, mais ce lien n'est 
pas évident à partir de la citation elle-même. - Edmund Beck, "Der ʿuṯmānische Kodex in der Koranlesung des zweiten Jahrhunderts", Orientalia nova series 14 (1945), 
355-373 suggère qu'al-Ḥajjāj a seulement tenté d'éliminer les codex utilisés pour la récitation publique et l'enseignement. 
53 Al-Farrāʾ, Maʿānī al-Qurʾān, vol. 3, ed. by ʿAbd al-Fattāḥ Ismāʿīl Shalabī and ʿAlī al-Najdī Nāṣif, Cairo: al-Hay ʾa al-miṣriyya al-ʿāmma li-l-kitāb, 1955–1972, 68 (ad 
Q 48:26). I owe this reference to Beck, “Der ʿuṯmānische Kodex”, 355, n. 4. 
54 De Prémare, “Processus de Constitution”, p. 189–206. 
55 Mingana, “Transmission”, 230 ; de Prémare, Fondations, 297. L'interprétation de l'énoncé par De Prémare est approuvée dans Etan Kohlberg and M. Ali Amir-
Moezzi, Revelation and Falsification:  Kitāb al-qirāʾā of Aḥmad b. Muḥammad al-Sayyārī, Leiden: Brill, 2009, 20. 
56 Muslim ibn al-Ḥajjāj, Ṣaḥīḥ, ed. Muḥammad Fuʾād ʿAbd al-Bāqī, 5 vols., Beirut: Dār Iḥyāʾ al-Kutub al-ʿArabiyya, 1991, vol. 2, 942 (15:50). 
57 De Prémare, "Processus de Constitution", 200-1. De Prémare discute de deux autres déclarations attribuées à ‘Abd al-Malik et al-Ḥajjāj (ibid., 194-197 et 204-5), 
mais l'interprétation qu'il en fait ne me semble pas du tout convaincante. 



11  

Que penser alors de tout cela ?  

Le plaidoyer de Casanova et Mingana pour privilégier le récit d'al-Kindī sur les 

sources islamiques était en partie basé sur leur conviction que les premiers sont 

antérieurs aux seconds, hypothèse aujourd'hui obsolète58. Néanmoins, le fait que deux 

textes chrétiens qui ne sont manifestement pas interdépendants ainsi que divers textes 

islamiques attribuent simultanément à al-Ḥajjāj des mesures de diffusion et de 

suppression textuelles, indique fortement la vraisemblance des faits rapportés59.  

Il convient également de noter que le fait qu'al-Kindī et Łewond dépeignent al-Ḥajjāj 

comme ayant révisé une écriture qui était déjà dans le domaine public (plutôt que de 

l'avoir composé ou compilé en premier lieu) est parfaitement cohérent avec le modèle du 

"canon émergent" décrit précédemment, selon lequel l'activité d’al-Ḥajjāj sous ʿAbd al-

Malik aurait constitué le terminus d'un processus qui a dû commencer plus tôt. Ainsi 

devrait-on voir les éléments que nous venons de présenter sur l’activité d’al-Ḥajjāj 

comme soutenant le modèle canonique émergent ? 

En examinant les preuves, ce serait une erreur, je pense, que d'accorder trop 

d'importance aux déclarations attribuées à ʿAbd al-Malik et al-Ḥajjāj. Car si la prétention 

du premier d’avoir entrepris le « jamʿ » du Coran durant Ramaḍān faisait référence à la 

codification au lieu de la mémorisation, la tradition ne documenterait vraisemblablement 

pas une réminiscence biographique non surveillée, mais elle est susceptible d'avoir pour 

origine une fière revendication de la part du calife, le mérite d'avoir recueilli les écritures 

islamiques. L’hypothèse du canon émergent implique que le texte coranique complété 

sous ʿAbd al-Malik n'aurait pas été présenté comme un texte ʿUthmānien dès le départ, 

mais aurait pendant un certain temps été ouvertement présenté comme une réalisation 

marwanide, une étape dont la tradition en question constituerait le dernier vestige. Ce 

n'est que par la suite que l’entreprise de ʿAbd al-Malik aurait été remplacée par la 

diffusion de récits fictifs sur la promulgation par ʿUthmān du rasm coranique. 

Cependant, un tel scénario, invite à se demander pourquoi la seule trace de la 

responsabilité de ʿAbd al-Malik dans la codification de l'Écriture, qui aurait fait partie, à 

 
58 SeeMotzki, “Collection”. 
59 Hoyland, Seeing Islam, op.cit., 501. 



12  

l’époque, de la propagande officielle de l'État, est maintenant contenue dans un rapport 

isolé et très ambigu ? 

En l'absence de preuves plus univoques, il semble donc tout à fait possible que la 

déclaration de ʿAbd al-Malik signifie simplement : « Durant le mois Ramaḍān, j'ai fini 

d'apprendre le Coran par cœur »60. Quant au commandement d'al-Ḥajjāj : « allifū l-Qurʾāna kamā 

allafahu Jibrīl », l'innocuité de la lecture « ordonnez le Coran comme Jibril l'a ordonné ! » dans 

le sens « récitez le Coran dans son ordre canonique ! »61 ne doit pas être confondu avec 

l'invraisemblance, étant donné que la tradition décrit explicitement al-Ḥajjāj comme 

ayant « prononcé un sermon du haut de la chaire », la position de De Prémare qui suggère 

que nous sommes confrontés à une consigne donnée à une rédaction semble déplacée 

(un cas de pétition de principe ?), alors qu'une exhortation sur la façon de réciter 

l'Écriture serait clairement plus appropriée. 

Le matériel restant sur al-Ḥajjāj, en particulier les rapports sur la destruction de codex 

et la diffusion d'autres, pourrait peut-être lu comme des réverbérations obliques du 

souvenir affligeant que le texte coranique avait autrefois subi une refonte significative. 

Néanmoins, il convient de souligner, que là encore rien n'empêche une compréhension 

plus calme. Le rapport selon lequel al-Ḥajjāj a ordonné la destruction des codex « en 

désaccord avec le codex ʿUthmānien » concorde avec les informations sur son opposition 

farouche et celle de ʿUbaydallāh b. Ziyād à la recension d'Ibn Masʿūd, qui était 

particulièrement populaire à Kufa62.  

Par conséquent, le motif d'al-Ḥajjāj pour la suppression de certains manuscrits 

coraniques peut être compris tout simplement par sa volonté de renforcer la position 

d'une recension du Coran parmi plusieurs autres existantes63. À prendre les sources 

islamiques au pied de la lettre, notre meilleure estimation semble être que ces codex 

 
60 C'est ainsi que la tradition est comprise par al-Thaʿālibī, qui substitue khatamtu en lieu et place de jamaʿtu (Laṭāʾif. al-maʿārif, éd. par Muḥammad Ibrāhīm Salīm, 
Le Caire : Dār al-Ṭalāʾiʿ, 1992, 110). Notons que jamaʿa peut sans doute avoir le sens de "recueillir dans son cœur" = "apprendre par cœur", comme l'illustre al-Bukhārī, 
Ṣaḥīḥ, vol. 3, 348, no. 5036 (66 : 25), citant Ibn ʿAbbās comme disant, jamaʿtu l-muḥkama fī ʿahdi rasūli llāhi, et Abū. Nuʿaym al-Iṣfahānī, Ḥilyat al-awliyāʾ wa-ṭabaqāt 
al-aṣfiyāʾ, 10 vols, Le Caire : Maktabat al-Khānjī / Maṭbaʿat al-Saʿ. āda, 1932-8, vol. 1, 285, se superposant à Ibn Mājah, Sunan, ed. Muḥammad Nāṣir al-Dīn al-Albānī, 
al-Riyāḍ : Maktabat al-maʿārif li-l-nashr wa-l-tawzīʿ, s. d., 239 (5: 178). 
61 Sans surprise, c'est ce que al-Nawawī suppose que le commandement doit signifier. Il cite une délibération d'al-Qāḍī ʿ Iyāḍ quant à savoir si le commandement se 
réfère à l'ordre canonique des sūra ou, ce qui est jugé être le sens le plus évident, à l'ordre des versets au sein d'une sūra  (cité dans Ṣaḥīḥ Muslim, vol. 2, 942, n. 1). 
62 Al-Ḥajjāj aurait menacé de décapiter quiconque réciterait la recension d'Ibn Masʿūd et de "la retirer du codex, au besoin même [en la grattant] avec la côte d'un 
porc " (Ibn ʿAsākir, al-Tārīkh al-kabīr, vol. 4, éd. par ʿAbd al-Qādir Badrān, Damas : Maṭbaʿat Rawḍat al-Shām, 1332, 69 ; pour d'autres invectives, voir de Prémare, " 
Processus de Constitution ", 202-3 ; Sadeghi et Goudarzi, " Ṣanʿāʾ 1 ", 28-9, n. 62). Sur la récitation provocante par ʿUbaydallāh ibn Ziyād des Q 113 et 114 (absents 
de la recension d'Ibn Masʿūd), voir Hamdan, Studien, 137-8. 
63 Cf. Sadeghi and Bergmann, “Codex”, 365, n. 36. 



13  

constituaient une réédition du texte ʿ Uthmānien qui utilisait certains signes diacritiques64 

et marquait peut-être la subdivision du Coran en sections de longueur égale.  

Que le texte d'al-Ḥajjāj renferme également des changements délibérés, quoique 

infimes, comme le rapporte Ibn Abī Dāwūd, est moins certain : dans certains cas, il peut 

n'avoir donné la préférence qu'à une variante déjà existante, alors que dans d'autres cas, 

la lecture supposée originale peut en fait, être secondaire, comme l'a bien argumenté 

Sadeghi65.  

L’entreprise d'al-Ḥajjāj rappelle d’une certaine manière la destruction des codex sous 

ʿUthmān et la publication d’un texte officiel, l'objectif sous-jacent d'une telle 

republication du texte ʿUthmānien66 aurait consisté à conforter son statut face aux 

recensions concurrentes. Cela aurait eu un sens politique en tant qu'affirmation du 

contrôle omeyyade, en particulier sur Kufa indisciplinée avec sa forte faction pro-ʿAlid, 

où la version d'Ibn Masʿūd est restée en usage. La sollicitude d'al-Ḥajjāj pour le texte du 

Coran l’aurait également montré avec le Calife, comme de pieux gardiens de la révélation 

marchant sur les traces du premier membre de la famille omeyyade. Pour une lecture 

aussi calme, nous pouvons dire qu’al-Ḥajjāj a pu jouer un rôle dans l'imposition officielle 

du texte ʿUthmānien, mais il n'a pas forcément été à l'origine d'une révision significative 

de celui-ci. Enfin, les témoignages d'al-Kindī et de Łewond pourraient être considérés 

comme des tentatives polémiques d'exploiter ces événements, encore rappelé un siècle 

plus tard, afin de jeter le doute sur l'intégrité de l'Écriture sacrée des musulmans. 

 
64 Hamdan (Studien, 146-8) admet qu'al-Ḥajjāj a initié l'utilisation des diacritiques dans les manuscrits du Coran (vraisemblablement sur la base d'Ibn Khallikān et de 
Ḥamza al-Iṣfahānī), mais rejette l'affirmation d'Ibn ʿAṭiyya selon laquelle al-Ḥajjāj a également introduit les signes vocaliques. Cette opinion est confirmée par le fait 
que Yaḥyā ibn Yaʿmar et Naṣr ibn ʿĀṣim, les deux lecteurs de Coran basran qui sont présentés comme travaillant pour al-Ḥajjāj par Ibn ʿAṭiyya et Ibn Khallikān (voir 
n. 41 et n. 42 ci-dessus), tous deux figurent comme " la première personne à avoir des codex pointillés " dans les traditions citées par al-Dānī, al-Muḥkam fī naqṭ al-
maṣāḥif, éd. ʿIzzat Ḥasan, Damas: Maṭbūʿāt Mudīriyyat Iḥyāʾ al-Turāth al-Qadīm, 1960, 5-6 (texte principal). - Trois mises en garde s'imposent ici : (i) Les manuscrits 
et les papyri montrent qu'il serait anachronique de concevoir les codex d'al-Ḥajjāj comme entièrement pointillés (voir Small, Textual Criticism, 16-30 et Andreas 
Kaplony, "What Are Those Few Dots For ? Thoughts on the Orthography of the Qurra Papyri (709-710), the Khurasan Parchments (755-777) and the Inscription of 
the Jerusalem Dome of the Rock (692)", Arabica 55 (2008): 91-112). (ii) La mesure dans laquelle les manuscrits coraniques ont employé des signes diacritiques a 
continué à varier considérablement au cours des siècles suivants (cf. Small, Textual Criticism, 22-3, sur BNF Arabe 333c). (iii) Les signes diacritiques en tant que tels 
sont plus anciens ; voir Adolf Grohmann, Arabische Paläographie. II. Teil: Das Schriftwesen. Die Lapidarschrift,Vienne : Hermann Böhlaus Nachf., 1971, 41 ; ʿAli ibn 
Ibrahim Ghabban et Robert Hoyland, "The Inscription of Zuhayr, the Oldest Islamic Inscription (24 AH/AD 644-645), the Rise of the Arabic Script and the Nature 
of the Early Islamic State Nature of the Early Islamic State",Arabian Archaeology and Epigraphy 19 (2008) : 209-236). 
65 Voir Sadeghi et Bergmann, "Codex", 365, n. 36. La modification squelettique qui a le plus de chances de provenir d'une décision consciente de corriger le texte est 
la substitution présumée de « li-llāhi » en Q (23: 87-89 -par « allāh » : puisque les deux versets citent la réponse à une question précédente formée avec « man », la 
variante « allāh » rend certainement le texte plus fluide. Pourtant, déjà le codex ʿUthmānic envoyé à Bassora aurait eu « allāh » au lieu de « li-llāhi », et l'altération 
« li-llāhi » >  « allāh » est également attribuée à ʿUbaydallāh ibn Ziyād (voir ci-dessus, n. 38). Le texte d'Al Ḥajjāj a peut-être donc simplement avoir suivi une lecture 
basrane existante. 
66 Sur le dépôt de copies maîtresses comme forme de publication, voir Gregor Schoeler, "Writing and Publishing: On l'usage et la fonction de l'écriture dans les 
premiers siècles de l'Islam", Arabica 44 (1997) : 423-435. 



14  

Pour une seconde fois, hélas, notre résultat est peu concluant : comme les données 

épigraphiques, les traditions sur al-Ḥajjāj est compatible aussi bien avec le modèle du 

« canon émergent » qu’avec le point de vue traditionnel. Ce dernier scénario nous 

permettrait de prendre la plupart de ce que disent les sources islamiques au pied de la 

lettre, et on ne voit pas pourquoi, en l'absence de preuves convaincantes du contraire, 

cela ne devrait pas être notre position par défaut. Le premier point de vue, bien sûr, est 

beaucoup plus sensible à l'herméneutique du soupçon qui est devenue une partie si 

instinctive des habitudes de lecture des chercheurs modernes. Néanmoins, il semble 

discutable de maintenir, par principe, que face à plusieurs manières adéquates 

d'expliquer nos preuves, nous devrions choisir les plus iconoclastes. Même en suivant 

une lecture minimaliste, il apparaît que jusqu'à 700 manuscrits s'écartant de ce qui allait 

devenir le rasm standard, étaient encore suffisamment répandus, pour que des mesures 

ont été prise visant à renforcer la position du texte [officiel] dit « ʿUthmānien », ce qui 

n’est pas dénué de sens67. L’éloignement ultérieur de toutes les autres versions de 

l'Écriture coranique ne peut donc pas avoir eu lieu dans le sillage immédiat des actions 

de ʿUthmān, même si celles-ci sont considérées comme historiques. 

Finalement est-ce que le rasm standard a reçu une poussée majeure sous al-Ḥajjāj et 

non pas sous ʿUthmān ?  

Le fait que selon ʿAwf b. Abī Jamīla, la recension du Coran par al-Ḥajjāj différait en 

deux lieux (23 : 87- 89 : Allāhu à la place de li-llāhi) du rasm standard semblerait indiquer 

que le texte que nous avons n'est pas identique à la version approuvée par al-Ḥajjāj68. 

Il faut aussi notez le rapport d'Ibn ʿAbd al-Ḥakam selon lequel l'envoi par al-Ḥajjāj 

d'un de ses codex en Égypte a été perçu comme un affront par le gouverneur ʿAbd al-

ʿAzīz b. Marwān, qui a alors fait produire son propre codex ; cela suggère que l'autorité 

d'al-Ḥajjāj en la matière était régionale et qu'il n'était pas en mesure de procéder à une 

normalisation de l’Écriture à l'échelle de l'empire69. Par conséquent, il ne faut 

probablement pas sous-estimer le rôle important que l'obtention sans contrainte de 

 
67 En 323/935 encore, le récitateur de Coran Ibn Shannabūdh fut jugé pour avoir récité des variantes s'écartant du rasm standard (voir Christopher Melchert, " Ibn 
Mujāhid and the Establishment of Seven Qur'anic Readings ", Studia Islamica 91 (2000): 5-22). Notons toutefois qu'al Ḥajjāj semble avoir ciblé non seulement la 
récitation de variantes non ʿUthmāniennes, mais de codexes proprement non ʿUthmāniens. 
68 Voir supra, n. 65. Je dois ce point à un commentaire de Behnam Sadeghi. 
69 Une traduction française de ce passage est contenue dans la revue de M. Tillier sur Déroche (voir supra, n. 50), qui a été aimablement portée à mon attention par 
Marie Legendre. 



15  

l'acceptation populaire (du bas vers le haut) a probablement contribué à assurer 

l'ascendant ultime du rasm canonique, bien qu'en tandem avec les mesures du 

fonctionnaire al-Ḥajjāj.  

 

Autres sources chrétiennes. 

Outre le témoignage de ʿAbd al-Masīḥ al-Kindī, Mingana enquête également sur 

d'autres écrits sur l'islam primitif, comme le Dialogue entre le patriarche Jean d'Antioche 

(631-648) et un émir musulman70 ou la chronique de John Bar Penkāyē (probablement 

écrite 687–8)71, et conclut que « les historiens chrétiens de tout le VIIe siècle n'avaient aucune idée 

que les conquérants « hagarènes » avaient Livre sacré »72. Un tel argument du silence est facile à 

contester73, d'autant plus qu'il est désormais contredit par la probabilité d'une pré-

datation de Ṣanʿāʾ avant 660 EC. Un chroniqueur comme John Bar Penkāyē, par exemple, 

va se concentrer davantage sur le fait de rapporter "les événements contemporains tels 

qu'ils ont eu un impact sur les communautés chrétiennes"74 ; il est donc douteux que nous 

puissions nous attendre à ce qu'il discute du canon scripturaire des musulmans. 

De Prémare, lui aussi, accorde une place importante aux sources chrétiennes75. A la 

suite de Crone et Cook76, il attire l'attention sur un texte syriaque de la première moitié 

du VIIIe siècle, il s’agit du débat entre un moine du Bêt Ḥālê et un notable arabe77, qui 

parle du Coran et de Sūrat al-Baqara comme deux textes distincts : « Je pense que même 

dans votre cas, Muhammad n’a pas enseigné toutes vos lois et commandements dans le Coran, 

mais vous en avez appris quelques-uns d’après le Coran ; et certains d’autres sont dans la sourate 

al-Baqara, et dans Gygy [l’évangile], et en Twrh [la Torah]. »78.  

La déclaration pourrait être interprétée comme impliquant que le Coran qui était 

connu de l'auteur du texte n'était pas identique à notre Coran et constituait peut-être un 

précurseur littéraire de ce dernier. D'autre part, compte tenu du fait que la couche 

 
70 Pour le texte et sa datation consulter : On the text and the question of its date see Hoyland, Seeing Islam, 459–465. 
71 See Hoyland, Seeing Islam, op.cit., 194–200. 
72 Mingana, “Transmission”, 406. 
73 Motzki, “Compilation”, 14. 
74 Sydney H. Griffith, “Disputing with Islam in Syriac: The Case of the Monk of Bêt Ḥālê and a Muslim Emir”,Hugoye 3.1 (2000): 29–54, citing 34. 
75 De Prémare, “Processus de Constitution”, 184–189. 
76 Crone and Cook, Hagarism, 17 with n. 14. 
77 Hoyland, Seeing Islam, op.cit., 465–472. 
78 Cité (légèrement modifié) d'après Griffith "Disputing with Islam", 47-8. La fin de la phrase est confuse. "G-y-g-y" et "T-w-r-h" peuvent faire référence à l'Évangile 
(injīl en arabe) et à la Torah (Hoyland, Seeing Islam, 471-2, et Griffith, "Disputing with Islam", 47). 



16  

inférieure du palimpseste Ṣanʿāʾ contient une section de Q 2, l'auteur du débat a peut-

être simplement mal interprété la façon dont il entendait les musulmans parlaient de 

certaines révélations contenues « dans le Coran », et d'autres dans « Sūrat al-Baqara ». 

Hoyland remarque que « dans la tradition musulmane aussi, il y a des indications que 

[Sūrat al-Baqara] avait un certain caractère distinctif » et attire l'attention sur le cri de 

guerre prétendument utilisé à Ḥunayn : « yā aṣḥāba sūrati l-baqarah »79. Pour un étranger, 

un tel slogan pourrait bien impliquer que Sūrat al-Baqara est une écriture musulmane 

indépendante. 

Encore une fois, Alfred-Louis De Prémare tente de renforcer sa thèse avec le chapitre 

sur l'islam « haeresibus » de Jean de Damas (mort au milieu du VIIIe siècle)80, qui se réfère 

d'abord à un « livre » musulman (biblos) et mentionne ensuite quatre « écrits » (graphê) 

composé par Muḥammad81. Seuls trois de ces « écrits » portent des titres correspondant 

à des sourates, tandis que la quatrième, intitulé « l'écriture du chameau de Dieu » (hê 

graphê tês kamêlou theou), peut vraisemblablement être reliée à l'histoire coranique du « 

chamelle de Dieu » (nāqat Allâh), voir Q [(7 : 73), (11 : 64) et (91 : 13)] qui a été tuée par les 

Thamūd82. De Prémare soupçonne que cette « écriture du chameau de Dieu » peut avoir 

été un texte proto-coranique dont seuls des fragments sont entrés dans la recension 

canonique de l'Écriture islamique83. Il note également que dans sa discussion sur 

« l'écriture de les femmes » (= Q 4, Sūrat al-Nisāʾ?) Jean de Damas fait référence au 

mariage de Muḥammad avec la femme de Zayd, qui n'est pas mentionné dans Q 4 mais 

dans Q (33 : 37), et à la déclaration coranique selon laquelle "vos femmes sont une terre 

pour vous", qui se produit dans Q (2: 223). Ainsi, selon De Prémare, Jean de Damas doit 

parler « d'un texte dont l'organisation est sensiblement différente de celui de « la présente 

sourate 4 »84. Cependant, il est peu probable que le « haresibus » ait été écrit avant les 

 
79 Hoyland, Seeing Islam, op.cit., 471. 
80 L'authenticité du chapitre sur l'Islam/Coran a été contestée, mais voir la discussion dans Daniel J.c Sahas, John of Damascus on Islam : The "Heresy of the 
Ishmaelites", Leiden : Brill, 1972, 60-66. Pour la date de la mort de Jean de Damas, voir ibid., 47-8, et Hoyland, Seeing Islam, 482-3. 
81 De Prémare, “Processus de Constitution”, 186 ; Sahas, John of Damascus, 89–93. 
82 Sahas, John of Damascus, 91. 
83 De Prémare relie son hypothèse au commentaire de Muqātil ibn Sulayman sur Q (26: 155-158), dont il comprend qu'il conserve " les traces d'un texte antérieur aux 
différents passages coraniques actuels sur la chamelle de Ṯamūd " (" Processus de Constitution ", 188). Il travaille beaucoup avec une analyse wansbroughienne du 
Tafsīr Muqātil ici, qui considère l'interposition parfois sans transition de brèves expansions et d'ajouts entre les segments scripturaires comme documentant une étape 
où le matériel proto-quaranique était encore étroitement lié au matériel protoexégétique (voir Wansbrough, Quranic Studies, 119-48). Pour une description différente 
de la composition littéraire du Tafsīr Muqātil, voir Nicolai Sinai, Fortschreibung und Auslegung: Studien zur frühen Koraninterpretation,Wiesbaden : Harrassowitz, 
2009. 
84 De Prémare, “Processus de Constitution”, 186. 



17  

années 730, c'est-à-dire à moins trois décennies après qu'al-Ḥajjāj ait soi-disant supervisé 

la rédaction finale du rasm standard. Postuler que Jean de Damas aurait, dans les années 

730, fondé sa présentation de l'Islam sur une version pré-marwanide alors obsolète des 

souches du Coran crédulité. Toute l'entreprise l'a-t-elle dépassée ?  

Pourquoi invoquerait-il une version plus ancienne du texte sans capitaliser 

polémiquement sur les mesures d'al-Ḥajjāj d'une manière similaire à al-Kindī ?85.  

Il nous semble donc préférable de supposer que la référence à une « écriture du 

chameau de Dieu » atteste simplement une ancienne sourate (pour Q 7, Q 11 ou Q 91) qui 

est ensuite tombé hors d'usage. Le fait que Jean de Damas attribue des passages d'autres 

sourates à Q 4 pourrait être une simple erreur causée par le titre de cette dernière ("les 

femmes") et l'idée fausse qui en résulte que toutes les déclarations coraniques 

importantes sur le mariage sont concentrées là-dedans. 

L'adoption prudente par Chase Robinson d'une date marwanide pour la codification 

du Coran repose principalement sur des considérations générales de vraisemblance 

historique86. Selon Robinson, l'imposition d'un texte standardisé du Coran est 

difficilement envisageable sous ʿUthmān, qui était « profondément impopulaire » dans 

de nombreux milieux et gouvernait « un système politique qui manquait de nombreux 

instruments rudimentaires de coercition et ne faisait aucune tentative systématique de 

projeter des images de sa propre autorité transcendante, pas de pièces de monnaie, peu 

de bâtiments publics ou d’inscriptions »87. En revanche, la réforme de la monnaie d'Abd 

al-Malik et sa construction du Dôme du Rocher témoignent à la fois de son intérêt pour 

le déploiement d'un idiome spécifiquement islamique et de sa disposition des moyens 

nécessaires pour mener à bien de telles mesures, ce qui fait de son règne un contexte plus 

approprié pour la promulgation d'un texte uniforme du Coran. 

L'acuité de ces propos est indéniable. Une façon d'accommoder le propos serait 

évidemment de nier que ʿUthmān ait jamais entrepris la promulgation d'une version 

standard du Coran. Pourtant, il n'est pas évident que ce soit la seule conclusion possible. 

 
85 On pourrait rétorquer que le triomphe ultime du Coran marwanide n'est intervenu qu'après une lutte prolongée s'étendant sur plusieurs décennies (c'est-à-dire 
après les années 730), mais cela aggraverait le défi d'expliquer pourquoi, à la fin, tous les groupes musulmans l'ont adopté à l'unanimité, sans laisser aucune trace 
littéraire de l'ensemble du processus. (Voir la deuxième partie de cet article). 
86 Robinson,ʿAbd al-Malik, op.cit.,  100–104; cf. Kohlberg and Amir-Moezzi, Revelation and Falsification, 20–23. 
87 Robinson,ʿAbd al-Malik, op.cit.,  102. 



18  

Comme cela a été souligné ci-dessus, il semble qu'al-Ḥajjāj ait toujours jugé nécessaire de 

réprimer le texte d’Ibn Masʿūd et de promouvoir celui de ʿUthmān. Cela crée en effet une 

forte impression que ʿUthmān n'a pas réalisé, ou pas entièrement, l'établissement d'une 

version du Coran, mais cela implique à peine qu'il n'aurait pas pu essayer. Robinson 

pourrait donc bien avoir raison d'insister sur le fait que ʿUthmān n'a peut-être pas été en 

mesure de faire respecter la seule obligation d'une recension du Coran ; tandis que ʿAbd 

al-Malik, compte tenu de son auto-impérialisme et la présentation et la nature plus 

centralisée de l'État marwanide, auraient eu à la fois, le motif et les moyens de donner à 

la recension coranique qu'il a privilégié une impulsion considérable. Cependant, tout cela 

concerne principalement l'aspect de l'imposition ; il a des implications importantes pour 

la question quand et comment le rasm standard du Coran est devenu la seule version de 

l'Écriture faisant autorité, pas nécessairement pour la question de savoir quand et 

comment cette recension a atteint sa forme définitive. 

 

    3-Discontinuités entre la législation coranique et la loi islamique primitive 

Dans la dernière section de cette partie, je me tourne vers le cas de Patricia Crone pour 

une datation "mi-omeyyade" du Coran soutenue dans un article publié en 1994. Crone 

commence par passer en revue un certain nombre de termes et passages coraniques à 

propos desquels les exégètes islamiques s'appuient clairement sur des conjectures plutôt 

que sur un véritable souvenir de la signification originale du texte. Autrement dit, la 

tradition exégétique ne semble pas remonter aux premiers destinataires des récitations 

coraniques. Crone se concentre ensuite sur des lacunes similaires dans le domaine 

juridique, résumées dans le célèbre verdict de Joseph Schacht selon lequel « en dehors des 

règles les plus élémentaires, les normes dérivées du Coran ont été introduites dans le « droit 

Muhammadien » presque invariablement à un niveau secondaire »88. 

 Certes, Harald Motzki a maintenant soutenu que déjà le premier érudit mecquois 

ʿAṭāʾ ibn Abī Rabāḥ (m. 114 ou 115/732–734) a explicitement fondé certaines de ses 

opinions juridiques sur des versets coraniques89. Néanmoins, elle reste valable 

 
88 Joseph Schacht, The Origins of Muhammadan Jurisprudence, Oxford University Press, corrected 
edition, 1953, 224. 
89 Harald Motzki, The Origins of Islamic Jurisprudence : Meccan Fiqh before the Classical Schools, translated by Marion H. Katz, Leiden : Brill, 2002, 108–
117. 



19  

l'observation de Schacht selon laquelle, dans un certain nombre de cas, la tradition 

juridique islamique s'écarte manifestement des stipulations coraniques relativement sans 

équivoque. 

Des exemples particulièrement frappants de ces discontinuités juridiques sont le refus 

de reconnaître les documents écrits comme preuve légale, contredisant Q (2 : 282) et la 

peine de la lapidation pour adultère, contredisant Q (24 : 2). Crone elle-même présente 

deux exemples supplémentaires : 

 

-premièrement, l'expression kitâb dans Q (24: 33), que les exégètes islamiques 

comprennent généralement comme se référant à un document d'affranchissement, alors 

que le contexte semble clairement exiger le sens "contrat de mariage"; et deuxièmement, 

un certain nombre de traditions juridiques anciennes qui reflètent peut-être un stade 

précoce de la pensée juridique islamique, lorsque les déclarations coraniques attribuant 

les non-agnatiques parents d'un défunt, certaines parts fixes de la succession n'étaient 

pas encore prises en compte. Crone insiste sur le fait que de telles discontinuités, vues à 

travers le prisme du scénario conventionnel de la codification du Coran, produisent un 

dilemme insoluble. Ainsi, si on accepte l'hypothèse de bon sens que Muḥammad a mis 

en œuvre, ou du moins fait un effort significatif pour mettre en œuvre la législation 

coranique, alors des pratiques qui à un moment donné étaient conformes à la loi 

coranique (telles que l'acceptation de documents écrits comme preuve légale) ont dû, 

dans un laps de temps assez court, être remplacées par des pratiques qui ont violé la loi 

coranique, malgré le fait que les premiers musulmans auraient vraisemblablement su, et 

auraient été soucieux de suivre, les règles coraniques en question. De même, la 

compréhension originelle de certains passages coraniques a dû être perdue et remplacée 

par d'ingénieuses spéculations.  

Patricia Crone trouve de tels développements déconcertants et propose à la place une 

date «mi-omeyyade pour la structuration de l'écriture canonique »90 : « si... le Coran a été 

codifié et canonisé après les conquêtes, il cesse d'être problématique si la réception de sa législation relève 

d'un stade [de développement] secondaire. »91. 

 
90 Crone, “Two Legal Problems”, op.cit., 37. 
91 Ibid., 19. 



20  

L'article de Crone accumule donc des preuves circonstancielles indiquant une absence 

surprenante du Coran dans l'histoire intellectuelle islamique primitive. Il faut noter que 

le modèle canonique émergent, quels que soient ses mérites, ne fournit pas vraiment une 

explication satisfaisante à ces irrégularités.  En effet, si le modèle canonique reflète la 

réalité historique, on aurait pu s'attendre à ce que les normes naissantes de la loi 

islamique aient trouvé leur place dans le texte coranique, à moins que l’on puisse 

introduire l'hypothèse alternative que les cercles responsables du développement 

précoce de la tradition juridique étaient distincts des cercles qui transmettaient le 

matériel proto-coranique. Encore plus convaincant, la datation au carbone des 

palimpsestes de Ṣanʿāʾ rend très probable qu'en 660 une version largement familière du 

Coran était déjà connue et diffusée à grande échelle. En additionnant les arguments de 

Crone et la datation des palimpsestes, nous sommes donc confrontés à la question de 

savoir comment le Coran aurait pu être à la fois absent et présent au premier siècle 

islamique ! 

Ce qui peut être un paradigme utile est fourni par le récit conventionnel de la façon 

dont les œuvres d'Aristote ont refait surface à partir d'un oubli quasi total lorsqu'elles 

ont été rééditées par Andronicus de Rhodes dans la seconde moitié du premier siècle 

avant notre ère92. Bien que l'article de Crone n'aborde pas la question explicitement, il 

peut être interprété comme préconisant précisément un modèle « d'écritures cachées », 

selon lequel le rasm du Coran pourrait bien avoir atteint sa clôture dès 650, mais est 

néanmoins resté absent de l'histoire islamique jusqu'aux années 700, lorsqu'il fut 

secondairement coopté, sans grande révision, dans une tradition religieuse existante93.  

Certes, le paradigme aristotélicien doit être considérablement atténué pour s'adapter 

à la situation du Coran : les codex les moins isolés ont dû circuler, à la fois à cause de 

Ṣanʿāʾ 1 et parce qu'il semble excessif de rejeter le corpus substantiel et très spécifique 

d'informations trouvées dans les sources sur les recensions non ʿUthmāniennes, ou les 

rapports sur la destruction d'al-Ḥajjāj et enterrement de manuscrits scripturaires. Il est 

également probable que toutes les parties du corpus n'auraient pas été également 

 
92 Voir l’analyse critique de Jonathan Barnes, “Roman Aristotle”, in: Philosophia Togata II, edited by Jonathan Barnes and Miriam Griffin, Oxford : Oxford 
University Press, 1997, 1–69. 
93 C'est ce que soulignent Sadeghi et Goudarzi ("Ṣanʿāʾ 1", 3, n. 3), qui remarquent que Crone plaide plus pour "la canonisation tardive d'un texte largement stable" 
que pour "une date tardive pour la stabilité textuelle". 



21  

« cachées » : alors que les premiers musulmans connaissaient peut-être certains 

documents coraniques par cœur ; de manière générale, ils n'ont peut-être pas eu accès à 

des manuscrits complets du texte, ni ne les ont systématiquement étudiés, à la suite de 

quoi, certains passages auraient pu rester inertes au milieu de codex coraniques où 

personne, sauf un scribe occasionnel, ne s'est jamais aventuré. 

Crone elle-même semble rejeter l'idée que le Coran aurait pu être à la fois présent (dans 

le sens d'être transmis par écrit et utilisé de manière sélective pour la récitation) et absent 

(dans le sens où des sections du texte n'étaient pas communément connues). De l’autre 

côté : comment les premiers musulmans auraient-ils pu « avoir une écriture contenant 

une législation sans la considérer comme une source de loi ? », demande-t-elle94 

Pourtant, même aujourd'hui, il n'est pas rare de voir des croyants qui font allégeance 

à une écriture sans avoir une compréhension plus que superficielle de ce que dit 

réellement ce texte.  

Les écrits sacrés, même s'ils sont reconnus par les croyants comme des réservoirs de 

vérité et des repères de conduite vertueuse, ne sont pas nécessairement traités comme 

des porteurs d'informations linguistiques concrètes. En particulier, si le principal 

domaine d'utilisation d'un texte sacré consiste en une récitation rituelle et dévotionnelle, 

comme cela semble avoir été le cas dans l'islam primitif95 , sa fonction sémantique peut, 

dans une certaine mesure, être suspendue96. Certes, on peut douter que cela constitue 

une explication convaincante pour ignorer la portée normative d'injonctions simples 

comme Q (24 : 2) {La femme et l'homme coupables de fornication, fouettez-les chacun de cent 

coups}. Mais, comme nous l'avons noté plus haut, la connaissance du Coran par la plupart 

des premiers musulmans a pu se limiter à « quelques passages et prières favoris, ou à 

certains versets sélectionnés qui étaient réitérés comme textes de preuve dans les conflits 

 
94 Crone, “Two Legal Problems”, op.cit., 14. – The following two paragraphs are based on Nicolai Sinai, Fortschreibung 
und Auslegung, 39–58 and 261–7. 
95 Comme le dit judicieusement Christopher Melchert, " le Coran n'était pas d'abord un recueil de propositions à consulter mais une liturgie à réciter " (" Ibn Mujāhid 
and the Establishment of Seven Qur'anic Readings ", Studia Islamica 91 (2000) : 5-22, citant 16).William Graham a constaté que dans les traditions prophétiques, le 
termequrʾān apparaît principalement dans le contexte de la prière et d'autres pratiques dévotionnelles ("The EarliestMeaning of 'Quran'",Die Welt des Islams 23/24 
(1984) : 361-77). Il ne s'agit pas nécessairement de nier qu'il ait pu y avoir un usage limité du matériel coranique dans la théologie et le droit islamiques primitifs, 
comme le reflète, par exemple, l'épître dite d'al-Ḥasan al-Baṣrī : mais l'épître - dont la datation précoce est critiquée dans Suleiman Ali Mourad, Early Islam Between 
Myth and History : Al-Ḥasan al-Baṣrī (m. 110/728) et la formation de son héritage dans la science islamique classique. Leiden : Brill, 2006, 161-239 - montre tout au 
plus que face à une question théologique ou juridique controversée, les premiers musulmans se sont effectivement équipés de munitions scripturaires appropriées 
contre leurs adversaires, sans pour autant qu'ils auraient nécessairement soumis l'ensemble du corpus à une analyse soutenue. 
96 William Graham, Beyond the Written Word : Oral Aspects of Scripture in the History of Religion, Cambridge: Cambridge University Press, 110–5. 



22  

politiques et doctrinaux »97, alors que de nombreuses sections ont pu constituer de 

véritables angles morts. Il n'est donc pas surprenant que le processus par lequel la 

première communauté musulmane post-prophétique (dont la majorité n'était pas 

membre du conseil de l’élite archétypale de Médine) ait pris connaissance de ses écritures 

ait été extrêmement graduel, et qu'il ait pris la forme, non pas d'exégètes érudits 

travaillant systématiquement à travers le texte, mais de segments coraniques 

décontextualisés et de mots-clés agissant de manière imprévisible dans la conscience 

collective, où ils ont été inspiré, attiré ou fusionné avec une foule de récits populaires98 

Patricia Crone a certainement raison d'insister sur le fait qu'un partisan du scénario 

traditionnel doit supposer que le statut du Coran était très différent du vivant de 

Muḥammad ; étant donné que ce dernier a vraisemblablement promulgué les révélations 

coraniques pour que les gens les comprennent et les suivent, les passages coraniques 

juridiquement pertinents ont dû, dans une certaine mesure, être appliqués, conférant au 

Coran le statut de " source ", plutôt que celui de simple " document ", pour reprendre les 

termes de John Burton99.  

Par conséquent, les partisans d'une datation précoce du Coran se trouvent engagés 

dans une trajectoire évolutive menant à un stade où le Coran fonctionnait comme une 

source normative (du vivant de Muḥammad) à un stade où il ne fonctionnait pas - ou pas 

principalement ou invariablement - comme tel (au cours du septième siècle), à un stade 

où il était à nouveau pris au sérieux comme source de normes comportementales, et 

soumis à un décodage exégétique systématique (à partir du VIIIe siècle). Pourtant, un tel 

va-et-vient, bien que désordonné, ne serait pas historiquement incompréhensible.  

En raison de la croissance rapide de la communauté islamique et de son expansion 

géographique sur une vaste zone, le corpus coranique aurait subi un désencastrement de 

grande ampleur. Ainsi, au lieu de considérer la Oumma post-conquête comme une 

extension de la Oumma prophétique, nous devrions peut-être les envisager — malgré 

 
97 Richard W. Bulliet, Islam : The View from the Edge, New York: Columbia University Press, 1994, 29. Voir aussi aussi les anecdotes indiquant une connaissance 
scripturaire très limitée de la part de certains premiers musulmans réunis in GdQ, vol. 2, 7–8. 
98 Cette description s'inspire de John Burton, selon lequelle les déclarations coraniques ne sont entrées dans le discours juridique islamique - c'est-à-dire n'ont pris le 
statut de source normative - qu'après avoir attiré une quantité substantielle d'amplification narrative (pour une illustration de ce point de vue, voir son "Law and 
Exegesis : The Penalty for Adultery in Islam", in: Approaches to the Qurʾān, ed. by G. R. Hawting and Abdul-Kader A. Shareef, London : Routledge, 1993, 269-284). 
99 Crone, “Two Legal Problems”, 20Sur la distinction de Burton entre le Coran en tant que document et en tant que source voir son ouvrage : The Collection of 
the Qurʾān, Cambridge University Press, 1977, 111 and 187. 



23  

certaines continuités personnelles— comme deux communautés distinctes, de la même 

manière que le christianisme hellénistique urbain était distinct du christianisme 

palestinien primitif plutôt que de son extension. Un tel changement de perspective remet 

en question l'hypothèse selon laquelle les normes coraniques qui, selon le modèle 

traditionnel, ont dû être mises en pratique dans le contexte archétypal de Médine, sont 

restées intactes, ou que le sens de certaines expressions coraniques a dû passer sans 

dommage de la communauté. 

Bien que la tradition islamique s'attache généralement à dépeindre les premiers 

musulmans comme transmettant méticuleusement les souvenirs historiques et 

exégétiques des Compagnons du Prophète., il semble plus probable qu'à l'époque des 

conquêtes, la majorité des convertis n'étaient pas suffisamment préoccupés par 

l'interprétation du Coran pour que la compréhension de la communauté du Prophète soit 

pleinement préservée. Par conséquent, les musulmans ultérieurs ont dû redécouvrir et 

réinventer hermétiquement leurs écritures. 

Pour conclure cette partie de l'article : toutes les données examinées jusqu'ici semblent 

compatibles avec la datation conventionnelle de la codification du Coran dans une 

version convenablement modifiée (diffusion de plusieurs recensions concurrentes même 

après 650, utilisation sélective et majoritairement liturgique du Coran jusqu'à la fin de le 

VIIe siècle). Le modèle canonique émergent reste certes dans la course, bien que ni les 

preuves épigraphiques ni littéraires rassemblées par ses partisans ne l'exigent à 

proprement parler, et les discontinuités juridiques et exégétiques mis au premier plan 

par Crone ne peut être concilié avec cela que si on introduit l'hypothèse auxiliaire que les 

cercles impliqués dans la transmission du matériel proto-coranique étaient séparés des 

cercles à l'avant-garde de la pensée juridique islamique primitive et indifférents à 

redresser ces morceaux du texte devenu inintelligible.  

Dans la deuxième partie, je continuerai à discuter des arguments les plus importants 

à l'appui d'une date du milieu du VIIe siècle ou d'une date antérieure pour le rasm 

standard du Coran. 

 
 

⸎    ⸎    ⸎ 
 



24  

DEUXIÈME PARTIE 
 
 
 
 
II. Preuves en faveur d'une clôture du Coran au milieu du VIIe siècle 

 

J'aborde maintenant les arguments qui peuvent être avancés à l'appui de la 

proposition selon laquelle le rasm standard du Coran a été achevé vers 650 EC. Les 

résultats de la datation au radiocarbone du palimpseste de Ṣanʿāʾ 1 par Sadeghi et 

Bergmann sont évidemment pertinents ici, mais, comme nous l'avons souligné 

auparavant, ils n'excluent pas en soi, la possibilité que le rasm standard final du Coran 

n'ait pu émerger que dans la seconde moitié du VIIe siècle. En outre, la datation au 

radiocarbone des manuscrits coraniques n'en est qu'à ses débuts et peut produire des 

anomalies100. Des considérations supplémentaires, quoique moins directement 

scientifiques, ne sont donc certainement pas superflues. 

 

1- Attribution unanime du rasm standard à ‘Uthmān  

Le modèle du canon émergent implique que les traditions concernant la promulgation par 

‘Uthmān d'un ductus consonantique standardisé du Coran ne pouvait commencer à 

circuler qu'après la clôture supposée du rasm standard, c'est-à-dire après 700101. Pourtant, 

le rasm coranique qui fait autorité est unanimement attribué à ‘Uthmān, non seulement 

par la tradition sunnite mais aussi par d'autres groupes islamiques, tels que les kharijites 

et les shīcites. Toute tentative de concilier ces deux éléments se heurte à un double défi.  

Tout d'abord, est-il historiquement crédible de supposer qu'un consensus 

panislamique sur la version canonique du texte coranique ait pu être atteint ? Et qui s'est 

formé à une époque où la communauté islamique s'était déjà répandue sur de vastes 

territoires, de l'Espagne à l'Iran, et s'était divisée en plusieurs groupes mutuellement 

hostiles ?  

 
100 Voir les notes 21 et 22 ci-dessus. 

101 Voir de Premare, Aux origines, op.cit., 98. 
 



25  

 

Il semble peu probable qu'un calife comme cAbd al-Malik ait pu contraindre ses divers 

adversaires, dont certains n'ont pas hésité à prendre les armes, à adopter sa version de 

l’Écriture sacrée et l’attribuer à cUthmān. Un défenseur du modèle du canon émergent 

pourrait répondre en suggérant que la plupart des musulmans ont été si rapidement 

gagnés au nouveau canon marwanide que même les groupes dissidents comme les proto-

shīcites n'ont pu échapper à l'attraction exercée par le texte majoritaire et la légende des 

origines qui l'accompagnait. Je concède qu'une telle image, bien qu’elle soit 

surprenante102, n'est pas carrément impossible, surtout si l'on accepte que le principal 

moyen par lequel le Coran a été présenté aux premiers musulmans aurait été la récitation 

de brefs passages de mémoire et à des fins rituelles, plutôt qu'une consultation 

systématique et fréquente de manuscrits complets. 

Pourtant, même si le défi de brosser un tableau historique crédible de la diffusion 

du rasm standard est relevé (et les remarques précédentes ne font qu'indiquer un point 

de départ possible), une deuxième question se pose : comment se fait-il que la Tradition 

littéraire ne présente aucun vestige palpable de la véritable origine du rasm standard ?  

Si la rédaction finale du Coran n'avait eu lieu que vers 700 ou plus tard, plutôt que sous 

cUthmān, ne devrait-on pas s'attendre à ce qu'un certain écho de celle-ci survive au moins 

dans les sources shīcites ou kharijites ? qui ne sont pas redevables au courant sunnite 

dominant sur l'histoire de l'islam ancien ?103  

L'argument vient du silence, c'est certain, et il s'appuie sur la prémisse cruciale selon 

laquelle on peut faire confiance à la Tradition littéraire islamique pour préserver 

l'ensemble des points de vue des gens, au moins sur les événements publics majeurs, qui 

existaient au début du VIIIe siècle104. Cette confiance est-elle justifiée ? 

Après tout, le fait que l'Exode et la conquête de Canaan par les Israélites auraient été 

des événements publics par excellence n'a pas empêché les spécialistes de la Bible de 

 
102 Pourquoi les Shīcites n'ont-ils pas adopté l'une des autres recensions existantes (comme celle d'Ibn Mascud) comme texte canonique afin de se démarquer de la 
majorité proto-sunnite ? Pourquoi n'ont-ils pas remplacé la légende ‘Uthmānienne des origines par une légende qui mettrait en scène cAli ? 
103 Voir Donner, Narratives, 26-28, qui souligne l'impossibilité d'une censure efficace à l'échelle de l'empire. Sadeghi souligne que la diffusion d'un texte marwanide 
du Coran aurait été un événement public dont un grand     nombre de contemporains ont dû avoir connaissance et parler (Sadeghi et Bergmann, "Codex", 364-366, sur 
la base d'une remarque de Hossein Modarressi, "Early Debates on the Integrity of the Quran : A Brief Survey", Studia Islamica 77 (1993) : 5-39, à 13-4). 
104 Mon utilisation du terme " événement public " ici est inspirée par Sadeghi (voir note précédente). 



26  

soulever de très sérieux doutes quant à leur existence. Étant donné la diversité des points 

de vue politiques et doctrinaux exprimés dans la littérature islamique ancienne, on peut 

raisonnablement insister sur le fait que la Tradition islamique est d'un autre type que 

celle de l'ancien Israël : elle ne donne pas nécessairement l'impression d'être passée par 

un goulot d'étranglement dans la première moitié du VIIIe siècle, suffisamment étroit 

pour expliquer l'effacement de pratiquement toutes les traces de la façon dont le rasm 

canonique du Coran a réellement pris naissance et s'est répandu. Néanmoins, l'hypothèse 

selon laquelle la Tradition littéraire islamique enregistre tout l'éventail des opinions sur 

les événements publics majeurs qui existaient, disons, en 710, lorsque les gens étaient 

probablement encore conscients que le texte dit ‘Uthmānien était de date récente, reste 

certainement discutable105. D'une manière générale, plus le niveau de l'histoire du salut 

est élevé, plus un événement est important, moins il semble possible que la vision 

majoritaire de cet événement ait pu complètement noyer les perspectives contraires. Il 

est donc utile de présenter et d'étoffer un courant de pensée brièvement esquissé par 

Gregor Schoeler qui, à mon avis, renforce considérablement l'argument de l'unanimité106. 

En effet, Schoeler observe que la promulgation par ‘Uthmān d'un ductus 

consonantique standardisé du Coran apparaît comme profondément controversée dans 

les sources. Par exemple, al-'Fabari et al- Baladhuri, le présentent dans la défensive contre 

l'accusation d'avoir réduit le Coran à un seul livre (c'est-à-dire à une seule recension)107 

ou même d'avoir "brûlé le livre de Dieu" (c'est-à-dire ses recensions rivales)108, et Sayf Ibn 

ʿUmar transmet un discours de cAli défendant ‘Uthmān contre l'invective "brûleur des 

codex" (Harrāq al-masāhif)109. La tradition kharijite, elle aussi, le condamne pour avoir 

 
105 Par exemple, jusqu'à quelle époque du début du huitième siècle pouvons-nous retracer avec confiance l'hypothèse Shīcite selon laquelle le rasm standard a été 
promulgué par ‘Uthmān ? Il n'est pas évident que des auteurs du IXe siècle comme al-Sayyari et d'autres (voir Kohlberg et Amir-Moezzi, Revelation and Falsification, 
25-6) relatent simplement ce que les Shīcites du début du VIII siècle pensaient de l'origine du texte standard. 
106 Voir Gregor Schoeler, "The Codification of the Qur’an : A Comment on the Hypotheses of Burton and Wansbrough", in : Neuwirth et al. (eds.), The Qur "an in 
Context, 779-794, p. 787-8 ; cf. également Kohlberg et Amir-Moezzi, Revelation and Falsification, 22, n. 108. 
107 Al-'fabari, Annales, série 1, vol. 6, 2952 : "Le Coran était autrefois composé de différents livres (kana l-Qur’anu kutuban), mais vous les avez tous abandonnés, sauf 
un."cUthmān réagit en plaidant que "le Coran est unique et provient d'un seul [c'est-à-dire Dieu]". 
108 Al-Baladhuri, Ansab al-ashraf, vol. 4.1, édité par Iḥsan cAbbās, Wiesbaden : Franz Steiner, 1979, 552. cUthmān justifie sa décision d'uniformiser le texte coranique 
en rappelant comment les gens avaient l'habitude de    diverger dans leurs lectures et se disaient les uns aux autres : "Mon Coran est meilleur que le tien !". L'incinération 
des codex rivaux en tant que tels est justifiée par le souhait de ‘Uthmān qu'il ne reste que ce qui a été écrit sous les yeux du Messager de Dieu et qui était fermement 
établi dans les feuillets qui étaient chez cA ’isha [plutôt Hasfa]". 
109 Sayf ibn cUmar, Kitab al-ridda wa-l-futuh wa Kitab al-jamal wa-masir cA’isha wa-cAli, éd. par Qasim al- Samarra’i, Leidenv:  Smitskamp Oriental Antiquarium, 1995, 
51-2. Les excuses de cAli soulignent que ‘Uthmān avait brûlé les codex en présence de tous les autres Compagnons, qui avaient auparavant approuvé son projet de 
"rassembler les gens autour d'un seul codex". 



27  

brûlé des codex coraniques110. Schoeler concède que les déclarations vendant les mesures 

de ‘Uthmān sont probablement des fabrications apologétiques. Mais le fait même que des 

personnes aient pris la peine de les fabriquer présupposerait que l'accusation qu'elles 

sont censées dissiper — à savoir que ‘Uthmān aurait "brûlé le livre de Dieu" — était bien 

présente. En d'autres termes, il s'agit d'une véritable controverse : il est hautement 

improbable que les hypothétiques initiateurs de la légende décrivant la promulgation par 

‘Uthmān d'un texte standard du Coran aient en même temps fait circuler des récits 

défendant les actions de ‘Uthmān contre des accusations — qui sont plutôt sévères— qui 

n'avaient pas encore été formulées111. Mais s'il s'agit d'une véritable controverse sur la 

normalisation de ‘Uthmān, celle-ci a de très bonnes chances d'être un fait historique 

plutôt qu'un fantasme omeyyade. Comme souvent, différentes histoires peuvent être 

construites autour des données littéraires. Par exemple, si l'on suppose que la croyance 

en la promulgation par ‘Uthmān du rasm canonique n'est apparue que dans la seconde 

moitié du VIIe siècle ou plus tard, les traditions ci-dessus pourraient être le fruit d'une 

curiosité commune : à un moment donné, tout le monde en était venu à croire que 

‘Uthmān avait normalisé le Coran, et l'on savait également qu'il avait été impopulaire 

vers la fin de son règne au point qu’il a fini par être assassiné. Dans ce contexte, les gens 

ont pu spéculer sur les torts particuliers que ses ennemis auraient pu lui reprocher, et ont 

pu supposer que le fait d'avoir "brûlé le livre de Dieu" aurait sûrement figuré sur la liste*. 

Les loyalistes omeyyades auraient alors pu réagir en adoptant des traditions destinées à 

disculper ‘Uthmān de cette accusation. Ou peut-être, après que la légende de la 

normalisation du texte coranique par ‘Uthmān a été lancée avec succès, les gens ont-ils 

réalisé qu'il y avait quelque chose de problématique en soi dans le fait de brûler des codex 

rivaux (puisqu'il s'agissait, après tout, de copies du Coran), ce qui a alors inspiré les 

traditions suivantes, l'ajout d'un passage approprié aux excuses de cUthmān.  

 

 
110 Patricia Crone et Fritz Zimmermann, The Epistle of Salim ibn Dhakwan, Oxford : Oxford University Press, 2001, 189-90, n. 7. 
111 Un texte comparable, la lettre juive hellénistique d'Aristéas, qui décrit la genèse légendaire de la traduction grecque de la Torah, ne perd certainement pas de temps 
à inventer des objections possibles à l'entreprise de traduction de la Torah en grec, pour ensuite les réfuter catégoriquement. 

* Note du traducteur : en effet l’accusation contre cUthmān d’avoir « brûler les masāḥifs» figure sur la liste des reproches formulées par les rebelles dans plusieurs 
narrations (voir par exemple : Tārīkh Ibn Kathīr, al-Bidāya wa-l-Nihāya, vol. 7, p. 191, les évènements de l’année 35, meurtre de cUthmān). 
 



28  

Cependant, en l'absence d'un support textuel concret, de telles intrigues semblent 

inutilement alambiquées. L'explication de loin la plus simple est certainement de 

supposer que ‘Uthmān a effectivement approuvé officiellement une recension du Coran 

et détruit les copies concurrentes, et que cette mesure lui a valu d'être vilipendé dans 

certains milieux comme le "brûleur de codex". 

Toutefois, deux choses méritent d'être soulignées. Premièrement, le fait que ‘Uthmān 

ait propagé une version standardisée du Coran n'implique pas en soi que le rasm standard 

coranique n'ait pas subi des remaniements par la suite. Deuxièmement et surtout, la 

prudence exige que nous suspendions notre jugement sur tout ce qui va au-delà du noyau 

factuel plutôt limité, identifié ci-dessus ; il est impossible de déterminer de manière fiable 

si les mesures de ‘Uthmān  étaient une tentative de supprimer les querelles sur la lecture 

correcte du  Coran, si c'est Hudhayfa qui a attiré son attention sur la question et si la 

recension qu'il a endossée était la transcription fidèle des feuilles qui étaient en 

possession de Ḥasfa et avaient été compilées sous le règne d'Abu Bakr. Pour autant que 

nous le sachions, le récit complet de la promulgation du texte ‘Uthmānien pourrait 

regorger d'expansions, d'accrétions et d'embellissements ultérieurs. Cette possibilité est 

renforcée par le fait qu'al-Zuhri, le lien commun des traditions sur l'initiative de 

normalisation de ‘Uthmān, peut légitimement être soupçonné d'avoir été sensible aux 

exigences de "l'opportunisme d'État" omeyyade (Goldziher)112. 

 

2- Arguments critiques du texte 

Comme déjà signalé dans l'introduction, Sadeghi a souligné à juste titre que le fait que 

l'écriture inférieure de Ṣanʿāʾ 1 ait été effacée pour faire place à la version standard du 

Coran n'implique pas que le type de texte attesté par la couche inférieure (C-1) soit 

antérieur au rasm standard. Il présente ensuite des preuves suggérant que le prototype 

commun dont descendent les deux récensions est en fait préservé plus fidèlement par le 

rasm canonique que par C-1. Son argument le plus impressionnant à cet effet consiste en 

une étude détaillée des principales variantes non orthographiques du rasm contenues 

 
112 Voir Michael Lecker, "Biographical Notes on Ibn Shihab al-Zuhri", Journal of Semitic Studies 41 (1996) :  21- 63. 



29  

dans le texte inférieur de neuf pages de Ṣanʿāʾ 1113. Selon Sadeghi, il est généralement plus 

probable que ces variantes soient issues du rasm canonique, ou d'un prototype qui lui 

correspondait plus étroitement qu'au C-1, que l'inverse. Cette évaluation repose sur 

l'hypothèse que les copistes des premiers manuscrits coraniques, qui, selon Sadeghi, 

travaillaient sous la dictée, auraient été plus enclins à abandonner de brefs segments 

textuels qu'à en rajouter, à moins qu'un ajout puisse être expliqué comme provenant 

d'une assimilation par inadvertance du verset en question à un verset similaire ou 

voisin114. 

Ainsi, confronté à deux variantes de lecture, XY et X, pour un verset donné, et excluant 

l'existence de versets parallèles ou voisins affichant la formulation XY, Sadeghi 

considérerait ceteris paribus qu'un développement XY>X est un peu plus probable qu'un 

développement menant de X à XY (et qualifierait XY de " plus irréductible ")115. Cette 

hypothèse est basée sur le fait que les omissions peuvent être attribués à de simples 

erreurs de scribe, tandis que les ajouts qui ne sont pas dus à une assimilation accidentelle 

sont plus susceptibles d'avoir été délibérés116 ; et bien que Sadeghi n'exclue pas que des 

expansions conscientes aient pu avoir lieu, il postule que les erreurs simples auraient été 

plus fréquentes. Dans ce contexte, Sadeghi a constaté que sur les quatorze principaux 

plus affichés par le rasm standard par rapport au C-1, au moins trois sont   irréductibles117. 

En revanche, aucun des neuf avantages majeurs affichés par C-1 par rapport au rasm 

standard n'est irréductible, ce qui signifie que si l'on suppose que le rasm standard est 

primaire, le libellé de C-1 pourrait être issu du texte standard par le biais d'accidents de 

transmission répandus, plutôt que par le biais d'altérations moins fréquentes. Ceci, selon 

 

113 Sadeghi et Bergmann, "Codex", 399-405 et appendice 2 (422-433). Les quatre folios et demi analysés par Sadeghi contiennent Q 2:191-223, 5:41-54, 15:54-72, 63, 
62, 89, et 90:1-6. 
114 Ibid., 387-8. 
115 La qualification " ceteris paribus " signifie que Sadeghi accepterait vraisemblablement une évolution textuelle menant de X à XY si cette dernière variante soutient 
une revendication juridique ou théologique explicitement débattue dans les sources littéraires. Le principe ci-dessus contredit la règle classique de la critique                       
textuelle de brevior lectio potior, qui a cependant été critiquée par les spécialistes de la Bible également (voir Sadeghi, "Codex", 387, n. 84). 
116 Par exemple, une évolution de min ṣiyāmin aw ṣadaqatin aw nusukin (le texte standard) à min ṣiyāmin aw nusukin (C-1) in Q (2: 196) serait explicable 
comme une omission accidentelle, alors que le développement  inverse min ṣiyāmin aw nusukin >min ṣiyāmin aw ṣadaqatin aw nusukin  s'expliquerait 
mieux comme une expansion délibérée du texte destinée à sanctionner l'aumône comme moyen de compenser le rasage prématuré pendant le pèlerinage 
117 Voir Sadeghi et Bergmann, "Codex", 401. Les trois variantes en question sont les suivantes (les mots du texte standard qui sont absents du C-1 sont soulignés) :       
Q 2:196, deuxième variante (min ṣiyāmin aw ṣadaqatin aw nusukin) ; Q 2: 217, première variante (qul qitālun fīhi kabīrun wa-ṣaddun ʿan sabīli llāhi wa-kufrun bihi 
wa-l-masjidi l-ḥarāmi wa-ikhrāju ahlihi minhu akbaru ʿinda llāhi) ; Q 2: 222 (texte standard : fa-ʿtazilū l-nisāʾa fī l-maḥīḍi wa-lā taqrabūhunna, C-1: fa-lā taqrabū l-
nisāʾa fī maḥīḍihinna). Deux variantes plus pertinentes se trouvent à Q 5: 42 (fa-in jāʾūka fa-ḥkum baynahum) et 63:1, mais Sadeghi concède que ces deux variantes 
devraient peut-être, être ignorées. 



30  

Sadeghi, crée une certaine présomption que la formulation du rasm standard est plus 

ancienne que celle de la couche inférieure du palimpseste118. 

L'étude de Sadeghi, dont l'évaluation complète dépasse le cadre de cet article, marque 

certainement une avancée majeure : pour la première fois, des méthodes sophistiquées 

de critique textuelle ont été appliquées au Coran, ouvrant ainsi des voies prometteuses 

pour de futures recherches, indépendamment du fait de savoir si une analyse du reste de 

l'écriture inférieure du palimpseste confirmera la tendance détectée par Sadeghi119.  

Sa conclusion provisoire selon laquelle la formulation du rasm standard semble être 

plus ancienne que celle du C-1 est également cohérente avec la conclusion de la section 

précédente. Cependant, on peut signaler quelques questions qui méritent une discussion 

plus approfondie. Avant tout, il serait important de préciser dans quelle mesure 

l'évolution XY>X doit être plus probable que l'évolution inverse pour que nous soyons 

convaincus que le fait que le manuscrit (A) présente un surplus de données "plus 

irréductibles " par rapport au manuscrit (B) indique réellement que m.(A) est plus ancien 

que le m. (B). Il faut également noter, comme le font Sadeghi et Goudarzi, que différentes 

parties d'un manuscrit pourraient appartenir à des familles textuelles différentes dont la 

valeur devrait être évaluée séparément120(un exemple biblique étant le Codex 

Alexandrinus).  

Enfin, même si une présomption par défaut en faveur d'un rasm standard meilleur que 

celui de la couche inférieure du palimpseste de Ṣanʿāʾ 1 était établie, cela n'exclut 

évidemment pas (et n'est pas considéré comme excluant par Sadeghi) que des passages 

particuliers aient pu faire l'objet d'une révision et d'une expansion ultérieures, bien que 

cette possibilité soit susceptible de se réduire encore — ou doit être confirmée — à 

mesure que le reste de l'écriture inférieure du palimpseste de Ṣanʿāʾ 1 soit analysée. 

 
118 Sadeghi fournit également une analyse stemmatique du rasm standard, C-1, et des variantes du rasm attribuées à Ibn Mascud. Son point de départ consiste en 
l'observation qu'en cas de désaccord, le texte standard tend à être majoritaire, soit en faveur de C-1 contre Ibn Mascud, soit en faveur d'Ibn Mascud contre C-1 (Sadeghi 
et Bergmann, "Codex", 394 ; Sadeghi note que la même observation s'appliquerait s'il avait utilisé les variantes du rasm attribuées à Ubayy au lieu d'Ibn Mascud, voir 
ibid., 399, n. 109). Sur cette base, Sadeghi finit par privilégier soit (i) un stemma dans lequel les trois recensions sont des descendants directs d'un prototype commun, 
le texte standard étant la transcription la plus fiable de cette source commune, soit (ii) un stemma dans lequel le rasm standard est un texte hybride qui suit les lectures 
majoritaires d'un certain nombre de codex compagnons préexistants. 
119 La nécessité d'une étude plus approfondie est soulignée dans Sadeghi et Bergmann, "Codex", 347 et 404. 

120 Voir Sadeghi et Goudarzi, Ṣanʿāʾ 1", p. 22. On notera que les trois principales omissions du C-1, qui sont les plus évidentes, sont les suivantes constituent des " 
plus irréductibles " du rasm standard qui se trouvent relativement proches les uns des autres (2 :196.217.222). 
 



31  

3- Caractéristiques internes du Coran (I) : manque d'adéquation avec 

l'histoire de l'Islam après   650 EC. 

 

Alors que les sections précédentes se sont concentrées sur les sources littéraires extra- 

Coraniques et sur les preuves manuscrites, la force du modèle du canon émergent peut 

également être sondée en examinant les caractéristiques internes du rasm standard lui-

même. Une telle enquête procède de manière contrefactuelle, c'est-à-dire qu'elle implique 

une expérience de pensée consistant à essayer d'émettre une hypothèse sur le type de 

document que nous aurions pu nous attendre à ce que les rédacteurs présumés du Coran 

aient produit s'ils avaient été actifs jusqu'en 700 environ, puis à vérifier le résultat par 

rapport au type de texte reçu, auquel nous sommes actuellement confrontés. 

L'argument le plus connu de ce genre est peut-être l'observation de Fred Donner selon 

laquelle, dans le Coran : « nous ne trouvons pas une seule référence à des événements, des 

personnalités, des groupes ou des questions qui appartiennent clairement à des périodes 

postérieures à l'époque de Muḥammad - les Abbassides, les Omeyyades, les Zubayrides, les    

Alides, la dispute sur le libre arbitre, la dispute sur les recettes fiscales et la conversion, les rivalités 

tribales, les conquêtes, etc »121.  

Shoemaker a tenté de parer ce raisonnement en affirmant que le manque d'allusions 

du Coran à l'histoire islamique postérieure « peut simplement refléter le fait que le Coran est 

généralement n’est pas un texte prédictif »122. Par conséquent, les premiers musulmans qui 

ont potentiellement continué à façonner le corpus coranique après la mort de Muḥammad 

n'ont peut-être pas été tentés d'y insérer les aléas des événements ultérieurs, et l'absence 

de telles prédictions ne prouve pas qu'une édition posthume n'avait pas eu lieu. En effet, 

étant donné la rareté générale des noms et des dates dans le Coran, il est loin d'être 

 
121 Donner, Narratives, 49. - Shoemaker discute brièvement de Q 30: 2-4, qui, selon une lecture minoritaire, prédit la victoire islamique sur les Byzantins ("Les Romains 
ont vaincu / dans la partie proche du pays, mais après leur défaite, ils seront vaincus / dans quelques années"), ce qui en ferait un anachronisme. En revanche, la  
lecture majoritaire ("Les Romains ont été vaincus ils vaincront") est certainement préférable : il est plus facile d'imaginer que certains musulmans ont été tentés de 
transformer un verset qui faisait à l'origine allusion à la guerre entre Byzantins et Sassanides se terminant en 628 en une prédiction miraculeuse de la victoire islamique 
sur les Byzantins que de voir pourquoi une prédiction triomphante des conquêtes islamiques, que les musulmans ultérieurs ont clairement perçue comme une 
confirmation de la prétention de Mu :iammad à la prophétie, aurait dû être transformée, par la majorité des lecteurs du Coran, en une référence à une obscure guerre 
préislamique. L'objection de Bell contre la lecture majoritaire selon laquelle il est " difficile d'expliquer l'intérêt favorable de Muḥammed pour la fortune politique de 
l'Empire byzantin " (cité dans Shoemaker, Death, 154) passe à côté d'une partie de l'intérêt du passage, à savoir que " la décision est avec Dieu, dans le passé et dans 
l'avenir " (ainsi Q 30:4). Les "fortunes politiques de l'Empire byzantin" sont ainsi présentées comme une illustration du contrôle universel de l'histoire par Dieu. 
122 Shoemaker, Death, 153. 



32  

évident que nous serions en droit d'attendre une mention explicite, par exemple, du 

contre-calife cAbdallah b.  al-Zubayr. D'autre part, la question en jeu n'est pas tant de 

savoir si le Coran contient ou non des anachronismes au sens strict, mais si nous pouvons 

y déceler des préoccupations qu'il vaut mieux comprendre comme étant celles de 

rédacteurs actifs dans la seconde moitié du VIIe siècle plutôt que celles de la communauté 

primitive mecquoise et médinoise.  

Si le rasm coranique n'avait pas été clôturé avant environ 700, il semble étrange qu'il 

ne s'engage nulle part dans les développements majeurs qui ont défini l'histoire de l'Islam 

entre 630 et 700, en particulier la rapidité sans précédent avec laquelle une alliance de 

tribus "barbares" issues des franges des empires byzantin et sassanide s'est établie comme 

maître d'un immense territoire, et les disputes amères et les guerres civiles qui ont 

rapidement ravagé l'unité des conquérants ! 

Shoemaker fait également remarquer qu'en suivant la logique de Donner, "on pourrait 

de la même manière soutenir que l'Évangile selon Jean, qui n'attribue aucune prédiction 

à Jésus au-delà de sa propre vie (ou de quelques jours après), doit refléter fidèlement sa 

vie et son enseignement et dater de quelque temps avant 60 de notre ère"123, alors que la 

majorité des spécialistes dateraient bien sûr le texte trois ou quatre décennies plus tard. 

Pourtant, même l'Évangile de Jean, à l'occasion indique l'époque de sa composition. Par 

exemple, le récit de la guérison par Jésus d'un homme aveugle de naissance se termine 

par l'affirmation que « les Juifs étaient déjà convenus que quiconque confesserait que Jésus était 

le Messie serait chassé de la synagogue » Jean (9 : 22). Comme le commente Bart Ehrman, 

« nous savons qu'il n'y avait pas de politique officielle contre l'acceptation de Jésus (ou de toute 

autre personne) comme messie pendant sa vie. En revanche, certaines synagogues juives ont 

manifestement commencé à exclure les membres qui croyaient en la messianité de Jésus vers la 

fin du premier siècle. Ainsi, l'histoire reflète l'expérience de la communauté ultérieure qui se tenait 

derrière le quatrième évangile »124.  

 
123 Ibid. 
124 Bart D. Ehrman, The New Testament : A Historical Introduction to the Early Christian Writings, 5th ed., New York/Oxford : Oxford University Press, 2012, 193-4. 
Voir également Jean (16 : 2), où Jésus prédit de manière anachronique qu'on vous chassera des synagogues". Bien que l'Évangile de Jean ne fasse pas référence à la 
destruction du Temple de manière aussi univoque que, par exemple, Matthieu 24 :1-2, de nombreux spécialistes considèrent que Jean (11 : 48) fait allusion à cet 
événement (Robert Kysar, "John, the Gospel of", The Anchor Bible Dictionary, ed. By David N. Freedman, 6 vols, New York : Doubleday, 1992). 
 



33  

Par voie de conséquence, l'argument selon lequel, si le Coran a été un texte ouvert 

jusqu’à la seconde moitié du VIIe siècle, il devrait, comme d'autres écrits anciens, refléter 

le contexte historique dont il est censé être issu (même si ce n'est pas nécessairement par 

le biais de citations explicites) est toujours valable. Tant que les experts n'auront pas 

réussi à démontrer que certains passages coraniques — et de préférence, des passages 

ayant un profil stylistique et    terminologique distinct ! — ne sont intelligibles, ou mieux 

intelligibles, que lorsqu'ils sont placés dans un contexte post-conquête, une datation du 

rasm standard avant 650 semble donc    préférable d'un point de vue heuristique.  

Cependant, si l'on déplace la charge de la preuve, il n'est pas évident que l'absence 

d'adéquation palpable du Coran avec l'histoire islamique post-prophétique, tout en 

excluant un remaniement majeur ultérieur du texte, exclut également des ajouts et des 

modifications mineurs : il n'y a rien de " hors période " dans le Coran. 

L'histoire de Jésus et de la femme prise en adultère Jean (7: 53 — 8 : 11), souvent 

considérée comme un ajout ultérieur à l'Évangile de Jean en raison de son absence dans 

les premiers manuscrits du Nouveau Testament. Bien entendu, l'argument de l'unanimité 

évoqué dans la section précédente soulève de sérieuses questions quant à la manière dont 

les changements supposés avoir été apportés au rasm coranique aussi tard que cAbd al-

Malik auraient pu être   adoptés de manière consensuelle par des groupes dissidents tels 

que les proto-shīcites.  

Ainsi, pour renforcer la position selon laquelle le rasm standard du Coran s'était 

largement stabilisé au milieu du septième siècle, les deux sections suivantes examineront 

deux autres caractéristiques internes du corpus coranique (Il faut souligner que la 

conclusion d’une stabilisation précoce ne concerne pas les questions orthographiques, 

telles que l'orthographe du a long, qui ont continué à évoluer pendant beaucoup plus 

longtemps)125. 

 

 

 

 
125 Voir la note 37 supra. 



34  

4- Caractéristiques internes du Coran (II) : absence de cadrage narratif. 

Le texte coranique présuppose clairement l'existence d'une figure individuelle de 

messager126, mais sont notoirement peu enclins à fournir des détails spécifiques à son 

sujet. C'est pourquoi l'exégèse islamique a trouvé dans la technique de la 

contextualisation biographique un outil herméneutique indispensable : des segments 

coraniques isolés sont clarifiés en les insérant dans un récit — qui semble souvent avoir 

été conçu sur mesure pour sa fonction exégétique — décrivant une situation particulière 

de la vie de Muḥammad127. Néanmoins, en dépit de leur utilité interprétative suprême, 

aucun récit contextualisant de ce type ne s'est infiltré dans le texte même du Coran128 , ce 

qui suggère une date de clôture précoce. 

Il est vrai que Shoemaker daterait l'émergence de récits sur Muḥammad incorporant 

des citations coraniques après 700129. Cependant, à mon avis, il est désormais 

raisonnablement certain que, dès la fin du septième siècle, des récits sur Muḥammad 

contenant des éléments coraniques étaient en circulation. Un épisode qui a fait l'objet d'un 

examen particulièrement approfondi est le récit de la première révélation de Muḥammad 

sur   "le mont Ḥira", où Andreas Gorke et Gregor Schoeler ont pu faire remonter des 

éléments significatifs, y compris une citation coranique, au traditionniste médinois cUrwa 

b. al- Zubayr (m. 93/711-12 ou 94/712-13)130. Un autre épisode biographique intégrant 

des citations coraniques est l'histoire bien connue du scandale de cA‘isha, que Gorke et 

Schoeler attribuent également à  cUrwa131. 

 
126 Si le " Tu " coranique peut parfois être compris comme s'adressant à un croyant générique, à l'instar du commandement biblique " Tu ne tueras pas ! ". (Andrew 
Rippin, "Muḥammad in the Quran : Reading Scripture in the 21st Century", in : La Biographie de Muhammad : The Issue of the Sources, édité par Harald Motzki, 
Leiden : Brill, 2000, 298-309), une telle interprétation est difficilement tenable pour l'ensemble du corpus. 
127 Voir Andrew Rippin, "The Function of asbab al-nuzul in Quranic exegesis", Bulletin of the School of Oriental and African Studies 51 (1988) : 1-20. 
128 Voir Daniel Madigan, "Reflections on Some Current Directions in Qur’anic Studies", Muslim World 85 (1995) : 345-362, à 353-4. 
129 Stephen J. Shoemaker, "In Search of cUrwa's Sira : Some Methodological Issues in the Quest for "Authenticiy" in the life of Muḥammad", Der Islam 85 (2011) : 
257-344, à 310-312. 
130 Voir Gregor Schoeler, The Biography of : Nature et authenticité, trad. par Uwe Vagelpohl, éd.  Par James E. Montgomery, Abingdon : Routledge, 2011, 38-79 ; 
Andreas Gorke et Gregor Schoeler, Die altesten Berichte i.ber das Leben Mu:iammads : Das Korpus cUrwa ibn az-Zubair, Princeton : Darwin Press, 2008, 22-37. Pour 
une réponse à la critique de Shoemaker, voir Andreas Gorke, Harald Motzki et Gregor Schoeler, " First-century Sources for the Life of Muḥammad ? A Debate", Der 
Islam 89 (2012) : 2-59. Gorke et  Schoeler, dans leur étude des traditions sira attribuées à cUrwa, soutiennent que l'origine cUrwanaise du rapport sur la première 
révélation de Muḥammad transmis sur l'autorité d'al-Zuhri < cUrwa < cA’isha (consistant, entre autres, en la rencontre de Muḥammad avec Gabriel, la révélation de 
Q (96:1-5), et l'accréditation du statut prophétique de Muḥammad par Waraqa b.Nawfal), est au moins partiellement confirmé par trois brefs rapports transmis sur 
l'autorité de Hisham ibn cUrwa < cUrwa. Ces derniers reprennent les certains des motifs du rapport d'al-Zuhri et emploient même certains des mêmes mots-clés et 
expressions, bien que leur propos diverge fréquemment. On peut donc soutenir que les traditions attribuées à Hisham constituent précisément la "preuve d'une 
transmission indépendante de cUrwa qui a contourné al-Zuhri" que Shoemaker exige ("In Search", 306). Comme le soulignent Gorke et Schoeler, les fragments de 
Hisham ibn cUrwa doivent avoir appartenu à un ensemble plus vaste et présupposent d’autres éléments du long récit d'al-Zuhri. Notons que le troisième des rapports 
de Hisham se termine par une référence à la révélation de Q 93. 
131 Gorke et Schoeler, Die altesten Berichte, 145-62. Shoemaker n'émet pas de réserves majeures ici et accepte que la version de cUrwa inclût une référence à la révélation 



35  

La situation est donc la suivante : la réception islamique précoce du Coran montre une 

tendance à la narrativisation biographique du matériel coranique ; et en 700, un matériel 

narratif approprié sur Muḥammad contenant des citations scripturaires avait vu le jour, 

tandis  que Muḥammad était également devenu un symbole politique important (en 685-

686, un gouverneur iranien de cAbdallah b. al-Zubayr a frappé les premières pièces de 

monnaie existantes mentionnant Muḥammad132, et à partir de 691-2, les pièces de 

monnaie de cAbd al-Malik ainsi que les inscriptions du Dôme du Rocher invoquent 

Muḥammad en tant que figure religieuse fondamentale133. Comment expliquer, alors, 

que la Tradition islamique ait si scrupuleusement réussi à séparer les énoncés de son 

prophète et les récits exégétiques avec lesquels ces énoncés étaient beaucoup plus 

facilement compréhensibles ?  

Comme le démontre la comparaison avec la Bible hébraïque, les collections de logia 

prophétiques semblent avoir une tendance naturelle à attirer les légendes sur la vie et 

l'époque du Prophète concerné134. Il est donc révélateur d'une stabilisation précoce du 

Coran que de telles attributions légendaires ne puissent apparemment plus être 

incorporées dans les écritures islamiques et qu'elles doivent être externalisées dans un 

recueil séparé de la littérature. Par exemple, ni le Coran ni le matériel des premiers 

chapitres du livre d’Isaïe ne suggèrent que le Prophète en question était un faiseur de 

miracles ; dans le cas d'Isaïe, cependant, c'est Isaïe 38 qui en fait un, alors que dans le cas 

de Muḥammad, cela se produit dans les hadiths135. 

De tout ce qui précède, on retient l'impression constante que le texte coranique a dû se 

fixer assez tôt. On pourrait objecter que les hypothétiques rédacteurs marwanides du 

Coran ont pu éviter d'incorporer de véritables récits biographiques, parce qu'ils ne 

souhaitaient pas altérer le caractère général du texte en tant que recueil d'énoncés 

prophétiques. Sachant que le Coran est dépourvu des techniques les plus minimalistes 

de contextualisation biographique, comme l'insertion de suscriptions liant des passages 

 
de Q (24 : 11) ("In Search", 321-6). 
132 Heidemann, " Coin Imagery ", 167. 

133 Ibid., 170-4. 
134 Voir Joseph Blenkinsopp, A History of Prophecy in Israel, édition révisée, Louisville (Kentucky) : Westminster John Knox Press, 100, sur les récits d'Esaïe 36-39. 
135 La divergence de compréhension de Muhammad qui existe entre le Coran et les hadiths est soulignée dans Donner, Narratives, 50-52. 



36  

scripturaires spécifiques à certains événements de la vie de Muḥammad (contrairement 

à Isaïe (1 : 1), Jérémie (1 : 1-3), et les diverses suscriptions psalmiques associant le texte 

suivant à la vie de David)136. Le fait que le corpus coranique tel que nous l'avons reçu est 

remarquablement peu contaminé par des éléments biographiques comme ceux indiqués 

dans les textes de la Bible, mais aussi par ceux de la Bible, la date avancée du milieu du 

VIIe siècle pour le moment de la fixation du rasm standard est la meilleure               explication de 

l’apparition des récits extra-coraniques plus tardifs mais aussi de certaies erreurs 

rédactionnelles mineures. 

 

III) Caractéristiques internes du Coran : l’absence de normalisation 

linguistique 

 

Une troisième caractéristique du Coran qui implique une stabilisation assez 

précoce consiste en ses diverses "aspérités"137. Il s'agit, par exemple, de 

caractéristiques grammaticales archaïques qui n'ont pas été adaptées à l'usage 

ultérieur, comme l'emploi de "an" dans le sens de "de peur" ; par exemple : Q (4: 176) 

ou Q (16 : 15)138.  

Le cas le plus frappant est sans doute fourni par une poignée de passages qui 

violent les règles de base de l'accord des cas en arabe classique : Q (2 : 177), Q (4: 162), 

Q (5: 69) et Q (20: 63)139. Ces versets semblent avoir déjà suscité l'indignation des 

premiers musulmans. A ce sujet, on rapporte que ‘Uthmān  lui-même, lorsqu'on lui 

 
136 Le cas des suscriptions psalmiques est brièvement repris dans Gabriel S. Reynolds, " Le problème de la chronologie du Coran ", Arabica 58 (2011) : 477-502, à 
500-1, mais seulement pour souligner que, puisque la plupart des spécialistes bibliques critiques ne seraient pas disposés à considérer ces titres psalmiques comme des 
reflets de faits historiques, nous devrions être tout aussi méfiants à l'égard du lien que la tradition islamique établit entre le Coran et la vie de Muḥammad.  

A cet égard, G.S Reynolds se demande donc de ce que nous pouvons apprendre du fait que, dans le cas des psaumes, de telles références biographiques ont été 
incorporées dans le texte scripturaire lui-même, alors que, dans le cas du Coran, elles ont été reléguées dans la littérature exégétique secondaire. 
137 L'expression est tirée de Cook, Koran, 134-5. 

138 Voir William Wright, A Grammar of the Arabic Language, troisième édition, révisé par W. Robertson Smith et M. J. de Goeje, 2 volumes, Cambridge : Cambridge 
University Press, 1896, vol. 2, 27. 
139 Voir John Burton, "Linguistic Errors in the Quran", Journal of Semitic Studies 33/2 (1988) : 181-196. La lecture Ḥafṣ ʿan ʿĀṣim de Q (20 : 63) (in hādhāni la-
sāḥirāni...) n'est bien sûr pas, à proprement parler, incorrecte, car in al- mukhaffafa n'exige pas l'accusatif (voir Wright, Grammar, vol. 2, 81D). D'autre part, il est à 
noter qu'une majorité des lecteurs canoniques semble avoir lu inna hadhani, au prix de la correction linguistique (Ahmad Mukhtar cUmar et cAbd al-cAl Salim Makram, 
Mucjam al-qirā ‘at al-qur‘āniyya, 2nd ed., 8 volumes, Kuwait : Dhat al-Salasil, 1988, vol. 4, 89-90). Il doit donc y avoir eu une forte tradition orale en faveur de inna au 
lieu de in al-mukhaffafa ; et il semble probable que c'était la formulation originale, car c'est sûrement la lectio difficilior. Abu cAmr et d'autres lisent inna hādhayn la-
sāḥirān, probablement en allant tacitement à l'encontre du rasm. Ce qui est significatif dans le contexte actuel, c'est que cette tradition orale en faveur de inna n'a pas 
abouti à une modification du rasm. 



37  

a présenté les copies du Coran dont il avait ordonné la production, y a trouvé des 

expressions incorrectes, mais il a donné l'ordre de ne pas les changer « parce que les 

Arabes les rétablirons selon leurs langues » (préconisant ainsi une solution conforme 

à la distinction massorétique Qre-Ktiv140 ) ; et l'épouse de Muḥammad, cA’isha, aurait 

fait un commentaire sur les erreurs dans certains versets sont : « l'œuvre des scribes ; 

ils l'ont mal écrit » disait-elle141. Bergstrasser a certainement raison de dire que les 

traditions qui enjoignent aux musulmans d'améliorer le texte coranique au fur et à 

mesure qu'ils le récitent, ou qui reconnaissent ouvertement que la parole de Dieu est 

contaminée par des fautes de frappe, sont probablement des traditions anciennes142 

et pourraient bien dater d'avant 700, ce qui indique que les gens n'ont pas eu à 

attendre l'avènement de Sibawayh pour remarquer les problèmes susmentionnés, et 

pourtant,  ni al-Ḥajjāj, ni personne d'autre ne semble avoir jamais essayé de corriger 

le rasm de ces versets. Un cas similaire est celui de Q (3: 96), selon lequel « la première 

maison [de culte] qui a été fondée pour l'humanité est celle de bakka ». Les exégètes 

islamiques proposent généralement que l'expression bakka est une variante de makka, 

c'est-à-dire la Mecque, mais ils sont obligés de construire des dérivations plutôt 

complexes de l'expression bakka afin de faire valoir leur point de vue. Ce qui aurait 

été de loin la manière la plus simple de remédier au problème, et probablement celle 

sur laquelle toutes les confessions islamiques majeures auraient pu s'entendre — à 

savoir, changer un ba" en un mim — n'était apparemment plus praticable au moment 

où les gens ont commencé à prêter une attention sérieuse au verset143.  Dans la Bible 

hébraïque également, des expressions et des noms de lieux anormaux ou obscurs ont 

fréquemment été conservés, mais ils ont souvent donné lieu à des gloses 

interprétatives insérées dans le texte144, qui sont à l’évidence absentes du Coran145. 

 
140 Voir Paul Jouon et Takamitsu Muraoka, A Grammar of Biblical Hebrew, Rome : Editrice Pontificio Instituto Biblico, 2006, 65-6. Pour un certain nombre d'exemples 
dans lesquels les premiers lecteurs du Coran ont adopté cette procédure, voir Beck, "Der cutmanische Kodex", et id. "Die Kodizesvarianten der Amṣār", Orientalia 
nova series 16 (1947) : 353-376, à 357-8. 
141 GdQ, vol. 3, 1-6. 
142 Ibid., 4 
143 Crone, "Two Legal Problems", 20, fait une observation similaire en ce qui concerne certains des termes notoirement opaques que l'on trouve dans le Coran, qui 
n'ont pas non plus été changés en termes plus intelligibles. 
144 Michael Fishbane, Biblical Interpretation in Ancient Israel, Oxford : Oxford University Press, 1988, 44-65. 
145 August Fischer a soutenu que Q (101: 10-11) constitue une glose ultérieure ("Eine Qoran-Interpolation", Orientalistische Studien Theodor Noldeke zum siebzigsten 

Geburstag gewidmet, édité par Carl Bezold, GieBen : Alfred Topelmann, 1906, 2 volumes, vol. 1, 33-55), mais voir mes commentaires à 



38  

La persistance du choc textuel indiqué par des exemples comme ceux qui précèdent 

s'explique le plus facilement comme la réaction de la communauté islamique primitive 

à la mort du messager charismatique qui avait été la seule personne dotée de l'autorité 

pour publier et modifier les révélations divines. Quoi qu'il en soit, il va de soi que si 

al-Ḥajjāj ou quelqu'un d'autre avait révisé le texte coranique vers 700, même à une 

échelle très mineure, les passages tels que ceux mentionnés ci-dessus auraient été les 

premiers à être modifiés, ce qui n'aurait nécessité que l'échange de quelques lettres et 

aurait donc pu se produire presque instinctivement. 

 

Conclusion 

 
Il faut admettre que l'argument de la fin de la section précédente n'est pas 

inattaquable.  

Premièrement, peut-on être sûr qu'il n'y a pas eu d'autres passages du genre de 

ceux présentés                         ci-dessus qui ont été corrigés [comme Q (48 : 24), où l'on obtient makka 

au lieu de bakka] ?  

Deuxièmement, même si l'on admet que la majeure partie du corpus coranique 

devait exister avant al-Ḥajjāj et que ce dernier n'a pas corrigé les parties existantes du 

texte, cela exclut-il l'insertion de nouveaux éléments ? En d'autres termes, peut-on 

exclure que le Coran ait pu constituer un corpus littéraire textuellement stable mais 

susceptible d'être complété ?  

De telles                      objections soulèvent évidemment un dilemme en matière de charge de la 

preuve : devons-nous exiger des partisans de l'opinion conventionnelle selon laquelle 

le rasm standard du Coran a été fixé vers 650, qu'ils produisent une preuve concluante 

de l'absence d'ajouts ultérieurs, ou devons-nous au contraire exiger des érudits qui 

insistent sur la possibilité d'ajouts ultérieurs qu'ils prouvent que de tels ajouts existent 

effectivement ?  Je dirais que la seconde position est plus raisonnable : si les seuls 

cygnes que nous connaissons sont des cygnes blancs, c'est aux partisans de l'existence 

des cygnes noirs qu’incombe, légitimement, de plaider en faveur de cette affirmation. 

 
http://www.corpuscoranicum.de/kommentar/index/sure/101/vers/1, dans la section "Literarkritik" . 

 



39  

De même, tant qu'aucun passage coranique présentant un profil stylistique et 

terminologique distinct n'a été placé de manière convaincante dans un contexte de la 

fin du VIIe siècle, la datation traditionnelle du rasm standard vers 650 ou avant (à 

l'exception de certaines caractéristiques orthographiques) devrait être notre datation 

par défaut146. En supposant une datation du milieu du VIIe siècle, peut-on remonter 

plus loin ? Même si l'on souscrit pleinement à l'hypothèse selon laquelle le texte 

standard du Coran préserve plus fidèlement que le C-1 le prototype textuel commun 

aux deux textes, et que l'on attribue, selon une probabilité de 3/1, un terminus ante 

quem de 646 à Ṣanʿāʾ 1147, ce prototype ne peut avoir atteint sa clôture qu'à la fin des 

années 630. Ainsi, il semble sage de concéder que pendant la première décennie 

environ après l'année traditionnelle de la mort de Muḥammad, l'héritage littéraire de 

ce dernier n'a peut-être pas encore été entièrement fixé148. 

Il y a néanmoins de bonnes raisons de croire que la disposition des versets dans la 

plupart des sourates remonte à l'époque de Muḥammad. Sadeghi et Goudarzi ont 

souligné la convergence générale entre les variantes présentées par l'écriture 

inférieure du palimpseste de   Ṣanʿāʾ et ce que la littérature des qirāʾāt nous apprend 

sur le spectre des variantes caractérisant les premières étapes de la transmission du 

Coran149. Sur la base des seules sources littéraires, nous pouvons également accepter 

que les différentes recensions aient été en désaccord sur l'inclusion d'une poignée de 

courtes sourates (Q 1, 113, 114, ainsi que sourate al-Khalc et sourate al-Ḥafd)150. Mais, ni 

le C-1, ni les sources littéraires ne révèlent de                 véritable désaccord sur le contenu de 

chaque sourate151,  ce qui accrédite l'idée qu'au moins la majorité d'entre elles 

existaient avant la mort de Muḥammad. Il convient de répéter que cela n'exclut pas 

que les textes existants aient pu, dans une certaine mesure, être élargis, remaniés et 

mis à jour au cours de la première décennie post-prophétique.  

 
146 Comme je l'ai souligné plus haut, le scénario conventionnel, s'il doit être concilié avec certaines des données étudiées dans cet article, devra être modifié à deux 
égards : premièrement, les mesures de ‘Uthmān , quelles qu'elles aient été, ne semblent pas avoir immédiatement supplanté des recensions rivales ; deuxièmement, 
pendant une grande partie du VIIe siècle, le Coran a peut-être été utilisé principalement pour la récitation rituelle et dévotionnelle, et non comme une source 
normative, certaines parties du corpus étant peut-être rarement récitées et transmises uniquement par écrit. 
147 Sadeghi et Bergmann, "Codex", 353. 

148 Contre ibid., 406-10. 
149 Sadeghi et Goudarzi, Ṣanʿāʾ 1", 19. 
150 Voir Jeffery, Materials, 21-23 et 180-1 ; GdQ, vol. 2, 33-8 et 40-42. 
151 Voir Sadeghi et Goudarzi, Ṣanʿāʾ 1", 23. 



40  

En fin de compte, c'est avant tout l'analyse littéraire rigoureuse de chaque sourate 

individuelle qui peut déterminer, s'il y a des raisons de soupçonner qu'elle a pu subir 

une altération ou une expansion post-prophétique précoce. 

 

 

⸎   ⸎   ⸎ 

Sources primaires : 

Al-Balādhurī, Ansāb al-ashrāf, vol. 4.1, edited by ʿAbbās, Iḥsān (Wiesbaden: Franz Steiner, 1979), 
552. 
 
Al-Bukhārī, al-Jāmiʿ al-ṣaḥīḥ, ed. Muḥibb al-Dīn al-Khaṭīb and Muḥammad Fu’ād ʿAbd al-Bāqī, 4 vols 
(Cairo: al-Maṭbaʿa al-salafiyya, A H  1400), vol. 3, 337–8, no. 4986–7 (66.3). 
 
Al-Farrā', Maʿānī al-Qur'ān, vol. 3, ed. ʿAbd al-Fattāḥ Ismāʿīl Shalabī and ʿAlī al-Najdī Nāṣif (Cairo: al-
Hay'a al-miṣriyya al-ʿāmma li-l-kitāb), 1955–72, 68 (ad Q 48:26). 
 
 Al-Mizzī, Tahdhīb al-kamāl fī asmā’ al-rijāl, ed. Maʿrūf, ʿAwwād, 35 vols (Beirut: Mu'assasat al-
risāla, 1983–1992), vol. 22, 437–41. 
 
Al-Ṭabarī reports for A H  30 in Annales, ed. M. J. de Goeje et al. (Leiden: Brill, 1879–1901), series 1, 
vol. 5, 2856. 
 
Al-Samhūdī, Wafā’ al-wafā bi-akhbār dār al-muṣtafā, ed. Qāsim al-Sāmarrā'ī (London: Mu'assasat al-
furqān li-l-turāth al-islāmī), 5 vols, vol. 2, 457.  
 
 
Al-Yaʿqūbī (d. early tenth century) ʿUthmān ordered the people to recite ʿalā nuskhatin 
wāḥidatin (al-Yaʿqūbī, , Historiae, ed. Houtsma, M. Th., vol. 2, Leiden: Brill, 1883, 197.  
 
Ibn Abī Dāwūd, Kitāb al-maṣāḥif, 119–20, and al-Zarkashī, , al-Burhān fī ʿulūm al-Qur’ān, 
ed. Muḥammad Abū al-Faḍl Ibrāhīm, 4 vols (Cairo: Dār Iḥyā’ al-Kutub al-ʿArabiyya, 1957–8), vol. 1, 
249.  
 
Ibn ʿAṭiyya, al-Muḥarrar al-wajīz fī tafsīr al-kitāb al-ʿazīz, ed. Ṣādiq al-Mallāḥ, Aḥmad, 2 vols 
(Cairo: al-Majlis al-aʿlā li-l-shu’ūn al-islāmiyya, 1974), vol. 1, 66–7. 
 
Ibn Dāwūd, Abī, Kitāb al-maṣāḥif, ed. in Jeffery, Arthur, Materials for the History of the Text of the 
Qur'ān: The Old Codices (Leiden: Brill, 1937)Google Scholar, 117 (Arabic text). 
 
Ibn Khallikān, Wafayāt al-aʿyān wa-anbā’ abnā’ al-zamān, ed. ʿAbbās, Iḥsān (Beirut: Dār 
Ṣādir, 1972 (according to the last volume)), 8 vols, vol. 2, 32.  
 
Ibn Shabba, Ta'rīkh al-Madīna al-munawwara, ed. Fahīm Muḥammad Shaltūt, 4 vols (Mecca: 
n.p., 1979). 
 



41  

Ibn Zabāla's lost Akhbār al-Madīna see now Munt, Harry, “Writing the history of an Arabian holy 
city: Ibn Zabāla and the first local history of Medina”, Arabica 59, 2012, 1–34. 
 
Ibn ʿAbd al-Ḥakam, Futūḥ Miṣr wa-akhbāruhā, ed. Torrey, Charles C. (New Haven: Yale University 
Press, 1922), 117–8;  
 
Yaḥyā ibn Yaʿmar (also a student of Abū al-Aswad al-Du'alī) see  
Sezgin, Geschichte, vol. 9, 33–4.  
 
Muslim ibn al-Ḥajjāj, Ṣaḥīḥ, ed. Muḥammad Fu’ād ʿAbd al-Bāqī, 5 vols (Beirut: Dār Iḥyā’ al-Kutub al-
ʿArabiyya, 1991). 
 

Références Bibliographiques 

August Fischer has argued that Q 101:10–11 constitute a later gloss (“Eine Qorān-Interpolation”, 
in Bezold, Carl (ed.), Orientalistische Studien Theodor Nöldeke zum siebzigsten Geburstag 
gewidmet (Gießen: Alfred Töpelmann, 1906), 2 vols, vol. 1, 33–55).  
 
Barnes, Jonathan, “Roman Aristotle”, in Philosophia Togata II, 
ed. Barnes, Jonathan and Griffin, Miriam, Oxford: Oxford University Press, 1997, 1–69. 
 
Burton, John, “Linguistic errors in the Qur'ān”, Journal of Semitic Studies 33/2, 1988, 181–96. 
 
Blenkinsopp, Joseph, A History of Prophecy in Israel, revised edition (Louisville, KY: Westminster 
John Knox Press), 100, on the narratives in Isaiah 36–9. 
 
Beck , “Der ʿuṯmānische Kodex in der Koranlesung des zweiten Jahrhunderts”, Orientalia Nova 
Series 14, 1945, 355–73, and id., “Die Kodizesvarianten der Amṣār”, Orientalia nova 
series 16, 1947, 353–76, at 357–8.  
 
Bulliet, Richard W., Islam: The View from the Edge (New York: Columbia University Press, 1994. 
 
Casanova, Paul, Mohammed et la fin du monde: Étude critique sur l'Islam primitif (Paris: P. 
Gauthier, 1911), 141–2. 
 
Crone, Patricia, “Two legal problems bearing on the early history of the Qur'ān”, Jerusalem Studies 
in Arabic and Islam 18, 1994, 1–37, at 20. 
 
Crone, Patricia and Cook, Michael, Hagarism: The Making of the Islamic 
World (Cambridge: Cambridge University Press, 1977), 17–18. 
 
Crone, Patricia and Zimmermann, Fritz, The Epistle of Sālim ibn Dhakwān (Oxford: Oxford 
University Press, 2001), 189–90, n. 7. 
 
Déroche, François, La transmission écrite du Coran dans les débuts de l'islam: Le codex Parisino-
petropolitanus (Leiden: Brill, 2009), 51–75. 
 
——, Qur'ans of the Umayyads: A FirsT Overview, Leiden: Brill, 2014: 13). 
 
De Prémare, Alfred-Louis, Les fondations de l'islam: Entre écriture et histoire (Paris: Éditions du 
Seuil, 2002), 278–323;  



42  

——, Aux origines du Coran: questions d'hier, approches d'aujourd'hui (Paris: Téraèdre, 2004);  
 
——,  “ʿAbd al-Malik b. Marwān et le processus de constitution du Coran”, in Ohlig, Karl-
Heinz and Puin, Gerd-R. (eds), Die dunklen Anfänge: Neue Fishbane, Michael, Biblical Interpretation 
in Ancient Israel (Oxford: Oxford University Press, 1988), 44–65. 
 
Donner, Fred, Narratives of Islamic Origins: The Beginnings of Islamic Historical 
Writing (Princeton: Darwin Press, 1998), 35–6. 
 
Dutton, Yasin, “An Umayyad fragment of the Qur'an and its dating”, Journal of Qur'anic 
Studies 9, 2007, 57–87. 
 
Ehrman, Bart D., The New Testament: A Historical Introduction to the Early Christian Writings, 5th ed. 
(New York and Oxford: Oxford University Press, 2012), 193–4. 
 
Forschungen zur Entstehung und frühen Geschichte des Islam (Berlin: Verlag Hans 
Schiler, 2005), 179–210. 
 
Griffith, Sydney H., “Disputing with Islam in Syriac: the case of the monk of Bêt  
Ḥālê and a Muslim emir”, Hugoye 3.1, 2000, 29–54. 
 
Graham, William, Beyond the Written Word: Oral Aspects of Scripture in the History of 
Religion (Cambridge: Cambridge University Press), 110–5. 
 
Görke, Andreas and Schoeler, Gregor, Die ältesten Berichte über das Leben Muḥammads: Das Korpus 
ʿUrwa ibn az-Zubair (Princeton: Darwin Press, 2008), 22–37. 
 
 
Jeffery, Arthur, Materials for the History of the Text of the Qur'ān: The Old 
Codices (Leiden: Brill, 1937), 21–3 and 180–1. 
 
Jeffery, Arthur, “Ghevond's text of the correspondence between ʿUmar II and Leo III”, Harvard 
Theological Review 37, 1944, 269–332 
 
Joüon, Paul and Muraoka, Takamitsu, A Grammar of Biblical Hebrew (Rome: Editrice Pontificio 
Instituto Biblico, 2006), 65–6. 
 
Hoyland, Robert, “The content and context of early Arabic inscriptions”, Jerusalem Studies in Arabic 
and Islam 21, 1997, 77–101. 
 
Hamdan, Omar, Studien zur Kanonisierung des Korantextes: Al-Ḥasan al-Baṣrīs Beiträge zur 
Geschichte des Korans (Wiesbaden: Harrassowitz, 2006), 135–739. 
 
Hamdan, Studien, summarized in Hamdan, “The second Maṣāḥif project: a step towards the 
canonization of the Qur'anic text”, in Neuwirth et al. (eds), The Qur’ān in Context, 795–835. 
 
Heidemann, Stefan, “The evolving representation of the early Islamic empire and its religion on 
coin imagery”, in Neuwirth, Angelika, Sinai, Nicolai and Marx, Michael (eds), The Qur'ān in Context: 
Literary and Historical Investigations into the Qur'ānic Milieu (Leiden: Brill, 2010), 149–95, at 167. 
 
Kessler, Christel, “ʿAbd al-Malik's inscription in the Dome of the Rock: a reconsideration”, Journal of 
the Royal Asiatic Society, 1970, 2–64. Whelan, Estelle, “Forgotten witness: evidence for the early 
codification of the Qur’ān”, Journal of the American Oriental Society 118, 1998, 1–14. 



43  

 
Kohlberg, Etan and Amir-Moezzi, Mohammad Ali, Revelation and Falsification: The Kitāb al-
qirā'āt of Aḥmad b. Muḥammad al-Sayyārī, Leiden: Brill, 2009, 25–6. 
 
Madigan, Daniel, “Reflections on some current directions in Qur'anic studies”, Muslim 
World 85, 1995, 345–62, at 353–4. 
 
Mingana, Alphonse, “The transmission of the Kur’ān”, Muslim World 7, 1917. 
 
Motzki, Harald, “The collection of the Qur'ān: a reconsideration of Western views in light of recent 
methodological developments”, Der Islam 78, 2001, 1–34. 
 
——, The Origins of Islamic Jurisprudence: Meccan Fiqh before the Classical Schools, translated 
by Katz, Marion H. (Leiden: Brill, 2002), 108–17. 
 
Nöldeke, Theodor, Geschichte des Qorāns,  
revised by Schwally, Friedrich, Bergsträsser, Gotthelf and Pretzl, Otto, 3 vols 
(Leipzig: Dieterich'sche Verlagsbuchhandlung, 1909–38, henceforth GdQ), vol. 2, 49. 
 
——, Geschichte des Qorāns,  
revised by Schwally, Friedrich, Bergsträsser, Gotthelf and Pretzl, Otto, 3 vols 
(Leipzig: Dieterich'sche Verlagsbuchhandlung, 1909–38, henceforth GdQ), vol. 3, 1–6. 
 
Lecker, Michael, “Biographical notes on Ibn Shihāb al-Zuhrī”, Journal of Semitic 
Studies 41, 1996, 21–63. 
 
Powers, David S., Muḥammad Is Not the Father of Any of Your Men: The Making of the Last 
Prophet (Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2009). 
 
Rippin, Andrew, “Muḥammad in the Qur'ān: reading scripture in the 21st century”, 
in Motzki, Harald (ed.), The Biography of Muḥammad: The Issue of the 
Sources, Leiden: Brill, 2000, 298–309. 
 
Rippin, Andrew, “The Function of asbāb al-nuzūl in Qur'ānic exegesis”, Bulletin of the School of 
Oriental and African Studies 51, 1988, 1–20. 
 
Robinson, Chase, ʿAbd al-Malik (Oxford: Oneworld, 2005), 100–4 
 
Sadeghi, Behnam and Bergmann, Uwe, “The codex of a companion of the Prophet and the Qur'ān of 
the Prophet”, Arabica 57, 2010, 343–436. 
Sadeghi, Behnam and Goudarzi, Mohsen, “Ṣanʿā' 1 and the origins of the Qur’ān”, Der 
Islam 87, 2012, 1–129.  
 
Sadeghi and Bergmann, “Codex”, 399–405 and appendix 2 (422–3). The four-and-a-half folios 
analysed by Sadeghi contain Q 2:191–223, 5:41–54, 15:54–72, 63, 62, 89, and 90:1–6. 
 
Sadeghi and Bergmann, “Codex”, 348 and 353–4.  
 
Schacht, Joseph, The Origins of Muḥammadan Jurisprudence (Oxford: Oxford University Press, 
corrected edition, 1953). 
 
Sezgin, Fuat, Geschichte des arabischen Schrifttums, 11 vols, 1967–2000, vol. 9, 32–3. 
 



44  

Stefan, “The evolving representation of the early Islamic empire and its religion on coin imagery”, 
in Neuwirth, Angelika, Sinai, Nicolai and Marx, Michael (eds), The Qur'ān in Context: Literary and 
Historical Investigations into the Qur'ānic Milieu (Leiden: Brill, 2010), 149–95. 
 
Sadeghi and Bergmann, “Codex”, 401. The need for further study is emphasized in Sadeghi and 
Bergmann, “Codex”, 347 and 404. 
Shoemaker, Death, 153. 
 
Schoeler, Gregor, “The codification of the Qur'an: a comment on the hypotheses of Burton and 
Wansbrough”, in Neuwirth et al. (eds), The Qur'ān in Context (Leiden: Brill, 2010), 779–94. 
 
Schoeler, Gregor, The Biography of Muḥammad: Nature and Authenticity, trans. Vagelpohl, Uwe, 
ed. Montgomery, James E. (Abingdon: Routledge, 2011), 38–79. 
 
Shoemaker, Stephen J., “In search of ʿUrwa's Sīra: some methodological issues in the quest for 
‘authenticity’ in the life of Muḥammad”, Der Islam 85, 2011, 257–344, at 310–12. 
 
Shoemaker, Stephen J., The Death of a Prophet: The End of Muḥammad's Life and the Beginnings of 
Islam (Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2012), 136–58. 
 
Small, Keith, Textual Criticism and Qur’ān Manuscripts (Lanham, MD: Lexington Books, 2011), 36–
44. 
 
Tov, Emanuel, Textual Criticism of the Hebrew Bible, 3rd edition, Minneapolis: Fortress Press, 2012, 
67. 
 
Vollers, Karl (ed.), Description de l'Egypte par Ibn Doukmak (Cairo: Imprimerie nationale, 1893). 
 
Wright, William, A Grammar of the Arabic Language, third edition, revised by Smith, W. 
Robertson and de Goeje, M. J., 2 vols (Cambridge: Cambridge University Press, 1896), vol. 2, 27 
 
Wansbrough, John, Quranic Studies: Sources and Methods of Scriptural 
Interpretation (Oxford: Oxford University Press, 1977), 49 
 
William Graham "The earliest meaning of ‘Qur’ān’", Die Welt des Islams 23/24, 1984, 361–77°. 
 
 

 

 

⸎   ⸎   ⸎ 

 

© Nicola Sinai 

www.ahmedamine.net 

25/08/2023 

 


