
 

 

  
LE ḤADĪTH                                                                                      

Entre érudition traditionnelle                         
&                                                          

Approches académiques 
Andreas Görke 

 
      

 

2021 

www.ahmedamine.net 
     

01/01/2021 

Article publié dans la revue en ligne « Les Cahiers de l’islam »  

Le 07/01/2021 



 ḤADĪTH between Traditional Muslim Scholarship and Academic Approaches / Andreas Görke  

1 
 

 

LE ḤADĪTH 

Entre érudition traditionnelle  
& Approches académiques* 

Andreas Görke 
Traduit par Ahmed Amine 

 

Introduction 

 Le ḥadīth est le compte rendu de ce que le Prophète Muḥammad aurait dit, fait ou 
tacitement approuvé.  Il constitue la deuxième source la plus importante − après le Coran 
(Qur’ān) − pour la loi et la théologie musulmane. Il joue également un rôle important dans 
d'autres domaines du savoir islamique, comme le soufisme ou l'exégèse coranique. Le terme 
ḥadīth est parfois appliqué de manière plus large et inclut des récits sur les premiers 
musulmans de la génération du Prophète, comme les compagnons ou leurs élèves. Nous 
précisons que l’article suivant se focalisera sur le ḥadīth au sens étroit du terme, c'est-à-dire ce 
qui est attribué au Prophète uniquement. En outre, l’étude se limitera, pour l'essentiel, aux 
principaux domaines d'étude du Ḥadīth**, à savoir l'étude des narrations elles-mêmes et les 
critères établis pour les évaluer, ainsi que leur relation avec la loi islamique et leur mise en 
application. 

Les musulmans et les non-musulmans ont utilisé et étudié le Ḥadīth pour diverses raisons 
au fil du temps. Ce qui a conduit à des positions très différentes, souvent opposées, entre les 
approches internes (musulmanes) et externes (non musulmanes) mais aussi au sein même de 
ces approches. Parmi ces approches, il est possible de distinguer les aspects scientifiques de 
ceux qui le sont moins. C’est pour cette raison que dans cet article, l'accent sera mis 
principalement sur la relation entre les approches traditionnelles et les études académiques 
modernes sur le Ḥadīth dans une perspective non religieuse. Certaines réflexions, néanmoins, 
seront également menées sur l'utilisation du Ḥadīth en dehors du domaine académique.  

------------------------------------------------- * Andreas Görke, “Ḥadīth between Traditional Muslim Scholarship and Academic Approaches”, in: Majid 
Daneshgar and Aaron W. Hughes (eds.), Deconstructing Islamic Studies, Boston: Ilex Foundation, May 2020, 
33-52. **Par convention, nous utilisons le terme Ḥadīth avec « H » majuscule pour faire référence au domaine ou à 
la discipline qui étudie les ḥadīths.  



 ḤADĪTH between Traditional Muslim Scholarship and Academic Approaches / Andreas Görke  

2 
 

L'enseignement traditionnel du Ḥadīth, remonte aux premiers siècles de l'Islam.                  
Il a contribué à définir et à façonner les corpus de traditions qui sont devenus la base de toute 
étude dans cette discipline. Il a émergé en lien et en réponse à un traitement initialement non 
critique des narrations sur ce que le Prophète Muḥammad aurait fait ou dit. Ses sentences ont 
été transmises et recueillies, mais aussi inventées et remaniées pour diverses raisons.         
Plus important encore, elles ont servi à soutenir différentes revendications juridiques et 
théologiques. Bien que l'on puisse supposer qu'un bon nombre des premiers croyants 
considéraient le Prophète comme un modèle à suivre et donc se référaient à ses paroles et à 
ses actes. Il est également prouvé, et ce dès le début, qu’il existait des traditions prophétiques 
inventées pour promouvoir certains points de vue politiques, juridiques ou théologiques voire 
même pour des raisons d'intérêt personnel. En guise d’exemples, l’on peut citer les prétendues 
déclarations prophétiques sur les vertus et les mérites de ꜥAlī b. Abī Tālib (m.40/661) ou 
celles attribuées à son rival politique Muꜥāwiya b. Abī Sufyān (m.60/680), qui a lutté pour 
obtenir le Califat. Ainsi que l’invention de traditions défavorables par chaque camp opposé, 
pour les dénigrer.1 D'autres prétendues sentences prophétiques lui font commenter des 
groupes qui n'existaient pas encore de son vivant, comme les Zaydiyya (du nom de Zayd b. 
ꜥAli, m.122/740)2 ou les ḥadīths qui font louer des villes comme Bagdād, Bassora ou Kufa, 
qui n'ont été fondées qu'après sa mort.3 Un exemple de contrefaçon très effrontée est une 
tradition attribuée à un certain Muḥammad b. al-Hajjāj al-Lakhmī (m.181/797), un marchand 
de nourriture de Bagdād qui vendait de la harīssa, un plat fait de viande et de boulgour.          
Il a diffusé un Ḥadīth dans lequel le Prophète affirmait qu'on lui avait donné de la harīssa au 
paradis, et que celle-ci lui donnait l'énergie sexuelle de quarante hommes.4 

En réponse à cette invention polémique de traditions prophétiques, les érudits musulmans 
spécialisés dans le Ḥadīth ont développé des méthodes pour évaluer leur authenticité afin 
d’identifier et d’en éliminer les fausses. Au fil du temps, les sentences, déclarations ou actes 
de Muḥammad concernant des questions juridiques ou théologiques jugés authentiques en 
sont venus à être considérés comme normatifs pour le comportement du croyant et ont été 
transmis et finalement fixés par écrit dans divers recueils. Comme la communauté s’est 
divisait en plusieurs factions, chacune d’entre elles considérait les différentes collections 
comme particulièrement importantes. Ce qui a entraîné la création de différents corpus de 
ḥadīths. Parmi ceux-ci, les corpus Sunnītes et Shīꜥites duodécimains sont les plus conséquents 
mais il existe d’autres collections mais moins importantes, chez les Ibāḍites, les Shīꜥites 
Zaydītes tout comme chez les Ismāꜥilītes.  

Cependant, l'étude des ḥadīths ne s'est pas terminée avec l'établissement des corpus qui 
font autorité. Ceux-ci ne constituent qu'une partie, bien que substantielle, du cadre juridique. 
Il y a eu toujours différentes évaluations de la fiabilité de ḥadīths individuels, les uns par 
rapport aux autres ainsi que leur relation avec d'autres sources pertinentes, comme le Coran.              

 1 Mullā ꜥAli al-Qārī (d. 1014/1606), Encyclopedia of Ḥadīth Forgeries, 571-572. 2 al-Qārī, Encyclopedia, 517. 3 al-Qārī, Encyclopedia, 572. 4 al-Qārī, Encyclopedia, 342. 



 ḤADĪTH between Traditional Muslim Scholarship and Academic Approaches / Andreas Görke  

3 
 

L'approche traditionnelle du Ḥadīth a donc toujours comporté deux aspects majeurs.                    
Tout d’abord, elle établissait une distinction entre les érudits ou experts dans la transmission, 
la préservation et l'évaluation des ḥadīths – al-mūḥaddithūn – et ceux qui sont spécialisés 
dans leur application, tels que les jurisconsultes et les théologiens. Après l'établissement des 
corpus de ḥadīths jugés authentiques plus ou moins fixes, l'expertise de cette catégorie est 
devenue plus pertinente. Cette évaluation critique à continuer d'être un aspect important et va 
le rester jusqu'à aujourd'hui. Des universitaires tels que le Syrien Muḥammad Nāṣir al-Dīn al-
Albānī (m.1999), qui a consacré sa vie à l'étude du Ḥadīth, témoignent de la pertinence et de 
la continuité de cet engouement consacré aux études des traditions prophétiques. 

Par ailleurs, il faut souligner que les approches du Ḥadīth n’étaient pas toutes érudites, les 
croyants ordinaires sont également impliqués dans les débats relatifs à cette matière ; 
cependant leur pratique s'appuie sur l’évaluation réalisée par les autorités compétentes (ceux 
qui sont versés dans la science du Ḥadīth ou les juristes qui font autorité).  En effet, la grande 
majorité des musulmans ne sont pas en mesure d'évaluer le contexte d'un ḥadīth spécifique, 
son authenticité ou ses implications à la lumière d'autres sources pertinentes. Donc ils ont dû 
se fier à l'appréciation et à l'évaluation des experts en la matière. Notons aussi que le Ḥadīth 
n'est pas seulement utilisé pour ses applications pratiques. La participation à des récitations 
publiques, par exemple, a été considérée par certains musulmans comme un acte de piété [à 
l’instar de la récitation du Coran]. 

Les approches non universitaires se retrouvent également au cœur des débats polémiques 
ou politiques entre musulmans ou avec des non-musulmans. Comme indiqué plus haut, 
l'utilisation polémique du Ḥadīth a commencé très tôt et a été l'une des pratiques qui a donné 
lieu au développement de l'approche érudite traditionnelle avec son évaluation critique. Même 
si cette approche savante n'a pas pu éliminer l'exploitation des ḥadīths à des fins diverses. 
C’est le cas de le dire, puisque tout au long de l'histoire, ils ont été utilisés dans des conflits 
théologiques ou sectaires. Aujourd'hui encore, ils sont employés, par exemple, par des 
groupes islamistes pour soutenir leur vision de la société. Le Ḥadīth est également mis à profit 
pour confirmer le caractère miraculeux du Coran, l’humanité du Prophète, ou l'imminence du 
Jour du Jugement Dernier. C’est ainsi, qu’une tradition a été utilisée par l'État dit islamique 
pour justifier l'asservissement des familles Yazidi5 et certaines personnes ont interprété 
diverses traditions apocalyptiques comme faisant référence à Saddam Hussein ou aux 
Talibans.6 Toutes ces approches musulmanes partagent un point commun, c’est le fait qu'elles 
s'appuient généralement sur un nombre très limité de ḥadīths qui semblent soutenir un point 
de vue spécifique, tout en ignorant leur contexte, leur relation avec d'autres ḥadīths ou leur 
évaluation critique par les érudits musulmans.  

 

 5 Damir Geilsdorf and Franke 2015, 431. 6 Introduction to Nuꜥaym b. Hammād (d. ca. 228/843), The Book of Tribulations, xxxiv.  



 ḤADĪTH between Traditional Muslim Scholarship and Academic Approaches / Andreas Görke  

4 
 

Cette manière sélective d’aborder le Ḥadīth n'est pas très différente de l’approche non 
musulmane et non universitaire que l'on peut qualifier de polémique ou d'hostile.            
Semblable aux approches savantes et non savantes musulmanes, elle considère le corpus des 
hadiths, du moins dans une certaine mesure, comme authentique afin de l’utiliser 
principalement pour discréditer le Prophète Muḥammad ou la religion musulmane dans son 
ensemble. Cette approche a une longue histoire, elle a déjà commencé avec les premières 
rencontres entre musulmans et non-musulmans lors de l'expansion de l'islam. Et elle se 
poursuit encore jusqu'à nos jours. Tout compte fait, l’approche que l’on peut qualifier de 
polémique ne s'intéresse pas à l'évaluation critique des traditions dont elle fait usage, mais 
s'appuie plutôt sur le sens littéral apparent d'une tradition pour parvenir à ses fins. Plus 
récemment, une approche apologétique a pu être repérée chez certains non-musulmans qui 
tentent de défendre l'islam contre des accusations spécifiques, notamment en matière de 
violence et d'égalité. Tout comme l’approche polémique, cet usage apologétique des ḥadīths 
ne tient généralement pas compte de leurs contextes ni des évaluations critiques qui lui ont été 
consacrées par les experts. 

La dernière approche à aborder est celle que l’on peut désigner d’académique, elle est la 
principale méthode utilisée dans la recherche moderne sur l'islam depuis le XIXe siècle 
environ. La terminologie "approche académique" est ici préférée à "approche occidentale" ou 
"approche non musulmane", car elle inclut de plus en plus souvent des chercheurs 
musulmans. Elle est à opposer à "l’érudition traditionnelle musulmane", qui n'a pas besoin 
d'être moins savante, mais repose sur des prémisses différentes, comme nous le verrons plus 
loin. À cet égard, le terme "traditionnel" ne signifie pas non plus rétrograde ou dépassé, mais 
implique simplement que les hypothèses et les méthodes de base utilisées suivent celles de 
l'érudition musulmane. L'enseignement universitaire du Ḥadīth est né d'un regard critique 
envers la tradition savante musulmane sous l'influence des idées des Lumières et, en 
particulier, de l'utilisation des méthodes historico-critiques dérivées de celles appliquées dans 
le domaine des études bibliques. Dès le début de l'implication universitaire dans l’étude des 
sources de l'islam, les chercheurs ont été prudents quant à la fiabilité des informations 
contenues dans la tradition musulmane. Les ḥadīths contradictoires et leur caractère en partie 
manifestement miraculeux, embellissant ou tendancieux étaient une raison suffisante pour ne 
pas les accepter sans esprit critique. Ceci étant dit, il n’en demeure pas moins que de manière 
générale, on estimait qu'il était tout à fait possible de discerner les formes tendancieuses et 
d'extraire des informations historiquement fiables à partir de la quantité considérable des 
ḥadīths.7 Toutefois, cette approche a changé de perspective à partir de la fin du XIXe et du 
début du XXe siècle.  

 

 

 7 William Muir 1858, xxviii-lxxxvii, for a critical assessment of the traditions on the life of Muḥammad (pour une évaluation critique des traditions sur la vie de Muḥammad) 



 ḤADĪTH between Traditional Muslim Scholarship and Academic Approaches / Andreas Görke  

5 
 

Deux études ont particulièrement contribué à ébranler la confiance dans l'authenticité de la 
tradition, à savoir le deuxième volume des « Muḥammadanische Studien » d'Ignace 
Goldziher, publié en 18908 et « The Origins of Islamic Jurisprudence » de Joseph Schacht, 
publié en 1950.9 Goldziher a fait valoir que plusieurs ḥadīths prétendument prophétiques 
reflétaient en fait, des débats politiques et théologiques ultérieurs, et donc ne pouvant pas être 
considérés comme les déclarations de Muḥammad. Ce qui implique que les mécanismes 
traditionnels de la critique du Ḥadīth n'avaient manifestement pas réussi à identifier les 
traditions fausses.10 Quant à Schacht, il a soutenu que les ḥadīths à portée légale remontant au 
Prophète ne sont devenues la règle qu'après l’époque d’al-Shāfiꜥī (m.204/820) qui a plaidé avec 
succès pour l'autorité des ḥadīths et leur suprématie sur les déclarations des générations 
suivantes.11 Cet état de fait a conduit, selon Schacht, à l'invention de traditions et à 
l'attribution [rétroprojection] au Prophète des déclarations de personnages postérieurs.12     
Bien que tous les universitaires n’ont pas suivis Goldziher et Schacht dans leur évaluation 
critique ; leurs publications, entre autres, ont conduit à une vision généralement beaucoup plus 
prudente voire sceptique dans l'enseignement universitaire vis-à-vis de la fiabilité du Ḥadīth. 
Cette approche prudente à sceptique des sources et les débats qui en découlent, ainsi que les 
méthodes utilisées pour évaluer leur signification ont depuis lors fortement influencé la 
recherche universitaire en la matière. Dans ce qui suit, nous examinerons dans quelle mesure, 
l’étude du Ḥadīth selon la tradition savante musulmane a structuré les études universitaires.   
À cette fin, différents aspects seront pris en compte, à savoir la forme et la portée du Ḥadīth 
telle que définie par les tradionnalistes musulmans, ses différentes approches, la terminologie 
utilisée, les méthodes développées dans les deux approches musulmane et académique et 
enfin les frontières entre l’étude du Ḥadīth et d'autres domaines de recherche. 

Le cadre établi par les premiers érudits musulmans du Ḥadīth 
Les différentes approches scientifiques ou non du Ḥadīth que nous avons évoqué 

précédemment ont eu des objectifs très différents, mais dans une large mesure, elles sont 
toutes liées au cadre général des études initiées par les érudits musulmans. C'est d'abord le cas 
par l'établissement du format des ḥadīths et de leur corpus.  

Le format du Ḥadīth décrit la manière dont l’information est conservée dans les sources, à 
savoir des narrations généralement très courtes et isolées sur les actes et les paroles 
spécifiques du Prophète (ou des Imāms pour les ḥadīths Shīꜥītes), qui sont fournis avec un 
isnād qui renferme la ligne des transmetteurs présumés du propos rapporté, du rapporteur 
originel jusqu’au collecteur et/ou à l'auteur de la source dans laquelle il s’y trouve. Ces deux 
caractéristiques trouvent leur explication dans le contexte dans lequel le hadīth en question a 

 8 Goldziher 1890. 9 Schacht 1950. 10 Goldziher 1890, 147-152. 11 Schacht 1950, 2-3, 138; Schacht 1949, 150-151. 12 Schacht 1950, 165. 
 



 ḤADĪTH between Traditional Muslim Scholarship and Academic Approaches / Andreas Görke  

6 
 

vu le jour. En conséquence, l’on peut dire que la nature atomique du Ḥadīth est due 
essentiellement à sa transmission orale initiale. Comme indiqué auparavant, les sentences 
attribuées au Prophète ont été principalement transmises et collectées pour fournir des 
conseils sur des questions morales et juridiques. C’est pour cette raison, qu’il n'était pas 
essentiel de fournir un contexte pour le propos ou la déclaration prophétique, bien que cette 
dernière renferme souvent une forme de cadre narratif. Les sentences courtes et concises se 
prêtaient particulièrement bien à une transmission orale, car elles étaient plus faciles à 
mémoriser. De l’autre côté, l’isnād est considéré par les érudits comme le moyen 
d'authentification d’un ḥadīth ; son usage est souvent considéré comme le résultat de la 
division de la communauté en différents groupes, ce qui a rendu nécessaire l'exigence d'une 
chaîne de garants destinée à documenter la fiabilité de la transmission.  

Ce format de transmission du Ḥadīth implique que les traditions individuelles ne sont pas 
en relation temporelle ou causale évidente. De ce fait, il facilite la disposition de ces traditions 
dans n'importe quel ordre et les placent dans presque n'importe quel contexte, ce qui peut 
également affecter leur signification et leurs implications. Bien que ce format soit 
principalement adapté aux traditions normatives, il touche également à d'autres domaines, tels 
que les traditions historiques, bien qu'il soit moins adapté à cette matière.13  

Mais ce n'est pas seulement le format du Ḥadīth, qui a été façonné par les préoccupations 
et les méthodes développées par les érudits musulmans mais également sa portée, qui définit 
et structure les corpus qui nous sont parvenus. Étant donné que les hadīths ont été 
principalement, mais pas exclusivement, transmis et collectés en raison de leur valeur 
normative ; les savants du Ḥadīth, les juristes et les théologiens ont surtout enregistré les 
paroles et les actes qui avaient des implications pratiques. Pour que les ḥadīths aient une 
valeur normative, il était important de s'assurer qu'ils sont effectivement authentiques ou qu'ils 
peuvent au moins être considérés comme tel avec une probabilité raisonnable. Par contre, les 
ḥadīths identifiés comme des faux, étaient en règle générale rejetés et cessaient d'être 
transmis. Cela était justifié par de prétendues paroles du Prophète qui condamnaient ceux qui 
transmettaient ou enregistraient sciemment de fausses traditions. Certains savants ultérieurs 
ont néanmoins enregistré un certain nombre de faux ḥadīths, tels que ceux mentionnés au 
début, afin d'illustrer les différents types de forgerie et d'empêcher les gens de s’y référer par 
erreur. Dans les domaines autres que le Ḥadīth et la Jurisprudence, il existe également de 
nombreuses traditions douteuses qui ont survécu bien que les érudits ne les aient pas 
authentifiées, car leurs normes n'ont pas été appliquées aussi rigoureusement dans ces 
domaines que la discipline du Ḥadīth. Malgré ces exceptions, la portée des ḥadīths existants 
est en grande partie limitée à ce que les érudits musulmans considéraient comme 
authentiques. Cela est particulièrement vrai pour les ḥadīths au sens étroit du terme.              
La question de savoir ce qui est fiable était cependant controversée et la division de la 

 13 Görke Andreas 2011, 174-177, 184-185. 
 



 ḤADĪTH between Traditional Muslim Scholarship and Academic Approaches / Andreas Görke  

7 
 

communauté a finalement conduit au développement de corpus indépendants considérés 
comme authentiques par chacun des groupes en présence.  Par conséquent, on note l’existence 
de corpus appartenant à des écoles différentes et parfois mutuellement exclusives malgré des 
similitudes considérables dans leur contenu. Les caractéristiques du développement des 
traditions prophétiques dans les quatre ou cinq premiers siècles de l'islam ont nécessairement 
influencé toute recherche ultérieure sur le Ḥadīth ainsi que son utilisation en dehors de la 
sphère scientifique. Donc son étude dépendait des documents qui ont émergés de ce 
processus. Ce matériel consiste en des narrations atomiques et fragmentaires avec de 
prétendues chaînes de garants. Transcrites seulement deux cents ans ou plus après la mort de 
Muḥammad et consignées dans différentes collections avec plusieurs variantes ; confinées 
pour la plupart à ce que les collecteurs respectifs considéraient comme des rapports 
authentiques, rassemblés dans des corpus séparés, affiliés à des écoles traditionnelles 
mutuellement exclusives. 

Le Ḥadīth comme valeur normative et source historique : 

Les différentes approches du Ḥadīth 
Le matériau du Ḥadīth ne convenait pas aussi bien à tous les usages ultérieurs à sa période 

formative. Initialement, il était manifestement bien adapté aux besoins des érudits musulmans 
qui l'avaient façonné. Par la suite, l'érudition musulmane est restée essentiellement dans le 
même cadre et a gardé les mêmes préoccupations des savants prédécesseurs, à savoir en tirer 
des conseils normatifs, spirituels et des décisions juridiques. Ces besoins ont été pour la 
plupart accommodés et satisfaits par rapport aux corpus existants.  

Cependant, des difficultés sont apparues au fil du temps. Le matériau du Ḥadīth, une fois 
codifié, ne pouvait pas nécessairement répondre aux nouvelles questions soulevées par la 
propagation de l'islam dans des régions aux conditions climatiques et aux contextes culturels 
très différents ou à cause du développement scientifique et technologique. Et comme le 
matériau en question ne se rapporte pas seulement au comportement du croyant mais fournit 
également des règles juridiques générales, qui sont basées sur l'hypothèse que celles-ci 
peuvent et doivent être appliquées par l'État ou la communauté ; alors la question du rôle et de 
l'importance du Ḥadīth dans les sociétés pluralistes et les États laïques a suscité des débats 
controversés.  

Le Ḥadīth a également alimenté les approches polémiques et apologétiques. Sa nature elle-
même – des sentences isolées et sans contexte – permet la construction d'une grande variété 
de positions qui peuvent être soutenues par des déclarations et des actes attribués Prophète.  

Toutefois, en ce qui concerne l'approche académique, la portée et la nature des corpus du 
Ḥadīth ne sont pas conformes à aux principaux intérêts d’intérêt de la recherche. Il est vrai 
que la matière convient à plusieurs aspects d'étude, tels que son utilisation dans divers 
domaines d'apprentissage à partir des III-IVe/IX-Xe siècles. Les autres aspects sont l’étude de 
son émergence, ses caractéristiques littéraires, ses collections spécifiques, les pratiques 



 ḤADĪTH between Traditional Muslim Scholarship and Academic Approaches / Andreas Görke  

8 
 

populaires qui s’y rattachent tout comme ses représentations publiques. Notons néanmoins, 
que ces questions ont été assez marginales dans les travaux universitaires. L’intérêt majeur de 
la recherche académique sur la tradition musulmane réside dans la question de savoir ce 
qu’elle peut nous dire sur les deux premiers siècles de l'islam et en particulier sur la vie et les 
enseignements du Prophète Muḥammad. De ce fait, les corpus existants ne sont pas 
particulièrement utiles. L'absence de contexte historique pour la plupart des traditions, 
l'absence de chronologie, la date tardive des collections écrites ainsi que la dépendance vis-à-
vis de ce que les érudits musulmans ont considéré comme authentique, rendent difficile de 
tirer des conclusions directes sur l'histoire des événements ou sur l’évolution des idées. 

Il est communément admis que la principale différence entre l’approche traditionnelle et 
académique est la question de l'authenticité. Les érudits musulmans acceptent dans l'ensemble 
l'authenticité de leurs corpus canoniques respectifs comme reflétant, les actes et les paroles du 
Prophète Muḥammad. Tandis que les chercheurs universitaires rejettent une partie 
considérable, sinon la totalité, de ces corpus. Ceci est lié au constat que les inventions 
ultérieures attribuées à des autorités antérieures et in fine au Prophète lui-même. Cette 
différence n'est toutefois qu'un aspect subsidiaire des différentes approches et des 
préoccupations diverses de la recherche académique. Pour l'érudition musulmane 
traditionnelle, les ḥadīths constituent avant tout une source normative. Ils ont été transmis, 
collectés et étudiés pour apporter des réponses aux questions relatives au code juridique et 
moral, la Sharīꜥa, ainsi qu'à d’autres domaines comme la théologie.  A ce niveau-là, ils sont 
utilisés pour apporter la preuve et la légitimation de positions théologiques, juridiques ou 
normatives spécifiques. De l’autre côté, la recherche académique, considère les ḥadīths 
comme une source historique, pouvant– entre autres– renseigner sur l’époque de leur 
émergence. L'objectif de leur évaluation critique est d'obtenir des informations sur l'histoire 
des débuts de l'islam ou sur l'histoire de la Loi islamique ou de la théologie.  

Ces questionnements sur l’intérêt l’étude du Ḥadīth conduisent nécessairement à des 
approches différentes. Pour les érudits de la tradition, la question de l'autorité est essentielle 
pour qu'un hadīth soit considéré comme une source normative valide. Pour ce faire, il faut 
établir son authenticité avec un haut degré de probabilité. Autrement dit prouver qu'il provient 
bien du Prophète, ou du moins qu'il ne contredit pas d’autres ḥadīths jugés authentiques.14 
Pour atteindre cet objectif, les experts en Ḥadīth ont développé un système sophistiqué de 
vérification de l'authenticité et de la fiabilité des traditions. Principalement par leurs chaînes 
des garants (isnād) mais aussi, dans une certaine mesure, par leurs contenus (matn). 

A noter que pour de l’approche académique, la question de l'authenticité n'est pertinente 
qu’en partie et n’est pas centrale dans la recherche. Car une source historique peut fournir 
beaucoup d'informations et ce même s'il s'agit d'une contrefaçon ultérieure. On l’occurrence, 

 14 La valeur normative ou l'autorité d'un ḥadīth n’est pas nécessairement être liée à son exactitude historique ; un ḥadīth pourrait être acceptée comme vraie en termes normatifs sans être exacte sur le plan historique, ce qui a d'ailleurs été le cas, dans une certaine mesure, dans les études traditionnelles (Brown 2009, en particulier 276-285 ; Brown 2011, en particulier 4-15, 47-51). Mais, du moins en théorie, l'exigence d'autorité était l'authenticité.  



 ḤADĪTH between Traditional Muslim Scholarship and Academic Approaches / Andreas Görke  

9 
 

dans un tel cas, les informations qui peuvent être tirées d'une telle source se rapportent 
davantage à l'époque d'où elle provient plutôt qu'à celle dont elle est sensée parler.                
La question de l'authenticité ou de la fiabilité d'un ḥadīth est évidemment importante si elle 
est utilisée comme source pour la vie et les enseignements de Muḥammad. Dans ce cas, il 
n'est pas important d'avoir un aperçu plus approfondi sur le développement des idées 
spécifiques sur l'évolution de la loi et/ou de la théologie islamique, ou sur le contexte 
historique dans lequel le ḥadīth en question a été produit ou diffusé. Par contre, pour utiliser 
le Ḥadīth comme source pour ces aspects, il est plutôt nécessaire de savoir quand il a été créé 
et idéalement, déterminer qui était le responsable de sa diffusion et pour quelle raison. Par 
conséquence, l'accent doit être mis sur la question de la datation des ḥadīths. En la matière, 
les méthodes mises au point par les universitaires se sont concentrées en premier lieu sur le 
contenu du ḥadīth, autrement dit sur son matn, plutôt que sur son isnād, bien que ce dernier 
ait pris de l'importance ces derniers temps.15 

Les spécificités de la recherche académique en matière du Ḥadīth, ont fait que les 
méthodes et les critères développés dans le cadre de l’érudition traditionnelle n'étaient pas 
nécessairement utiles et applicables dans le cadre de la recherche universitaire. Néanmoins, 
pour établir si l’érudition musulmane a affecté, d’une certaine manière, la recherche 
académique, il est nécessaire d'examiner de plus près les méthodes et les critères utilisés dans 
les deux approches respectives. L'analyse qui suit se concentrera sur la critique Sunnīte du 
Ḥadīth, car les recherches universitaires portent principalement sur celle-ci. Les méthodes et 
les critères développés dans les autres traditions (Shīꜥītes, Ibāḍītes…etc.) diffèrent d’une 
certaine façon mais ils suivent dans l’ensemble, les mêmes hypothèses de base et les mêmes 
approches que chez les Sunnītes. 

La méthode traditionnelle et ses critères d’évaluation des Ḥadīths 
Il est difficile de dire quoi que ce soit de certain sur la critique traditionnelle du Ḥadīth au 

cours des deux premiers siècles de l'islam. La raison est qu’il n'existe aucune preuve 
contemporaine des pratiques des érudits et des transmetteurs du Ḥadīth pour cette période.        
Il est très probable qu'une forme rudimentaire d'évaluation des ḥadīths a été pratiquée, dès le 
début, par certains transmetteurs ; comme par exemple, la recherche de témoins appuyant 
l'information, le jugement personnel de la fiabilité d'un informateur ou la probabilité de la 
véracité d'une information. Cependant, les travaux sur les critères formels permettant de 
distinguer les ḥadīths authentiques de ceux jugés faibles ou forgés n’ont commencé à émerger 
qu'au Ve/XIe siècle. Le premier de ces travaux étant le livre intitulé al-Kifāya fī-ꜥilm al-
Riwāya d'al-Khaṭīb al-Baghdādī (m.463/1071).16 Même si certains auteurs de collections 
datées du IIIe/IXe siècle tout comme celles du IVe/Xe siècle, fournissent parfois leur 
évaluation pour des ḥadīths spécifiques. A noter aussi, que certains d'entre eux exposent une 
méthodologie rudimentaire ou des critères de base à appliquer ; on ne sait généralement pas 
comment les compilateurs sont arrivés à leurs conclusions concernant la fiabilité des 
transmetteurs individuels ou l'authenticité de certains ḥadīths en particulier.  

 15 Voir à ce propos, Motzki 2005 for a survey of different methods of dating. p.16. Brown 2008, p.150.  
16 Brown 2008, 150. 



 ḤADĪTH between Traditional Muslim Scholarship and Academic Approaches / Andreas Görke  

10 
 

Il existe cependant des preuves que parmi les critères formels discutés dans la littérature 
théorique ultérieure ont été effectivement mis en pratique par les spécialistes du Ḥadīth dès le 
IIIe/IXe siècle.17  

Bien qu'il ne soit pas aisé d’en dire plus sur la critique du Ḥadīth et la façon dont elle a 
façonné ses corpus au cours des deux premiers siècles, il est probable qu’une critique 
systématique du Ḥadīth a émergée à partir du IIIe/IXe siècle, puis elle s'est développée pour 
devenir le système complexe que l'on peut trouver dans les travaux théoriques du Ve/XIe siècle 
et suivants. Une distinction fondamentale doit être faite entre les critères d'évaluation des 
ḥadīths concernant le contenu (matn) et d'autres qui concernent la chaîne de transmission 
(isnād), et la fiabilité de chaque rapporteur individuel au sein de l’isnād faisant l’objet de 
ladite évaluation. Dans ces deux domaines, les critères ne doivent pas être considérés comme 
fixes et unanimement acceptés et appliqués par tous. Ils doivent être plutôt compris comme 
des considérations permettant d'évaluer la fiabilité des sentences attribuées au Prophète et 
comme un répertoire d'outils qui pourrait être utilisé de différentes manières.  

Pour ce qui est de la qualité du matin, les critères qui ont été appliqués pour identifier les 
ḥadīths forgés sont, entre autres : sa contradiction avec les versets explicites du Coran ; sa 
contradiction avec à la raison (ꜥaql) ; sa contradiction avec d’autres traditions jugées 
authentiques ; la présence d’anachronismes apparents ; l’existence d’incohérences logiques et 
l’incompatibilité avec des dogmes établis ou des pratiques juridiques.18 Comme indiqué 
précédemment, les critères en question n'ont pas été utilisés de manière systématique.       
C’est ainsi que l’usage de la raison pour évaluer l'authenticité des ḥadīths a été très 
controversée. En effet, pour éviter toute évaluation arbitraire, les spécialistes du Ḥadīth en 
sont venus à se concentrer davantage sur les chaînes de garants et ont élaboré des critères pour 
évaluer leur qualité dont le résultat a ensuite été appliqué à l'ensemble de la tradition. Le pari 
de l’isnād était de considérer : plus celui-ci est sans défauts, plus la tradition à laquelle il se 
rattache a de chance d’être authentique. 

Quant à la qualité de l'isnād, celle-ci, peut être évaluée à différents niveaux : d’abord à 
l’échelle des transmetteurs individuels formant les maillons de la chaîne ; ensuite, elle peut 
être évaluée au niveau de l'isnād dans son ensemble en tenant compte, entre autres, du nombre 
d'émetteurs, de leur relation entre eux et des modes de transmission utilisés. Enfin, la qualité 
de l’isnād peut être évaluée au niveau de la situation globale de l’isnād, c'est-à-dire du 
nombre de versions parallèles qui le corroborent. 

A l’échelle des transmetteurs individuels, les experts ont évalué leur fiabilité, leur intégrité 
et leur capacité à mémoriser19 mais nous savons très peu de choses sur la façon dont ces 
critères ont été réellement appliqués. Nous pouvons cependant observer un consensus 
apparent sur la fiabilité d'un grand nombre de transmetteurs.20 

Au niveau de l'isnād unique, les experts ont essayé de déterminer si les transmetteurs 
individuels s'étaient effectivement rencontrés et comment ils reliaient les propos ou 
documents entre eux.21 C’est pourquoi certains modes de transmission ont été considérés 

 
17 Brown 2008, 154-160. 18 Brown 2008, 150-164. 19 Voir, l’Introduction aux sciences du Ḥadīth d’Ibn al-Ṣalāh al-Ṣhahrazūrī (m. 643/1245) p.81-94.  20 Lucas 2004, 325-326. 21 Ibn al-Ṣalāh, Introduction, 299-302. 



 ḤADĪTH between Traditional Muslim Scholarship and Academic Approaches / Andreas Görke  

11 
 

comme plus fiables que d'autres.22 Ils ont également examiné le nombre de rapporteurs 
présents dans un isnād donné. Celui qui renferme le moins de maillons est en général 
considéré comme meilleur que celui qui en contient le plus. C’est dans le sens que le second 
permet plus de possibilités d'erreurs que le premier.23 Notons enfin, la vérification de la 
préservation de la mémoire des rapporteurs car certains transmetteurs pourraient oublier des 
choses en vieillissant et ne seront donc plus considérés comme fiables. Les deux aspects − 
l'étude de la fiabilité des transmetteurs individuels ainsi que de la nature de la transmission 
entre eux − ont contribués à l'émergence et au développement de l'immense et riche littérature 
biographique en islam. Une grande partie de cette littérature concerne les transmetteurs, leurs 
détails biographiques pour identifier quand et où ils ont vécu, leurs professeurs et leurs 
étudiants, et les évaluations de leur fiabilité.24 

Le troisième aspect majeur de l'évaluation d'un isnād est la corroboration d'une 
transmission par d'autres isnād. Plus une narration était répandue, plus elle a de chance d’être 
considérée comme fiable. Selon un avis commun, les ḥadīths les plus répandus, avec au moins 
sept émetteurs différents à chaque génération sont qualifiés de mūtawātir et étaient considérés 
comme étant transmis de manière aussi sûre et authentique que le Coran. Bien que les critères 
d'évaluation des ḥadīths soient basés sur le cadre ci-dessus, les résultats de leur application 
varient dans une certaine mesure. Différents érudits ont considéré un certain nombre de 
transmetteurs comme étant fiables sans toutefois parvenir à un accord unanime, ni à se 
concerter sur le fait qu'un transmetteur spécifique avait effectivement transmis ou non à partir 
d'un autre rapporteur. 

Cependant, ce que l'on peut observer, c'est une focalisation sur l'évaluation des lignes de 
transmission et des transmetteurs plutôt que sur le contenu lui-même. L'avantage de se 
concentrer sur l'isnād était double. D'une part, au moins à première vue, cela éliminait le 
danger de négliger la pratique du Prophète en faveur de la raison humaine: s'il était démontré 
qu'un ḥadīth remontait réellement au Prophète, cela établissait alors ce qui constituait une 
pratique prophétique (indépendamment du fait que cela semblait logique ou opportun dans les 
circonstances respectives).25 Et d'autre part, il était plus facile de s'entendre sur les critères et 
le cadre spécifique d'évaluation de l' isnād que de trouver des critères pour évaluer le matn. 
Dans de nombreuses questions théologiques, par exemple, il aurait été impossible de se fier à 
la raison humaine ou à l'expérience. 

Méthodes et critères d’évaluation du Ḥadīth dans la recherche académique 

Pour la recherche universitaire, l'analyse du Ḥadīth a été importante à plus d’un titre.         
Il s'agit, après le Coran, du plus important corpus de documents qui fournit des informations 
sur l'époque de Muḥammad et les débuts de l'islam. Cependant, pour utiliser un ḥadīth à cette 
fin, il faudrait établir que les informations qu'il contient sont effectivement historiquement 
exactes, ce qui est notoirement difficile. 

 22 Ibn al-Ṣalāh, Introduction, 95-127. 23 Ibn al-Ṣalāh, Introduction, 183-188 24 Ibn al-Ṣalāh, Introduction, 305-308. 25 Brown 2008, 169-171. 



 ḤADĪTH between Traditional Muslim Scholarship and Academic Approaches / Andreas Görke  

12 
 

L’étude du Ḥadīth est également fondamentale pour comprendre le développement du 
droit islamique et, à plus grande échelle, l'histoire de l'islam. Elle reflète les controverses entre 
les différentes écoles de pensée, le développement de dogmes spécifiques, ainsi que le 
consensus émergent sur les interprétations qui relèvent de l'orthodoxie et celles qui n'en 
relèvent pas. Pour comprendre ces évolutions, il importe peu de savoir dans quelle mesure les 
traditions utilisées pour soutenir les différentes positions reflètent des faits historiques ; elles 
peuvent être étudiées au regard de leur utilisation dans les différents débats. Conséquemment, 
danse ce cas, la question de la datation se révèle cruciale. 

Pour ces deux objectifs, les universitaires ont presque unanimement ignoré les méthodes de 
la critique musulmane du Ḥadīth. La raison est que les méthodes en question ont été jugées 
incapables d'éliminer le faux, comme en témoigne l'existence de contradictions et 
d'anachronismes. En outre, la plupart des premiers érudits n'avaient pas rendu leurs critères 
d'évaluation explicites ni expliqué comment ils étaient arrivés à un jugement particulier.        
Les études universitaires se sont donc concentrées presque exclusivement sur les ḥadīths eux-
mêmes.  

Les méthodes appliquées dans les programmes de recherche universitaire −principalement 
adoptées dans le domaine des études bibliques− varient selon les centres d’intérêts des 
chercheurs. Pour comprendre la vie et les enseignements de Muḥammad ou les débuts de 
l'islam, il était important d'établir la fiabilité des sources. Mais le plus souvent, c'est plutôt le 
manque de fiabilité qui peut être démontré ou argumenté. Au départ, de nombreux chercheurs 
ont estimé qu'il fallait éliminer les traditions qui présentaient des anachronismes évidents, des 
embellissements, des éléments miraculeux ou des tendances évidentes qui favorisaient des 
groupes ou des individus particuliers, tout en considérant d'autres traditions comme fiables à 
moins qu'il n'y ait des raisons spécifiques de s'en méfier.26 L’approche sceptique de Joseph 
Schacht et plus tard, les approches révisionnistes telles que celles de John Wansbrough et 
d'autres ont conduit certains universitaires à renverser la charge de la preuve et considérer 
toutes les traditions comme fausses, à moins que leur authenticité ne soit prouvée.27          
Dans l'ensemble, il ne restait que très peu de critères qui faisaient plus ou moins l'unanimité.      
Le principe directeur de ces critères est d'établir qu'une falsification ultérieure est très peu 
probable. Suite à cet argument, les traditions qui présentaient Muḥammad ou la première 
communauté de manière négative étaient considérées comme probablement authentiques 
28[critère d’embarras], tout comme celles qui semblaient contredire les déclarations du Coran 
ou les positions dogmatiques ultérieures.29 Cela signifie en règle générale que les traditions 
qui avaient le plus de chances d'être considérées comme authentiques se trouvaient le plus 
souvent en dehors des collections canoniques, car ces dernières comprenaient principalement 
des ḥadīths qui se situaient dans le cadre des positions dogmatiques et juridiques établies. 

 26 Voir e.g. Muir 1858, xxviii-lxxxvii. 27 Schacht 1950, 149; Crone 1987, 32-34. 28 Nöldeke 1914, 168; Forward 1997, 85. 29  Kister 1970, 275. 



 ḤADĪTH between Traditional Muslim Scholarship and Academic Approaches / Andreas Görke  

13 
 

Le deuxième grand intérêt de la recherche universitaire concerne en particulier, 
l'émergence et le développement de la loi et du dogme islamiques. Mais aussi concernant des 
positions ou des débats politiques spécifiques. Dans ces cas-là, les méthodes ont été axées sur 
la datation des traditions plutôt que sur la question de leur authenticité ou de leur fiabilité 
historique. En effet, la plupart des approches académiques présument−explicitement ou 
implicitement− que les ḥadīths ne reflètent pas ce que le Prophète avait dit ou fait, mais qu’ils 
s’agissent d’inventions ultérieures ou du moins qu'ils ont été fondamentalement remaniés par 
des figures ultérieures. 

Comme très peu de ḥadīths peuvent être datés de manière sûre par le matn – à quelques 
exceptions près, comme celles qui contiennent des anachronismes évidents, ou, 
éventuellement, certaines traditions eschatologiques30– les méthodes utilisées tentent 
généralement d’établir une chronologie relative des différentes narrations, tout comme celles 
utilisées pour défendre ou contester leur authenticité ; peu voire aucune n'a reçue l'unanimité 
par les chercheurs. Parmi les critères suggérés, on peut citer le fait que des traditions plus 
complexes ou plus élaborées, sont apparues plus tard que des traditions plus simples traitant 
du même sujet31, ou que les traditions qui nomment explicitement un sujet sont plus tardives 
que celles qui ne le contiennent qu'implicitement.32 Certains universitaires ont fait valoir que 
si un ḥadīth n'était pas explicitement mentionné dans un débat où il aurait dû être soutenu 
comme argument, il n'aurait pu émerger qu'après le débat en question.33 

Par ailleurs, d’autres critères ont été élaborés pour établir une chronologie relative basée 
sur l’isnād. Il s'agit notamment du fait que les variantes d'un ḥadīth où la chaîne des garants 
remonte au Prophète sont plus tardives que celles qui ne remontent qu'à un compagnon ou un 
successeur.34 Ou également du fait que les variantes d'un ḥadīth présentant des isnād inégaux 
et déficients sont plus anciennes que celles présentant des isnād apparemment parfaits.35 

Notons aussi, les tentatives qui visent, non seulement à établir une chronologie relative 
mais aussi à dater à un moment précis, des ḥadīths individuels et à les relier à des voies 
spécifiques se rejoignant dans un émetteur unique. Le plus souvent, les variantes d'un ḥadīth 
ont une partie de leur isnād en commun, généralement les deux, trois ou quatre émetteurs 
après le Prophète. La dernière de ces figures, celle dans laquelle les isnād fusionnent (ou à 
partir de laquelle ils se répandent par différents moyens de transmission), a été désignée 
comme étant le lien commun.36 Celui-ci est généralement considéré comme l’individu qui a 
créé le ḥadīth ou du moins celui qui lui a donné sa forme caractéristique37, bien qu'il existe 
différentes interprétations du phénomène.38 L'analyse dite isnād-cum-matn analysis est basée 

 30 Madelung 1981, 291-297; Juynboll 1983, 207-213; Cook 1992a, 12-16. Cf. Cook 1992b, 26-38; Görke 2003, 196-207. 31 Speight 1973, 250, 265-267; cf. Motzki 2005, 212-214. 32 Schacht 1965, 393. 33 Schacht 1950, 140; Juynboll 1983, 125; cf. Motzki 2005, 214-219. 34 Schacht 1950, 140; Juynboll 1983, 125; cf. Motzki 2005, 214-219. 35 Schacht 1950, 163-165. 36 Schacht 1950, 163-165. 37 Juynboll 1989, 353. 38 Cook 1981, 107-111; Motzki 2005, 227-228; Görke 2003, 188. 



 ḤADĪTH between Traditional Muslim Scholarship and Academic Approaches / Andreas Görke  

14 
 

sur la théorie du lien commun mais cherche à établir que les isnād qui suivent le lien commun 
sont indépendants les uns des autres et constituent de véritables lignes de transmission.           
A cette fin, elle examine dans quelle mesure les différences dans le matn correspondent aux 
différences dans les isnād.39 La méthode tente ainsi d'éliminer la possibilité d'invention d'un 
ḥadīth après le lien commun ainsi que d'identifier les ajouts ou modifications ultérieurs et les 
responsables de ces modifications.40 

Bien qu'aucun des critères ou méthodes ne fasse l'unanimité, la plupart des chercheurs 
conviendront qu'en combinant plusieurs critères, il peut être possible dans certains cas, 
d'établir une chronologie relative des différentes variantes d'un ḥadīth. Une majorité de 
chercheur estime également que dans certains cas, il est tout à fait possible de relier un ḥadīth 
à un personnage clé (lien commun) et d'identifier les personnages qui étaient responsables des 
changements spécifiques apportés par la suite à la tradition. Et il semble y avoir un certain 
accord sur le fait qu'il est presque impossible de faire des affirmations sûres sur l'existence ou 
la forme d'un ḥadīth spécifique avant le moment du lien commun, et que toutes les 
considérations respectives restent, dans une certaine mesure, hypothétiques. 

Il est évident que les différentes approches d’évaluation du Ḥadīth développées par les 
érudits musulmans et dans les études académiques sont pratiquement impossibles à concilier. 
Les différences en termes de finalités et d’approches entre la recherche traditionnelle et la 
recherche universitaire ont conduit à l'élaboration de critères très différents et souvent 
mutuellement exclusifs. En sommes, ce que l'érudition traditionnelle considère comme des 
critères qui soutiennent l'authenticité d'un ḥadīth (un isnād parfait, la conformité avec le 
Coran et les positions juridiques ou théologiques établies) sont considérés dans l'approche 
académique comme des indications de sa création tardive. A contrario, ce que les 
universitaires considèrent comme des indications d'une date précoce − comme un isnād 
incomplet ou un désaccord avec le Coran ou des positions ultérieures − seraient des signes de 
falsification ou de manque de fiabilité pour les érudits musulmans. 

Sachant que l'érudition musulmane traditionnelle supposait que les critiques des ḥadīths 
avaient généralement été capables d'identifier les ḥadīths authentiques rapportant les 
déclarations et des actes du Prophète, les experts qui suivent l'approche académique sont plus 
ou moins d'accord sur le fait qu'il est théoriquement impossible de dater de manière sûre des 
traditions spécifiques à l'époque du Prophète voire même à celle de la première génération de 
croyants. La plupart des études, jusqu'à présent, n'ont pu dater les traditions que jusqu'au 
tournant du premier siècle de l'islam (début du huitième siècle de notre ère) et les relier à des 
personnages spécifiques de la deuxième génération. Cela ne signifie pas nécessairement qu'il 
n'existe pas de traditions prophétiques authentiques, mais les critères et les méthodes utilisées 
par les universitaires sont généralement plus adaptés pour identifier et dater les faux que pour 
identifier les traditions réellement remontant au Prophète. De plus, si elles sont utilisées pour 
défendre l'authenticité de certains ḥadīths, ceux-ci sont exactement celles qui sont rejetées par 

 39 Motzki 2005, 251-252; Görke 2003, 188-194. 40 Görke, Motzki, and Schoeler 2012, 41. 



 ḤADĪTH between Traditional Muslim Scholarship and Academic Approaches / Andreas Görke  

15 
 

les études musulmanes, comme celles qui présentent Muḥammad sous un jour négatif ou qui 
sont en désaccord avec le Coran ou les dogmes établis. 

En résumé, on peut dire que si les recherches universitaires sur le Ḥadīth s'appuient en 
grande partie, sur le matériel qui a été façonné par les érudits de la tradition musulmane ; elles 
ignorent presque totalement les méthodes et les critères d'évaluation développés dans le cadre 
de cette approche traditionnelle. Au lieu de cela, la recherche académique a développé ses 
propres méthodes − souvent en empruntant à d'autres disciplines universitaires − qui étaient 
plus adaptées à ses centres d’intérêts pour la recherche. 

Terminologie et catégorisation 
La terminologie relative au Ḥadīth que les érudits musulmans ont élaborée porte 

essentiellement sur les différents niveaux de solidité d'un ḥadīth, en ce qui concerne la 
fiabilité de ses transmetteurs, les modes de transmission, les caractéristiques de son isnād, 
notamment en ce qui concerne les lacunes éventuelles, le nombre de versions parallèles du 
ḥadīth en question et donc sa corroboration, et enfin son évaluation dans son ensemble.41  

Du fait que l'enseignement universitaire n'a pas tenu compte de la critique traditionnelle en 
raison de son apparente inadéquation pour distinguer les ḥadīths authentiques des inventions 
tardives. Il est aisé de comprendre que, ni la terminologie, ni la catégorisation des ḥadīths 
dans l'enseignement islamique n'ont eu d'impact sur l'enseignement universitaire. Les seuls 
termes qui ont été généralement adoptés sont le mot « ḥadīth » lui-même, ainsi que ses 
principaux constituants, l’isnād et le matn, parfois utilisés de manière interchangeable avec 
des traductions en langues vivantes (tradition ou rapport, ligne d'émetteurs/transmetteurs, 
texte ou contenu).  

    Par contre, la recherche universitaire a développé sa propre terminologie, notamment en ce 
qui concerne l'isnād. Plusieurs autres termes ont été inventés en plus du lien commun, 
comme le lien commun partiel (un élève du lien commun qui a lui-même deux élèves ou 
plus)42, la filière (une seule ligne d'émetteurs qui remonte à une autorité plus tôt que le lien 
commun d'une tradition)43, l'araignée (une constellation qui ne se compose que d'un seul brin 
au lien commun et pas de liens communs partiels)44, le phénomène de « propagation » de 
l’isnād (omission délibérée d'émetteurs qui conduit à la création de faux liens communs et 
obscurcit la vision des initiateurs d'une tradition)45 et plusieurs autres sont tous propres à 
l'érudition universitaire en matière du Ḥadīth, bien que certains aient des parallèles avec 
l'érudition musulmane.46 Il y a également eu des tentatives de catégorisation des personnes 
impliquées dans la transmission et la collecte du matériel, non pas en fonction de leur fiabilité 

 41 Robson 1971, 24-27, et Pavlovitch 2018 (fournissent un aperçu de la terminologie relative à ces aspects). 42Juynboll 2007, xx. 43 Juynboll 2007, xxii-xxiii. 44 ibid 45 Schacht 1950, 166-171; Cook 1981, 107-111. 46 Voir par e.g. Ozkan 2004. 



 ḤADĪTH between Traditional Muslim Scholarship and Academic Approaches / Andreas Görke  

16 
 

ou de leur position au sein de l’isnād mais en fonction de leur rôle.47 Si certains de ces termes 
et les concepts sous-jacents n'ont pas trouvé de reconnaissance universelle dans le domaine de 
l'érudition universitaire, plusieurs sont largement utilisés et compris. 

Portée et limites de la recherche académique sur le Ḥadīth 
Comme indiqué plus haut, les études universitaires sur le Ḥadīth ont dû s'appuyer sur le 

matériel façonné par l'érudition musulmane classique. Cependant, les frontières entre les 
différentes disciplines et les textes respectifs ne sont pas nécessairement les mêmes dans les 
études traditionnelles et universitaires. Dans l'érudition musulmane traditionnelle, les 
frontières entre les ḥadīths, les traditions relatives à la biographie du Prophète (sīra), les 
expéditions (maghāzī), les traditions historiques (akhbār) ou les traditions exégétiques du 
Coran (tafāsīr) semblent avoir été établies assez tôt, les différents domaines présentant des 
critères différents et un degré d'examen différent pour évaluer la fiabilité.48En revanche, dans 
le domaine de la recherche universitaire, les frontières entre ces genres n'existent pas 
nécessairement, et certains universitaires considèrent que les traditions dans tous ces 
domaines sont essentiellement constituées du même matériau.49 L'enseignement universitaire, 
qui ne tient pas compte des résultats issus de l’approche traditionnelle du Ḥadīth, n'a pas non 
plus intérêt à limiter ses recherches aux collections jugées les plus fiables dans le domaine de 
l'enseignement musulman. Néanmoins, la disponibilité des sources a effectivement réduit 
l'élargissement possible du champ d'application, car les principales collections étaient 
également les plus facilement accessibles.  

L'une des limites qui est restée dans la recherche académique est celle du choix entre les 
différents corpus du Ḥadīth. La plupart des chercheurs ont limité leurs recherches aux ḥadīths 
Sunnītes, beaucoup moins aux narrations Shīꜥītes, et très peu ont étudié les ḥadīths de 
différents corpus de courant minoritaires comme les Ibāḍites, les Zaydītes ou Ismāꜥilites.     
Les chercheurs se concentrent généralement sur un seul de ces corpus et ne tiennent pas 
compte des ḥadīths similaires provenant d'autres traditions, bien qu'il y ait quelques 
exceptions notables50 jusqu'à présent, aucune tentative n'a été faite pour comparer 
systématiquement les différents corpus et pour établir et évaluer de manière critique les 
chevauchements et les différences entre eux. 

 

 

 
 47 Günther 2005. 48 Consulter par exemple, Görke 2011 and Tottoli 2014. 49 Becker 1913, 263-264; Horovitz 1918, 39-40; cf. Görke 2011, 185. 50 Voir aussi, Kister 1970. 

 



 ḤADĪTH between Traditional Muslim Scholarship and Academic Approaches / Andreas Görke  

17 
 

Conclusion 
Comme nous l’avons vue, les travaux traditionnels sur le Ḥadīth ont dans une large 

mesure, défini le format des corpus classiques et les ont structurés en fonction de leur finalité 
principale, à savoir servir de moyen d'orientation juridique et morale. Cela a fourni le cadre 
pour l'étude du Ḥadīth et a façonné son approche jusqu'à un certain point. Ceci étant dit, les 
experts musulmans n'ont jamais pu garder le contrôle pour appliquer cette approche de 
manière systématique. Malgré tout elle l’approche traditionnelle a réussie, dans une certaine 
façon, à freiner les approches non formelles des musulmans en raison du quasi-monopole des 
experts du Ḥadīth sur la capacité à évaluer sa fiabilité et son contexte. L’influence de la 
recherche académique sur l’étude du Ḥadīth s'est limitée à quelques aspects seulement.  

C’est ainsi que les critères utilisés par les universitaires pour dater les traditions sont 
généralement en contradiction avec ceux des érudits musulmans. Ils aboutissent dans de 
nombreux cas à des conclusions exactement opposées. C'est également l'une des raisons pour 
lesquelles il y a eu peu d'interférence mutuelle entre les musulmans contemporains et les 
approches académiques. 

L'une des influences les plus importantes de l'approche traditionnelle sur l'étude 
académique du Ḥadīth est la division en différentes traditions sectaires. Cette dernière se 
reflète dans les études académiques, qui ont été organisées pour la plupart selon des critères 
sectaires. Cela se justifie dans une certaine mesure si les études s'intéressent au 
développement d'aspects spécifiques au sein des différentes traditions (Sunnītes, Shīꜥītes, etc) 
mais les études académiques aspirant à une vision plus large des développements au sein du 
monde islamique, gagneraient à dépasser ces frontières. 

La recherche académique sur le Ḥadīth − qu'il s'agisse du développement du genre en soi 
ou celui du droit islamique ou d'autres domaines de savoir, de sa valeur en tant que source 
historique pour la vie de Muḥammad − a généralement été confinée à la discipline des études 
islamiques ou à des disciplines connexes.  

Si les méthodes, théories et conclusions d'autres domaines ont parfois été appliquées à 
l'étude académique du Ḥadīth, comme l'histoire de la transmission de la tradition orale, la 
narratologie, les études littéraires et autres. Les études sur la tradition islamique ont eu peu 
d'impact sur les autres champs de recherche académique. Cependant, ceci est moins dû à un 
manque de résultats ou de découvertes scientifiques − qui pourraient être pertinents pour 
d'autres domaines tels que l'histoire, les études littéraires ou les études religieuses − mais ce 
peu d’influence est largement dû à la petite taille de la discipline et à son rôle marginal par 
rapport aux domaines plus larges auxquels elle pourrait contribuer. 

 

Bibliographie 

Becker, C. H. 1913. “Prinzipielles zu Lammens’ Sīrastudien”. Der Islam 4:263-269. 
 

Brown, J. A. C. 2008. “How We know Early Ḥadīth Critics Did Matn Criticism and Why It’s So Hard to 
Find” Islamic Law and Society 15:143-184. 

――. 2009. “Did the Prophet Say it or Not? The Literal, Historical and Effective Truth of Ḥadīths in Early 
Sunnism.” Journal of the American Oriental Society 129:259-285. 



 ḤADĪTH between Traditional Muslim Scholarship and Academic Approaches / Andreas Görke  

18 
 

――. 2011. “Even If It’s Not True, It’s True: Using Unreliable Ḥadīths in Sunni Islam.” Islamic Law and 
Society 18:1-52. 
 
Cook, M. 1981. “Early Muslim Dogma: A Source-Critical Study”. Cambridge University Press. 

――. 1992a. “The Heraclian dynasty in Muslim eschatology” Al-Qantara 13: 3-23. 
 

――. 1992b. “Eschatology and the dating of traditions” Princeton Papers in Near Eastern Studies 1:23-47. 

Crone, P. 1987. “Roman, Provincial and Islamic Law: The Origins of the Islamic Patronate”. Cambridge 
University Press 

Damir-Geilsdorf, S., and L. M. Franke. 2015. “Narrative Reconfigurations of Islamic Eschatological Signs: 
The Portents of the ‘Hour’ in Grey Literature and on the Internet.” Archiv Orientální 83:411-437. 

Forward, M. 1997. “Muḥammad: A Short Biography”. Oxford. 

Goldziher, I. 1890. “ Muhammedanische Studien”, vol. 2. Halle. 

Görke, A. 2003. “Eschatology, History, and the Common Link: A Study in Methodology.” In Method and 
Theory in the Study of Islamic Origins, edited by Herbert Berg, 179-208. Leiden. 

――― .2011. “The Relationship Between maghãsi and Ḥadīth in Early Islamic Scholarship.” Buffetin of 
the Sxhoof of Orientaf and Asian Studies 74:171-185. 

―――. H. Motzki, and G. Schoeler. 2012. “First-Century Sources for the Life of Muḥammad? A Debate.”  
Der Islam 89:2-59. 
 

Günther, S. 2005. “Assessing the Sources of Classical Arabic Compilations: The Issue of Categories and 
Methodologies.” British Journal of Middle Eastern Studies 32:75-98. 

Horovitz, J. 1918. “Alter und Ursprung des Isnād”. Der Islam 8: 39-47. 
 
Ibn al- Ṣalāḥ al-Ṣhahrazūrī. 2005. “An Introduction to the Science of Ḥadīth: Kitāb Ma‘rifat anwā‘ ’ilm 
al-Ḥadīth, translated by Eerik Dickinson. Reading. 

Juynboll, G. H. A. 1983. “Muslim Tradition: Studies in Chronology, Provenance and Authorship of early 
Ḥadīth”. Cambridge. 

―――. 1989. “Some isnād-analytical Methods Illustrated on the Basis of Several Women-demeaning 
Sayings from Ḥadīth Literature”. Al-Qantara 10:343-384. 
 
―――. 2007. Encyclopedia of Canonical Ḥadīth. Leiden. 

Kister, M. J. 1970. “A Bag of Meatʾ: A Study of an Early Ḥadīth.” Bulletin of the School of Oriental and 
African Studies 33:267-275. 

Lucas, S. C. 2004. “Constructive Critics, Ḥadīth Literature, and the Articulation of Sunni Islam: The 
Legacy of the Generation of Ibn Sa‘d, Ibn Ma‘in, and Ibn Hanba.l” Leiden. 

Madelung, W. 1981. “Abd Allāh b. al-Zubayr and the Mahdi.” Journal of Near Eastern Studies 40: 291-
305. 

Motzki, Harald. 2005. “Dating Muslim Traditions: A Survey.” Arabica 52:204- 253. 
 
Muir, William. 1858. “The Life of Mahomet.”, vol. 1. London. 



 ḤADĪTH between Traditional Muslim Scholarship and Academic Approaches / Andreas Görke  

19 
 

Nöldeke, Th. 1914. “Die Tradition über das Leben Muhammeds.” Der Islam 5:160-170. 
 

Nucaym b. Hammād al-Marwazi. 2017. “The Book of Tribulations”: The Syrian Muslim Apocalyptic 
Tradition. Edited and translated by David Cook. Edinburgh. 

Ozkan, H. 2004. “The Common Link and its Relation to the Madār.” Islamic Law and Society 11:42-77. 

Pavlovitch, P. 2018. “Ḥadīth.” In The Encyclopedia of Islam Three. Leiden.  

al-Qāri, M. ‘A. 2014. Encyclopedia of Ḥadīth Forgeries. Introduction, Translation and Notes by Gibril 
Fouad Haddad. London. 

Robson, J. 1971. “Ḥadīth”.  In The Encyclopedia of Islam. New Edition, vol. III: 23-28. Leiden. 

Schacht, J. 1949. “A Revaluation of Islamic Traditions.” Journal of the Royal Asiatic society of Great 
Britain and Ireland 2:143-154. 

―――. 1950. “The Origins of Muḥammadan Jurisprudence.” Oxford. 

―――.1965. “Modernism and Traditionalism in a History of Islamic Law.”  Middle Eastern Studies 
1:388-400.  
 
Speight, R. M. 1973. “The Will of Sa‘d b. a. Waqqās: The Growth of a Tradition.” Der Islam 50:249-267. 
 
Tottoli, R. 2014. “Interrelations and Boundaries between Tafsīr and Ḥadīth Literature: The Exegesis of 
Mālik b. Anas’s Muwatta’ and Classical Qur’ānic Commentaries.” In Tafsīr and Islamic Intertextual 
History: Exploring the Boundaries of a Genre, edited by A. Görke and J. hink, 147-171. Oxford. 

 

⸺⸺⸺⸺⸺⸺⸺⸺⸺⸺⸹⸹⸹⸺⸺⸺⸺⸺⸺⸺⸺⸺⸺ 

Biographie d’Andreas Görke : maître de conférences en études islamiques à l'Université 
d'Édimbourg. Il a obtenu son doctorat de l'Université de Hambourg en 2001 et son Habilitation de 
l'Université de Bâle en 2010.  Avant de rejoindre l’université d’Édimbourg en septembre 2011, il a 
travaillé comme assistant de recherche postdoctoral dans les universités de Hambourg (2001-2002), 
Bâle (2002-2005), le Centre de recherche en sciences sociales de Berlin (WZB) (2005-2006) et Freie 
Universität Berlin (2006) et comme maître de conférences en études islamiques à l'Université de Kiel 
(2007-2011). En 2009/10, il a été professeur par intérim pour l'islam ancien et classique à l'Université 
de Hambourg. Pour en savoir plus visiter cette page : https://www.ed.ac.uk/profile/andreas-goerke 

⸺⸺⸺⸺⸺⸺⸺⸺⸺⸺⸹⸹⸹⸺⸺⸺⸺⸺⸺⸺⸺⸺⸺ 

©Ahmed Amine Khelifa 

Article publié dans la revue « les Cahiers de l’islam », le 07/01/2021, 

URL: https://www.lescahiersdelislam.fr/Le-%E1%B8%A5ad%C4%ABth-entre-erudition-
traditionnelle-Approches-academiques-Andreas-Gorke_a1951.html 

 


