BY NC ND

LE HADITH
Entre érudition traditionnelle
&
Approches académiques

Le hadith entre érudition fraditionnelle & Approchea
académiques (Andreas Gorke)

www.ahmedamine.net

01/01/2021




HADITH between Traditional Muslim Scholarship and Academic Approaches / Andreas Girke

LE HADITH

Entre érudition traditionnelle
& Approches académiques*

Andreas Gorke

Traduit par Ahmed Amine

Introduction

Le hadith est le compte rendu de ce que le Prophéte Muhammad aurait dit, fait ou
tacitement approuvé. Il constitue la deuxiéme source la plus importante — aprés le Coran
(Qur’an) — pour la loi et la théologie musulmane. Il joue également un role important dans
d'autres domaines du savoir islamique, comme le soufisme ou l'exégése coranique. Le terme
hadith est parfois appliqué de maniére plus large et inclut des récits sur les premiers
musulmans de la génération du Prophéte, comme les compagnons ou leurs éléves. Nous
précisons que 1’article suivant se focalisera sur le hadith au sens étroit du terme, c'est-a-dire ce
qui est attribué¢ au Prophete uniquement. En outre, 1’étude se limitera, pour l'essentiel, aux
principaux domaines d'é¢tude du Hadith™, a savoir I'é¢tude des narrations elles-mémes et les
critéres €tablis pour les évaluer, ainsi que leur relation avec la loi islamique et leur mise en
application.

Les musulmans et les non-musulmans ont utilisé et ¢tudié le Hadith pour diverses raisons
au fil du temps. Ce qui a conduit a des positions trés différentes, souvent opposées, entre les
approches internes (musulmanes) et externes (non musulmanes) mais aussi au sein méme de
ces approches. Parmi ces approches, il est possible de distinguer les aspects scientifiques de
ceux qui le sont moins. C’est pour cette raison que dans cet article, l'accent sera mis
principalement sur la relation entre les approches traditionnelles et les études académiques
modernes sur le Hadith dans une perspective non religieuse. Certaines réflexions, néanmoins,
seront également menées sur l'utilisation du Hadith en dehors du domaine académique.

* Andreas Gorke, “Hadith between Traditional Muslim Scholarship and Academic Approaches”, in: Majid
Daneshgar and Aaron W. Hughes (eds.), Deconstructing Islamic Studies, Boston: llex Foundation, May 2020,
33-52.

**Par convention, nous utilisons le terme Hadith avec « H » majuscule pour faire référence au domaine ou a
la discipline qui étudie les hadiths.



HADITH between Traditional Muslim Scholarship and Academic Approaches / Andreas Girke

L'enseignement traditionnel du Hadith, remonte aux premiers sieécles de ['Islam.
Il a contribué a définir et a faconner les corpus de traditions qui sont devenus la base de toute
¢tude dans cette discipline. Il a émergé en lien et en réponse a un traitement initialement non
critique des narrations sur ce que le Prophéte Muhammad aurait fait ou dit. Ses sentences ont
¢té transmises et recueillies, mais aussi inventées et remaniées pour diverses raisons.
Plus important encore, elles ont servi a soutenir différentes revendications juridiques et
théologiques. Bien que l'on puisse supposer qu'un bon nombre des premiers croyants
considéraient le Prophéte comme un modéele a suivre et donc se référaient a ses paroles et a
ses actes. Il est également prouvé, et ce des le début, qu’il existait des traditions prophétiques
inventées pour promouvoir certains points de vue politiques, juridiques ou théologiques voire
méme pour des raisons d'intérét personnel. En guise d’exemples, 1’on peut citer les prétendues
déclarations prophétiques sur les vertus et les mérites de ‘Ali b. Abi Talib (m.40/661) ou
celles attribuées a son rival politique Mu‘awiya b. Abi Sufyan (m.60/680), qui a lutté pour
obtenir le Califat. Ainsi que I’invention de traditions défavorables par chaque camp opposé,
pour les dénigrer.! D'autres prétendues sentences prophétiques lui font commenter des
groupes qui n'existaient pas encore de son vivant, comme les Zaydiyya (du nom de Zayd b.
‘Ali, m.122/740)? ou les hadiths qui font louer des villes comme Bagdad, Bassora ou Kufa,
qui n'ont été fondées qu'aprés sa mort.> Un exemple de contrefagon trés effrontée est une
tradition attribuée a un certain Muhammad b. al-Hajjaj al-Lakhmi (m.181/797), un marchand
de nourriture de Bagdad qui vendait de la harissa, un plat fait de viande et de boulgour.
Il a diffusé un Hadith dans lequel le Prophéte affirmait qu'on lui avait donné de la harissa au
paradis, et que celle-ci lui donnait 1'énergie sexuelle de quarante hommes.*

En réponse a cette invention polémique de traditions prophétiques, les érudits musulmans
spécialisés dans le Hadith ont développé des méthodes pour évaluer leur authenticité afin
d’identifier et d’en éliminer les fausses. Au fil du temps, les sentences, déclarations ou actes
de Muhammad concernant des questions juridiques ou théologiques jugés authentiques en
sont venus a étre considérés comme normatifs pour le comportement du croyant et ont été
transmis et finalement fixés par écrit dans divers recueils. Comme la communauté s’est
divisait en plusieurs factions, chacune d’entre elles considérait les différentes collections
comme particulierement importantes. Ce qui a entrainé la création de différents corpus de
hadiths. Parmi ceux-ci, les corpus Sunnites et Shi‘ites duodécimains sont les plus conséquents
mais il existe d’autres collections mais moins importantes, chez les Ibadites, les Shi‘ites
Zaydites tout comme chez les Isma‘ilites.

Cependant, 1'é¢tude des hadiths ne s'est pas terminée avec I'établissement des corpus qui
font autorité. Ceux-ci ne constituent qu'une partie, bien que substantielle, du cadre juridique.
Il y a eu toujours différentes évaluations de la fiabilit¢ de hadiths individuels, les uns par
rapport aux autres ainsi que leur relation avec d'autres sources pertinentes, comme le Coran.

1 Mulla “Ali al-Qar1 (d. 1014/1606), Encyclopedia of Hadith Forgeries, 571-572.
2 al-Qari, Encyclopedia, 517.
3 al-Qari, Encyclopedia, 572.
+al-Qari, Encyclopedia, 342.



HADITH between Traditional Muslim Scholarship and Academic Approaches / Andreas Girke

L'approche traditionnelle du Hadith a donc toujours comporté deux aspects majeurs.
Tout d’abord, elle établissait une distinction entre les érudits ou experts dans la transmission,
la préservation et 1'évaluation des hadiths — al-mithaddithiin — et ceux qui sont spécialisés
dans leur application, tels que les jurisconsultes et les théologiens. Apres 1'établissement des
corpus de hadiths jugés authentiques plus ou moins fixes, l'expertise de cette catégorie est
devenue plus pertinente. Cette évaluation critique a continuer d'é€tre un aspect important et va
le rester jusqu'a aujourd'hui. Des universitaires tels que le Syrien Muhammad Nasir al-Din al-
Albant (m.1999), qui a consacré sa vie a I'é¢tude du Hadith, témoignent de la pertinence et de
la continuité de cet engouement consacré aux études des traditions prophétiques.

Par ailleurs, il faut souligner que les approches du Hadith n’étaient pas toutes érudites, les
croyants ordinaires sont également impliqués dans les débats relatifs a cette maticre ;
cependant leur pratique s'appuie sur I’évaluation réalisée par les autorités compétentes (ceux
qui sont versés dans la science du Hadith ou les juristes qui font autorité). En effet, la grande
majorit¢ des musulmans ne sont pas en mesure d'évaluer le contexte d'un hadith spécifique,
son authenticité ou ses implications a la lumiere d'autres sources pertinentes. Donc ils ont di
se fier a l'appréciation et a 1'évaluation des experts en la matiére. Notons aussi que le Hadith
n'est pas seulement utilisé pour ses applications pratiques. La participation a des récitations
publiques, par exemple, a été considérée par certains musulmans comme un acte de piété [a
I’instar de la récitation du Coran].

Les approches non universitaires se retrouvent également au cceur des débats polémiques
ou politiques entre musulmans ou avec des non-musulmans. Comme indiqué plus haut,
l'utilisation polémique du Hadith a commencé tres tot et a été 1'une des pratiques qui a donné
lieu au développement de I'approche érudite traditionnelle avec son évaluation critique. Méme
si cette approche savante n'a pas pu éliminer l'exploitation des hadiths a des fins diverses.
C’est le cas de le dire, puisque tout au long de I'histoire, ils ont été utilisés dans des conflits
théologiques ou sectaires. Aujourd’hui encore, ils sont employés, par exemple, par des
groupes islamistes pour soutenir leur vision de la société. Le Hadith est également mis a profit
pour confirmer le caractére miraculeux du Coran, ’humanité du Prophéte, ou I'imminence du
Jour du Jugement Dernier. C’est ainsi, qu’une tradition a été utilisée par I'Etat dit islamique
pour justifier I'asservissement des familles Yazidi® et certaines personnes ont interprété
diverses traditions apocalyptiques comme faisant référence a Saddam Hussein ou aux
Talibans.® Toutes ces approches musulmanes partagent un point commun, c’est le fait qu'elles
s'appuient généralement sur un nombre trés limité de hadiths qui semblent soutenir un point
de vue spécifique, tout en ignorant leur contexte, leur relation avec d'autres hadiths ou leur
¢valuation critique par les érudits musulmans.

5 Damir Geilsdorf and Franke 2015, 431.
6 Introduction to Nu‘aym b. Hammad (d. ca. 228/843), The Book of Tribulations, xxxiv.



HADITH between Traditional Muslim Scholarship and Academic Approaches / Andreas Girke

Cette maniere sélective d’aborder le Hadith n'est pas tres différente de I’approche non
musulmane et non universitaire que l'on peut qualifier de polémique ou d'hostile.
Semblable aux approches savantes et non savantes musulmanes, elle considere le corpus des
hadiths, du moins dans une certaine mesure, comme authentique afin de 1’utiliser
principalement pour discréditer le Prophéte Muhammad ou la religion musulmane dans son
ensemble. Cette approche a une longue histoire, elle a déja commencé avec les premieres
rencontres entre musulmans et non-musulmans lors de l'expansion de l'islam. Et elle se
poursuit encore jusqu'a nos jours. Tout compte fait, I’approche que 1’on peut qualifier de
polémique ne s'intéresse pas a I'évaluation critique des traditions dont elle fait usage, mais
s'appuie plutot sur le sens littéral apparent d'une tradition pour parvenir a ses fins. Plus
récemment, une approche apologétique a pu €tre repérée chez certains non-musulmans qui
tentent de défendre l'islam contre des accusations spécifiques, notamment en maticre de
violence et d'égalité. Tout comme I’approche polémique, cet usage apologétique des hadiths
ne tient généralement pas compte de leurs contextes ni des évaluations critiques qui lui ont été
consacrées par les experts.

La derniére approche a aborder est celle que 1’on peut désigner d’académique, elle est la
principale méthode utilisée dans la recherche moderne sur l'islam depuis le XIX® siécle
environ. La terminologie "approche académique" est ici préférée a "approche occidentale” ou
"approche non musulmane", car elle inclut de plus en plus souvent des chercheurs
musulmans. Elle est a opposer a "I’érudition traditionnelle musulmane", qui n'a pas besoin
d'étre moins savante, mais repose sur des prémisses différentes, comme nous le verrons plus
loin. A cet égard, le terme "traditionnel" ne signifie pas non plus rétrograde ou dépassé, mais
implique simplement que les hypothéses et les méthodes de base utilisées suivent celles de
'érudition musulmane. L'enseignement universitaire du Hadith est né d'un regard critique
envers la tradition savante musulmane sous l'influence des idées des Lumiéres et, en
particulier, de 1'utilisation des méthodes historico-critiques dérivées de celles appliquées dans
le domaine des études bibliques. D¢s le début de I'implication universitaire dans 1’étude des
sources de l'islam, les chercheurs ont été prudents quant a la fiabilit¢ des informations
contenues dans la tradition musulmane. Les hadiths contradictoires et leur caractére en partie
manifestement miraculeux, embellissant ou tendancieux étaient une raison suffisante pour ne
pas les accepter sans esprit critique. Ceci €tant dit, il n’en demeure pas moins que de maniére
générale, on estimait qu'il était tout a fait possible de discerner les formes tendancieuses et
d'extraire des informations historiquement fiables a partir de la quantité considérable des
hadiths.” Toutefois, cette approche a changé de perspective a partir de la fin du XIXC et du
début du XX siecle.

7William Muir 1858, xxviii-lxxxvii, for a critical assessment of the traditions on the life of Muhammad
(pour une évaluation critique des traditions sur la vie de Muhammad)



HADITH between Traditional Muslim Scholarship and Academic Approaches / Andreas Girke

Deux études ont particuliérement contribué a €branler la confiance dans I'authenticité de la
tradition, a savoir le deuxiéme volume des « Muhammadanische Studien» d'Ignace
Goldziher, publié en 1890° et « The Origins of Islamic Jurisprudence » de Joseph Schacht,
publié¢ en 1950.° Goldziher a fait valoir que plusieurs hadiths prétendument prophétiques
reflétaient en fait, des débats politiques et théologiques ultérieurs, et donc ne pouvant pas étre
considérés comme les déclarations de Muhammad. Ce qui implique que les mécanismes
traditionnels de la critique du Hadith n'avaient manifestement pas réussi a identifier les
traditions fausses.'® Quant a Schacht, il a soutenu que les hadiths a portée légale remontant au
Prophéte ne sont devenues la régle qu'aprés 1’époque d’al-Shafi'T (m.204/820) qui a plaidé avec
succes pour l'autorité¢ des hadiths et leur suprématie sur les déclarations des générations
suivantes.!! Cet état de fait a conduit, selon Schacht, a l'invention de traditions et a
l'attribution [rétroprojection] au Prophéte des déclarations de personnages postérieurs.'?
Bien que tous les universitaires n’ont pas suivis Goldziher et Schacht dans leur évaluation
critique ; leurs publications, entre autres, ont conduit a une vision généralement beaucoup plus
prudente voire sceptique dans l'enseignement universitaire vis-a-vis de la fiabilit¢ du Hadith.
Cette approche prudente a sceptique des sources et les débats qui en découlent, ainsi que les
méthodes utilisées pour évaluer leur signification ont depuis lors fortement influencé la
recherche universitaire en la matiére. Dans ce qui suit, nous examinerons dans quelle mesure,
I’étude du Hadith selon la tradition savante musulmane a structuré les études universitaires.
A cette fin, différents aspects seront pris en compte, a savoir la forme et la portée du Hadith
telle que définie par les tradionnalistes musulmans, ses différentes approches, la terminologie
utilisée, les méthodes développées dans les deux approches musulmane et académique et
enfin les frontiéres entre 1’étude du Hadith et d'autres domaines de recherche.

Le cadre établi par les premiers érudits musulmans du Hadith

Les différentes approches scientifiques ou non du Hadith que nous avons évoqué
précédemment ont eu des objectifs trés différents, mais dans une large mesure, elles sont
toutes liées au cadre général des études initiées par les érudits musulmans. C'est d'abord le cas
par 1'établissement du format des hadiths et de leur corpus.

Le format du Hadith décrit la maniére dont 1’information est conservée dans les sources, a
savoir des narrations généralement trés courtes et isolées sur les actes et les paroles
spécifiques du Prophéte (ou des Imams pour les hadiths Shiites), qui sont fournis avec un
isnad qui renferme la ligne des transmetteurs présumés du propos rapporté, du rapporteur
originel jusqu’au collecteur et/ou a l'auteur de la source dans laquelle il s’y trouve. Ces deux
caractéristiques trouvent leur explication dans le contexte dans lequel le hadith en question a

8 Goldziher 1890.
9Schacht 1950.
10 Goldziher 1890, 147-152.

11 Schacht 1950, 2-3, 138; Schacht 1949, 150-151.
12 Schacht 1950, 165.



HADITH between Traditional Muslim Scholarship and Academic Approaches / Andreas Girke

vu le jour. En conséquence, I’on peut dire que la nature atomique du Hadith est due
essentiellement a sa transmission orale initiale. Comme indiqué auparavant, les sentences
attribuées au Prophéte ont été principalement transmises et collectées pour fournir des
conseils sur des questions morales et juridiques. C’est pour cette raison, qu’il n'était pas
essentiel de fournir un contexte pour le propos ou la déclaration prophétique, bien que cette
derniere renferme souvent une forme de cadre narratif. Les sentences courtes et concises se
prétaient particuliecrement bien a une transmission orale, car elles étaient plus faciles a
mémoriser. De Dautre coté, 'isnad est considéré par les érudits comme le moyen
d'authentification d’un hadith ; son usage est souvent considéré comme le résultat de la
division de la communauté en différents groupes, ce qui a rendu nécessaire l'exigence d'une
chaine de garants destinée a documenter la fiabilité de la transmission.

Ce format de transmission du Hadith implique que les traditions individuelles ne sont pas
en relation temporelle ou causale évidente. De ce fait, il facilite la disposition de ces traditions
dans n'importe quel ordre et les placent dans presque n'importe quel contexte, ce qui peut
¢galement affecter leur signification et leurs implications. Bien que ce format soit
principalement adapté aux traditions normatives, il touche ¢galement a d'autres domaines, tels
que les traditions historiques, bien qu'il soit moins adapté a cette matiére. '

Mais ce n'est pas seulement le format du Hadith, qui a été faconné par les préoccupations
et les méthodes développées par les érudits musulmans mais également sa portée, qui définit
et structure les corpus qui nous sont parvenus. Etant donné que les hadiths ont été
principalement, mais pas exclusivement, transmis et collectés en raison de leur valeur
normative ; les savants du Hadith, les juristes et les théologiens ont surtout enregistré les
paroles et les actes qui avaient des implications pratiques. Pour que les hadiths aient une
valeur normative, il était important de s'assurer qu'ils sont effectivement authentiques ou qu'ils
peuvent au moins étre considérés comme tel avec une probabilité raisonnable. Par contre, les
hadiths identifiés comme des faux, étaient en régle générale rejetés et cessaient d'étre
transmis. Cela était justifi¢ par de prétendues paroles du Prophéte qui condamnaient ceux qui
transmettaient ou enregistraient sciemment de fausses traditions. Certains savants ultérieurs
ont néanmoins enregistré un certain nombre de faux hadiths, tels que ceux mentionnés au
début, afin d'illustrer les différents types de forgerie et d'empécher les gens de s’y référer par
erreur. Dans les domaines autres que le Hadith et la Jurisprudence, il existe également de
nombreuses traditions douteuses qui ont survécu bien que les érudits ne les aient pas
authentifiées, car leurs normes n'ont pas été¢ appliquées aussi rigoureusement dans ces
domaines que la discipline du Hadith. Malgré ces exceptions, la portée des hadiths existants
est en grande partie limitée a ce que les ¢érudits musulmans considéraient comme
authentiques. Cela est particuliecrement vrai pour les hadiths au sens étroit du terme.
La question de savoir ce qui est fiable était cependant controversée et la division de la

13 Gorke Andreas 2011, 174-177, 184-185.



HADITH between Traditional Muslim Scholarship and Academic Approaches / Andreas Girke

communauté a finalement conduit au développement de corpus indépendants considérés
comme authentiques par chacun des groupes en présence. Par conséquent, on note 1’existence
de corpus appartenant a des écoles différentes et parfois mutuellement exclusives malgré des
similitudes considérables dans leur contenu. Les caractéristiques du développement des
traditions prophétiques dans les quatre ou cing premiers siécles de l'islam ont nécessairement
influencé toute recherche ultérieure sur le Hadith ainsi que son utilisation en dehors de la
sphere scientifique. Donc son ¢étude dépendait des documents qui ont émergés de ce
processus. Ce matériel consiste en des narrations atomiques et fragmentaires avec de
prétendues chaines de garants. Transcrites seulement deux cents ans ou plus apres la mort de
Muhammad et consignées dans différentes collections avec plusieurs variantes ; confinées
pour la plupart a ce que les collecteurs respectifs considéraient comme des rapports
authentiques, rassemblés dans des corpus séparés, affiliés a des écoles traditionnelles
mutuellement exclusives.

Le Hadith comme valeur normative et source historique :

Les différentes approches du Hadith

Le matériau du Hadith ne convenait pas aussi bien a tous les usages ultérieurs a sa période
formative. Initialement, il était manifestement bien adapté aux besoins des érudits musulmans
qui l'avaient fagonné. Par la suite, I'érudition musulmane est restée essentiellement dans le
méme cadre et a gardé les mémes préoccupations des savants prédécesseurs, a savoir en tirer
des conseils normatifs, spirituels et des décisions juridiques. Ces besoins ont été¢ pour la
plupart accommodés et satisfaits par rapport aux corpus existants.

Cependant, des difficultés sont apparues au fil du temps. Le matériau du Hadith, une fois
codifié, ne pouvait pas nécessairement répondre aux nouvelles questions soulevées par la
propagation de l'islam dans des régions aux conditions climatiques et aux contextes culturels
trés différents ou a cause du développement scientifique et technologique. Et comme le
matériau en question ne se rapporte pas seulement au comportement du croyant mais fournit
¢galement des régles juridiques générales, qui sont basées sur I'hypothése que celles-ci
peuvent et doivent étre appliquées par I'Etat ou la communauté ; alors la question du role et de
l'importance du Hadith dans les sociétés pluralistes et les Etats laiques a suscité des débats
controverses.

Le Hadith a également alimenté les approches polémiques et apologétiques. Sa nature elle-
méme — des sentences isolées et sans contexte — permet la construction d'une grande variété
de positions qui peuvent étre soutenues par des déclarations et des actes attribués Prophete.

Toutefois, en ce qui concerne l'approche académique, la portée et la nature des corpus du
Hadith ne sont pas conformes a aux principaux intéréts d’intérét de la recherche. Il est vrai
que la matiére convient a plusieurs aspects d'étude, tels que son utilisation dans divers
domaines d'apprentissage a partir des I1I-IV/IX-X® siecles. Les autres aspects sont I’étude de
son émergence, ses caractéristiques littéraires, ses collections spécifiques, les pratiques



HADITH between Traditional Muslim Scholarship and Academic Approaches / Andreas Girke

populaires qui s’y rattachent tout comme ses représentations publiques. Notons néanmoins,
que ces questions ont été assez marginales dans les travaux universitaires. L’intérét majeur de
la recherche académique sur la tradition musulmane réside dans la question de savoir ce
qu’elle peut nous dire sur les deux premiers sic¢cles de l'islam et en particulier sur la vie et les
enseignements du Prophéte Muhammad. De ce fait, les corpus existants ne sont pas
particuliérement utiles. L'absence de contexte historique pour la plupart des traditions,
l'absence de chronologie, la date tardive des collections écrites ainsi que la dépendance vis-a-
vis de ce que les érudits musulmans ont considéré comme authentique, rendent difficile de
tirer des conclusions directes sur I'histoire des événements ou sur I’évolution des idées.

Il est communément admis que la principale différence entre 1’approche traditionnelle et
académique est la question de l'authenticité. Les érudits musulmans acceptent dans 1'ensemble
l'authenticité de leurs corpus canoniques respectifs comme reflétant, les actes et les paroles du
Prophéte Muhammad. Tandis que les chercheurs universitaires rejettent une partie
considérable, sinon la totalité, de ces corpus. Ceci est li€ au constat que les inventions
ultérieures attribuées a des autorités antérieures et in fine au Prophéte lui-méme. Cette
différence n'est toutefois qu'un aspect subsidiaire des différentes approches et des
préoccupations diverses de la recherche académique. Pour 1'érudition musulmane
traditionnelle, les hadiths constituent avant tout une source normative. Ils ont été transmis,
collectés et étudiés pour apporter des réponses aux questions relatives au code juridique et
moral, la SharTa, ainsi qu'a d’autres domaines comme la théologie. A ce niveau-la, ils sont
utilisés pour apporter la preuve et la légitimation de positions théologiques, juridiques ou
normatives spécifiques. De 1’autre c6té, la recherche académique, considere les hadiths
comme une source historique, pouvant— entre autres— renseigner sur 1’époque de leur
émergence. L'objectif de leur évaluation critique est d'obtenir des informations sur 1'histoire
des débuts de 1'islam ou sur I'histoire de la Loi islamique ou de la théologie.

Ces questionnements sur I’intérét I’étude du Hadith conduisent nécessairement a des
approches différentes. Pour les érudits de la tradition, la question de 'autorité est essentielle
pour qu'un hadith soit considéré comme une source normative valide. Pour ce faire, il faut
¢tablir son authenticité avec un haut degré de probabilité. Autrement dit prouver qu'il provient
bien du Prophéte, ou du moins qu'il ne contredit pas d’autres hadiths jugés authentiques.'*
Pour atteindre cet objectif, les experts en Hadith ont développé un systeme sophistiqué de
vérification de l'authenticité et de la fiabilité des traditions. Principalement par leurs chaines
des garants (isnad) mais aussi, dans une certaine mesure, par leurs contenus (matn).

A noter que pour de I’approche académique, la question de l'authenticité n'est pertinente
qu’en partie et n’est pas centrale dans la recherche. Car une source historique peut fournir
beaucoup d'informations et ce méme s'il s'agit d'une contrefagon ultérieure. On 1’occurrence,

14 La valeur normative ou 'autorité d'un hadith n’est pas nécessairement étre liée a son exactitude historique ; un hadith
pourrait étre acceptée comme vraie en termes normatifs sans étre exacte sur le plan historique, ce qui a d'ailleurs été le cas,
dans une certaine mesure, dans les études traditionnelles (Brown 2009, en particulier 276-285 ; Brown 2011, en particulier
4-15, 47-51). Mais, du moins en théorie, I'exigence d'autorité était I'authenticité.



HADITH between Traditional Muslim Scholarship and Academic Approaches / Andreas Girke

dans un tel cas, les informations qui peuvent étre tirées d'une telle source se rapportent
davantage a I'époque d'ou elle provient plutdt qu'a celle dont elle est sensée parler.
La question de l'authenticité¢ ou de la fiabilit¢ d'un hadith est évidemment importante si elle
est utilisée comme source pour la vie et les enseignements de Muhammad. Dans ce cas, il
n'est pas important d'avoir un apercu plus approfondi sur le développement des idées
spécifiques sur I'évolution de la loi et/ou de la théologie islamique, ou sur le contexte
historique dans lequel le hadith en question a été produit ou diffusé. Par contre, pour utiliser
le Hadith comme source pour ces aspects, il est plutot nécessaire de savoir quand il a été créé
et idéalement, déterminer qui était le responsable de sa diffusion et pour quelle raison. Par
conséquence, l'accent doit étre mis sur la question de la datation des hadiths. En la matiére,
les méthodes mises au point par les universitaires se sont concentrées en premier lieu sur le
contenu du hadith, autrement dit sur son matn, plutdt que sur son isnad, bien que ce dernier
ait pris de I'importance ces derniers temps. '

Les spécificités de la recherche académique en matieére du Hadith, ont fait que les
méthodes et les critéres développés dans le cadre de I’érudition traditionnelle n'étaient pas
nécessairement utiles et applicables dans le cadre de la recherche universitaire. Néanmoins,
pour établir si ’érudition musulmane a affecté, d’une certaine maniére, la recherche
académique, il est nécessaire d'examiner de plus pres les méthodes et les critéres utilisés dans
les deux approches respectives. L'analyse qui suit se concentrera sur la critique Sunnite du
Hadlith, car les recherches universitaires portent principalement sur celle-ci. Les méthodes et
les criteres développés dans les autres traditions (Shi‘ttes, Ibadites...etc.) différent d’une
certaine fagon mais ils suivent dans 1I’ensemble, les mémes hypothéses de base et les mémes
approches que chez les Sunnites.

La méthode traditionnelle et ses criteres d’évaluation des Hadiths

Il est difficile de dire quoi que ce soit de certain sur la critique traditionnelle du Hadith au
cours des deux premiers si¢cles de l'islam. La raison est qu’il n'existe aucune preuve
contemporaine des pratiques des érudits et des transmetteurs du Hadith pour cette période.
Il est trés probable qu'une forme rudimentaire d'évaluation des hadiths a été pratiquée, des le
début, par certains transmetteurs ; comme par exemple, la recherche de témoins appuyant
l'information, le jugement personnel de la fiabilit¢é d'un informateur ou la probabilité¢ de la
véracité d'une information. Cependant, les travaux sur les critéres formels permettant de
distinguer les hadiths authentiques de ceux jugés faibles ou forgés n’ont commencé a émerger
qu'au V¢/XI°® siecle. Le premier de ces travaux étant le livre intitulé al-Kifaya fi-ilm al-
Riwaya d'al-Khatib al-Baghdadi (m.463/1071).!¢ Méme si certains auteurs de collections
datées du III/IX® siecle tout comme celles du IVY/X® siecle, fournissent parfois leur
¢valuation pour des hadiths spécifiques. A noter aussi, que certains d'entre eux exposent une
méthodologie rudimentaire ou des critéres de base a appliquer ; on ne sait généralement pas
comment les compilateurs sont arrivés a leurs conclusions concernant la fiabilité des
transmetteurs individuels ou l'authenticité de certains hadiths en particulier.

15Voir a ce propos, Motzki 2005 for a survey of different methods of dating. p.16. Brown 2008, p.150.
16 Brown 2008, 150.



HADITH between Traditional Muslim Scholarship and Academic Approaches / Andreas Girke

Il existe cependant des preuves que parmi les critéres formels discutés dans la littérature
théorique ultérieure ont été effectivement mis en pratique par les spécialistes du Hadith des le
II¢/1X¢ siécle. '’

Bien qu'il ne soit pas ais¢ d’en dire plus sur la critique du Hadith et la fagon dont elle a
faconné ses corpus au cours des deux premiers siecles, il est probable qu’une critique
systématique du Hadith a émergée a partir du III°/IX® siecle, puis elle s'est développée pour
devenir le systéme complexe que 1'on peut trouver dans les travaux théoriques du V¢/XI¢ siecle
et suivants. Une distinction fondamentale doit étre faite entre les critéres d'évaluation des
hadiths concernant le contenu (matn) et d'autres qui concernent la chaine de transmission
(isnad), et la fiabilité de chaque rapporteur individuel au sein de I’isnad faisant 1’objet de
ladite évaluation. Dans ces deux domaines, les critéres ne doivent pas étre considérés comme
fixes et unanimement acceptés et appliqués par tous. Ils doivent étre plutdt compris comme
des considérations permettant d'évaluer la fiabilité des sentences attribuées au Prophéte et
comme un répertoire d'outils qui pourrait étre utilisé de différentes manieres.

Pour ce qui est de la qualit¢ du matin, les critéres qui ont été appliqués pour identifier les
hadiths forgés sont, entre autres : sa contradiction avec les versets explicites du Coran ; sa
contradiction avec a la raison (‘agl); sa contradiction avec d’autres traditions jugées
authentiques ; la présence d’anachronismes apparents ; I’existence d’incohérences logiques et
’incompatibilité avec des dogmes établis ou des pratiques juridiques.'® Comme indiqué
précédemment, les critéres en question n'ont pas été utilisés de maniére systématique.
C’est ainsi que l'usage de la raison pour évaluer l'authenticité¢ des hadiths a été trés
controversée. En effet, pour éviter toute évaluation arbitraire, les spécialistes du Hadith en
sont venus a se concentrer davantage sur les chaines de garants et ont élaboré des critéres pour
évaluer leur qualité dont le résultat a ensuite été appliqué a 1'ensemble de la tradition. Le pari
de I’isnad était de considérer : plus celui-ci est sans défauts, plus la tradition a laquelle il se
rattache a de chance d’étre authentique.

Quant a la qualité de l'isnad, celle-ci, peut étre évaluée a différents niveaux : d’abord a
I’échelle des transmetteurs individuels formant les maillons de la chaine ; ensuite, elle peut
étre évaluée au niveau de l'isnad dans son ensemble en tenant compte, entre autres, du nombre
d'émetteurs, de leur relation entre eux et des modes de transmission utilisés. Enfin, la qualité
de l'isnad peut étre évaluée au niveau de la situation globale de l’isnad, c'est-a-dire du
nombre de versions paralleles qui le corroborent.

A T’échelle des transmetteurs individuels, les experts ont évalué leur fiabilité, leur intégrité
et leur capacité a mémoriser'® mais nous savons trés peu de choses sur la facon dont ces
criteres ont été réellement appliqués. Nous pouvons cependant observer un consensus
apparent sur la fiabilité d'un grand nombre de transmetteurs.*°

Au niveau de l'isnad unique, les experts ont essayé de déterminer si les transmetteurs
individuels s'étaient effectivement rencontrés et comment ils reliaient les propos ou
documents entre eux.?! C’est pourquoi certains modes de transmission ont été considérés

YBrown 2008, 154-160.

18 Brown 2008, 150-164.

19Voir, I'Introduction aux sciences du Hadith d’'Ibn al-Salah al-Shahraziri (m. 643/1245) p.81-94.
20 Lucas 2004, 325-326.

21 Ibnal-Salah, Introduction, 299-302.

10



HADITH between Traditional Muslim Scholarship and Academic Approaches / Andreas Girke

comme plus fiables que d'autres.’’ Ils ont également examiné le nombre de rapporteurs
présents dans un isnad donné. Celui qui renferme le moins de maillons est en général
considéré comme meilleur que celui qui en contient le plus. C’est dans le sens que le second
permet plus de possibilités d'erreurs que le premier.”> Notons enfin, la vérification de la
préservation de la mémoire des rapporteurs car certains transmetteurs pourraient oublier des
choses en vieillissant et ne seront donc plus considérés comme fiables. Les deux aspects —
I'étude de la fiabilité des transmetteurs individuels ainsi que de la nature de la transmission
entre eux — ont contribués a lI'émergence et au développement de 1'immense et riche littérature
biographique en islam. Une grande partie de cette littérature concerne les transmetteurs, leurs
détails biographiques pour identifier quand et ou ils ont vécu, leurs professeurs et leurs
étudiants, et les évaluations de leur fiabilité.>*

Le troisieme aspect majeur de I'évaluation d'un ismad est la corroboration d'une
transmission par d'autres isnad. Plus une narration était répandue, plus elle a de chance d’étre
considérée comme fiable. Selon un avis commun, les hadiths les plus répandus, avec au moins
sept émetteurs différents a chaque génération sont qualifiés de mitawatir et étaient considérés
comme ¢tant transmis de maniére aussi siire et authentique que le Coran. Bien que les critéres
d'évaluation des hadiths soient basés sur le cadre ci-dessus, les résultats de leur application
varient dans une certaine mesure. Différents érudits ont considéré un certain nombre de
transmetteurs comme étant fiables sans toutefois parvenir a un accord unanime, ni a se
concerter sur le fait qu'un transmetteur spécifique avait effectivement transmis ou non a partir
d'un autre rapporteur.

Cependant, ce que 1'on peut observer, c'est une focalisation sur 1'évaluation des lignes de
transmission et des transmetteurs plutdt que sur le contenu lui-méme. L'avantage de se
concentrer sur l'isnad était double. D'une part, au moins a premicre vue, cela €éliminait le
danger de négliger la pratique du Prophéte en faveur de la raison humaine: s'il était démontré
qu'un hadith remontait réellement au Prophete, cela établissait alors ce qui constituait une
pratique prophétique (indépendamment du fait que cela semblait logique ou opportun dans les
circonstances respectives).?’ Et d'autre part, il était plus facile de s'entendre sur les critéres et
le cadre spécifique d'évaluation de 1' isnad que de trouver des critéres pour évaluer le matn.
Dans de nombreuses questions théologiques, par exemple, il aurait ét¢ impossible de se fier a
la raison humaine ou a l'expérience.

Méthodes et critéres d’évaluation du Hadith dans la recherche académique

Pour la recherche universitaire, 1'analyse du Hadith a ét¢ importante a plus d’un titre.
Il s'agit, apres le Coran, du plus important corpus de documents qui fournit des informations
sur 1'époque de Muhammad et les débuts de I'islam. Cependant, pour utiliser un hadith a cette
fin, il faudrait établir que les informations qu'il contient sont effectivement historiquement
exactes, ce qui est notoirement difficile.

22 [bnal-Salah, Introduction,95-127.
23 [bnal-Salah, Introduction, 183-188

24 [bn al-Salah, Introduction,305-308.
25 Brown 2008,169-171.

11



HADITH between Traditional Muslim Scholarship and Academic Approaches / Andreas Girke

L’¢étude du Hadith est également fondamentale pour comprendre le développement du
droit islamique et, a plus grande échelle, I'histoire de 1'islam. Elle refléte les controverses entre
les différentes écoles de pensée, le développement de dogmes spécifiques, ainsi que le
consensus émergent sur les interprétations qui relévent de l'orthodoxie et celles qui n'en
relévent pas. Pour comprendre ces évolutions, il importe peu de savoir dans quelle mesure les
traditions utilisées pour soutenir les différentes positions reflétent des faits historiques ; elles
peuvent étre étudiées au regard de leur utilisation dans les différents débats. Conséquemment,
danse ce cas, la question de la datation se révele cruciale.

Pour ces deux objectifs, les universitaires ont presque unanimement ignoré les méthodes de
la critique musulmane du Hadith. La raison est que les méthodes en question ont été jugées
incapables d'éliminer le faux, comme en témoigne I'existence de contradictions et
d'anachronismes. En outre, la plupart des premiers érudits n'avaient pas rendu leurs critéres
d'évaluation explicites ni expliqué comment ils étaient arrivés a un jugement particulier.
Les ¢tudes universitaires se sont donc concentrées presque exclusivement sur les hadiths eux-
mémes.

Les méthodes appliquées dans les programmes de recherche universitaire —principalement
adoptées dans le domaine des ¢tudes bibliques— varient selon les centres d’intéréts des
chercheurs. Pour comprendre la vie et les enseignements de Muhammad ou les débuts de
l'islam, il était important d'établir la fiabilité des sources. Mais le plus souvent, c'est plutot le
manque de fiabilité qui peut étre démontré ou argumenté. Au départ, de nombreux chercheurs
ont estimé qu'il fallait éliminer les traditions qui présentaient des anachronismes évidents, des
embellissements, des éléments miraculeux ou des tendances évidentes qui favorisaient des
groupes ou des individus particuliers, tout en considérant d'autres traditions comme fiables a
moins qu'il n'y ait des raisons spécifiques de s'en méfier.?® L’approche sceptique de Joseph
Schacht et plus tard, les approches révisionnistes telles que celles de John Wansbrough et
d'autres ont conduit certains universitaires a renverser la charge de la preuve et considérer
toutes les traditions comme fausses, & moins que leur authenticité ne soit prouvée.?’
Dans l'ensemble, il ne restait que trés peu de critéres qui faisaient plus ou moins l'unanimité.
Le principe directeur de ces critéres est d'établir qu'une falsification ultérieure est trés peu
probable. Suite & cet argument, les traditions qui présentaient Muhammad ou la premiére
communauté de manicére négative étaient considérées comme probablement authentiques
B[critére d’embarras], tout comme celles qui semblaient contredire les déclarations du Coran
ou les positions dogmatiques ultérieures.?’ Cela signifie en régle générale que les traditions
qui avaient le plus de chances d'étre considérées comme authentiques se trouvaient le plus
souvent en dehors des collections canoniques, car ces derniéres comprenaient principalement
des hadiths qui se situaient dans le cadre des positions dogmatiques et juridiques établies.

26Voir e.g. Muir 1858, xxviii-lxxxvii.
27Schacht 1950, 149; Crone 1987, 32-34.
28 Noldeke 1914, 168; Forward 1997, 85.
29 Kister 1970, 275.

12



HADITH between Traditional Muslim Scholarship and Academic Approaches / Andreas Girke

Le deuxieme grand intérét de la recherche universitaire concerne en particulier,
I'émergence et le développement de la loi et du dogme islamiques. Mais aussi concernant des
positions ou des débats politiques spécifiques. Dans ces cas-1a, les méthodes ont été axées sur
la datation des traditions plutdt que sur la question de leur authenticité ou de leur fiabilité
historique. En effet, la plupart des approches académiques présument—explicitement ou
implicitement— que les hadiths ne reflétent pas ce que le Prophéte avait dit ou fait, mais qu’ils
s’agissent d’inventions ultérieures ou du moins qu'ils ont ét¢ fondamentalement remaniés par
des figures ultérieures.

Comme tres peu de hadiths peuvent étre datés de maniere stire par le matn — a quelques
exceptions preés, comme celles qui contiennent des anachronismes évidents, ou,
éventuellement, certaines traditions eschatologiques’~ les méthodes utilisées tentent
généralement d’établir une chronologie relative des différentes narrations, tout comme celles
utilisées pour défendre ou contester leur authenticité ; peu voire aucune n'a regue 1'unanimité
par les chercheurs. Parmi les critéres suggérés, on peut citer le fait que des traditions plus
complexes ou plus élaborées, sont apparues plus tard que des traditions plus simples traitant
du méme sujet’!, ou que les traditions qui nomment explicitement un sujet sont plus tardives
que celles qui ne le contiennent qu'implicitement.>? Certains universitaires ont fait valoir que
si un hadith n'était pas explicitement mentionné dans un débat ou il aurait dii étre soutenu
comme argument, il n'aurait pu émerger qu'aprés le débat en question.*

Par ailleurs, d’autres critéres ont été ¢laborés pour €tablir une chronologie relative basée
sur I’isndd. 11 s'agit notamment du fait que les variantes d'un hadith ou la chaine des garants
remonte au Prophéte sont plus tardives que celles qui ne remontent qu'a un compagnon ou un
successeur.** Ou également du fait que les variantes d'un hadith présentant des isndd inégaux
et déficients sont plus anciennes que celles présentant des isndd apparemment parfaits.>>

Notons aussi, les tentatives qui visent, non seulement a établir une chronologie relative
mais aussi a dater a un moment précis, des hadiths individuels et a les relier a des voies
spécifiques se rejoignant dans un émetteur unique. Le plus souvent, les variantes d'un hadith
ont une partie de leur isndd en commun, généralement les deux, trois ou quatre émetteurs
apres le Prophéte. La derniere de ces figures, celle dans laquelle les isnad fusionnent (ou a
partir de laquelle ils se répandent par différents moyens de transmission), a ét¢ désignée
comme étant le lien commun.>® Celui-ci est généralement considéré comme 1’individu qui a
créé le hadith ou du moins celui qui lui a donné sa forme caractéristique®’, bien qu'il existe
différentes interprétations du phénoméne.*® L'analyse dite isndd-cum-matn analysis est basée

30 Madelung 1981, 291-297; Juynboll 1983, 207-213; Cook 1992a, 12-16. Cf. Cook 1992b, 26-38; Gorke 2003, 196-207.
31 Speight 1973, 250, 265-267; cf. Motzki 2005, 212-214.

32Schacht 1965, 393.

33 Schacht 1950, 140; Juynboll 1983, 125; cf. Motzki 2005, 214-219.

34Schacht 1950, 140; Juynboll 1983, 125; cf. Motzki 2005, 214-219.

35Schacht 1950, 163-165.

36 Schacht 1950, 163-165.

37Juynboll 1989, 353.

38 Cook1981,107-111;Motzki2005,227-228; Gorke 2003,188.

13



HADITH between Traditional Muslim Scholarship and Academic Approaches / Andreas Girke

sur la théorie du lien commun mais cherche a établir que les isnad qui suivent le lien commun
sont indépendants les uns des autres et constituent de véritables lignes de transmission.
A cette fin, elle examine dans quelle mesure les différences dans le matn correspondent aux
différences dans les isndd.>® La méthode tente ainsi d'éliminer la possibilité d'invention d'un
hadith apres le lien commun ainsi que d'identifier les ajouts ou modifications ultérieurs et les
responsables de ces modifications.*

Bien qu'aucun des critéres ou méthodes ne fasse l'unanimité, la plupart des chercheurs
conviendront qu'en combinant plusieurs critéres, il peut étre possible dans certains cas,
d'établir une chronologie relative des différentes variantes d'un hadith. Une majorité de
chercheur estime également que dans certains cas, il est tout a fait possible de relier un hadith
a un personnage clé (lien commun) et d'identifier les personnages qui étaient responsables des
changements spécifiques apportés par la suite a la tradition. Et il semble y avoir un certain
accord sur le fait qu'il est presque impossible de faire des affirmations slires sur I'existence ou
la forme d'un hadith spécifique avant le moment du lien commun, et que toutes les
considérations respectives restent, dans une certaine mesure, hypothétiques.

Il est évident que les différentes approches d’évaluation du Hadith développées par les
érudits musulmans et dans les études académiques sont pratiquement impossibles a concilier.
Les différences en termes de finalités et d’approches entre la recherche traditionnelle et la
recherche universitaire ont conduit a I'élaboration de critéres trés différents et souvent
mutuellement exclusifs. En sommes, ce que 1'érudition traditionnelle considére comme des
critéres qui soutiennent l'authenticité d'un hadith (un isnad parfait, la conformité avec le
Coran et les positions juridiques ou théologiques établies) sont considérés dans l'approche
académique comme des indications de sa création tardive. A contrario, ce que les
universitaires considérent comme des indications d'une date précoce — comme un isnad
incomplet ou un désaccord avec le Coran ou des positions ultérieures — seraient des signes de
falsification ou de manque de fiabilité pour les érudits musulmans.

Sachant que 1'érudition musulmane traditionnelle supposait que les critiques des hadiths
avaient généralement été capables d'identifier les hadiths authentiques rapportant les
déclarations et des actes du Prophéte, les experts qui suivent l'approche académique sont plus
ou moins d'accord sur le fait qu'il est théoriquement impossible de dater de manicre siire des
traditions spécifiques a I'époque du Prophéte voire méme a celle de la premiere génération de
croyants. La plupart des études, jusqu'a présent, n'ont pu dater les traditions que jusqu'au
tournant du premier si¢cle de l'islam (début du huitiéme si¢cle de notre ¢re) et les relier a des
personnages spécifiques de la deuxiéme génération. Cela ne signifie pas nécessairement qu'il
n'existe pas de traditions prophétiques authentiques, mais les critéres et les méthodes utilisées
par les universitaires sont généralement plus adaptés pour identifier et dater les faux que pour
identifier les traditions réellement remontant au Prophéte. De plus, si elles sont utilisées pour
défendre 'authenticité de certains hadiths, ceux-ci sont exactement celles qui sont rejetées par

39 Motzki2005,251-252; Gorke 2003,188-194.
40 Gorke, Motzki, and Schoeler 2012, 41.

14



HADITH between Traditional Muslim Scholarship and Academic Approaches / Andreas Girke

les études musulmanes, comme celles qui présentent Muhammad sous un jour négatif ou qui
sont en désaccord avec le Coran ou les dogmes établis.

En résumé, on peut dire que si les recherches universitaires sur le Hadith s'appuient en
grande partie, sur le matériel qui a été fagonné par les érudits de la tradition musulmane ; elles
ignorent presque totalement les méthodes et les critéres d'évaluation développés dans le cadre
de cette approche traditionnelle. Au lieu de cela, la recherche académique a développé ses
propres méthodes — souvent en empruntant a d'autres disciplines universitaires — qui €taient
plus adaptées a ses centres d’intéréts pour la recherche.

Terminologie et catégorisation

La terminologie relative au Hadith que les érudits musulmans ont ¢laborée porte
essentiellement sur les différents niveaux de solidité d'un hadith, en ce qui concerne la
fiabilité de ses transmetteurs, les modes de transmission, les caractéristiques de son isndad,
notamment en ce qui concerne les lacunes éventuelles, le nombre de versions paralleles du
hadith en question et donc sa corroboration, et enfin son évaluation dans son ensemble.*!

Du fait que 1'enseignement universitaire n'a pas tenu compte de la critique traditionnelle en
raison de son apparente inadéquation pour distinguer les hadiths authentiques des inventions
tardives. Il est ais¢ de comprendre que, ni la terminologie, ni la catégorisation des hadiths
dans l'enseignement islamique n'ont eu d'impact sur I'enseignement universitaire. Les seuls
termes qui ont été généralement adoptés sont le mot « hadith » lui-méme, ainsi que ses
principaux constituants, ’isnad et le matn, parfois utilisés de maniére interchangeable avec
des traductions en langues vivantes (tradition ou rapport, ligne d'émetteurs/transmetteurs,
texte ou contenu).

Par contre, la recherche universitaire a développé sa propre terminologie, notamment en ce
qui concerne l'isnad. Plusieurs autres termes ont été inventés en plus du lien commun,
comme le lien commun partiel (un éléve du lien commun qui a lui-méme deux éléves ou
plus)¥, la filiére (une seule ligne d'émetteurs qui remonte a une autorité plus tot que le lien
commun d'une tradition)*, I'araignée (une constellation qui ne se compose que d'un seul brin
au lien commun et pas de liens communs partiels)*, le phénomeéne de « propagation » de
I’isnad (omission délibérée d'émetteurs qui conduit a la création de faux liens communs et
obscurcit la vision des initiateurs d'une tradition)*
'érudition universitaire en matiére du Hadith, bien que certains aient des paralléles avec

et plusieurs autres sont tous propres a

I'érudition musulmane.*® Il y a également eu des tentatives de catégorisation des personnes
impliquées dans la transmission et la collecte du matériel, non pas en fonction de leur fiabilité

“1Robson 1971, 24-27, et Pavlovitch 2018 (fournissent un apercu de la terminologie relative a ces aspects).
“2Juynboll 2007, xx.

#Juynboll 2007, xxii-xxiii.

# ibid

45 Schacht 1950, 166-171; Cook 1981, 107-111.

46 Voir par e.g. Ozkan 2004.

15



HADITH between Traditional Muslim Scholarship and Academic Approaches / Andreas Girke

ou de leur position au sein de 1’isndd mais en fonction de leur role.*’ Si certains de ces termes
et les concepts sous-jacents n'ont pas trouvé de reconnaissance universelle dans le domaine de
I'érudition universitaire, plusieurs sont largement utilisés et compris.

Portée et limites de la recherche académique sur le Hadith

Comme indiqué plus haut, les études universitaires sur le Hadith ont di s'appuyer sur le
matériel faconné par I'érudition musulmane classique. Cependant, les frontieres entre les
différentes disciplines et les textes respectifs ne sont pas nécessairement les mémes dans les
études traditionnelles et universitaires. Dans 1'érudition musulmane traditionnelle, les
frontiéres entre les hadiths, les traditions relatives a la biographie du Prophéte (sira), les
expéditions (maghazi), les traditions historiques (akhbar) ou les traditions exégétiques du
Coran (tafasir) semblent avoir €té établies assez tot, les différents domaines présentant des
critéres différents et un degré d'examen différent pour évaluer la fiabilité.**En revanche, dans
le domaine de la recherche universitaire, les frontiéres entre ces genres n'existent pas
nécessairement, et certains universitaires considérent que les traditions dans tous ces
domaines sont essentiellement constituées du méme matériau.*” L'enseignement universitaire,
qui ne tient pas compte des résultats issus de 1’approche traditionnelle du Hadith, n'a pas non
plus intérét a limiter ses recherches aux collections jugées les plus fiables dans le domaine de
I'enseignement musulman. Néanmoins, la disponibilité des sources a effectivement réduit
I'¢largissement possible du champ d'application, car les principales collections étaient
¢galement les plus facilement accessibles.

L'une des limites qui est restée dans la recherche académique est celle du choix entre les
différents corpus du Hadith. La plupart des chercheurs ont limité leurs recherches aux hadiths
Sunnites, beaucoup moins aux narrations ShiTtes, et trés peu ont étudié les hadiths de
différents corpus de courant minoritaires comme les Ibadites, les Zaydites ou Isma‘ilites.
Les chercheurs se concentrent généralement sur un seul de ces corpus et ne tiennent pas
compte des hadiths similaires provenant d'autres traditions, bien qu'il y ait quelques
exceptions notables®® jusqu'a présent, aucune tentative n'a été¢ faite pour comparer
systématiquement les différents corpus et pour établir et évaluer de maniere critique les
chevauchements et les différences entre eux.

47 Glinther 2005.
48 Consulter par exemple, Gérke 2011 and Tottoli 2014.
49Becker 1913, 263-264; Horovitz 1918, 39-40; cf. Gorke 2011, 185.

50 Voir aussi, Kister 1970.

16



HADITH between Traditional Muslim Scholarship and Academic Approaches / Andreas Girke

Conclusion

Comme nous I’avons vue, les travaux traditionnels sur le Hadith ont dans une large
mesure, défini le format des corpus classiques et les ont structurés en fonction de leur finalité
principale, a savoir servir de moyen d'orientation juridique et morale. Cela a fourni le cadre
pour 1'étude du Hadith et a fagonné son approche jusqu'a un certain point. Ceci étant dit, les
experts musulmans n'ont jamais pu garder le controle pour appliquer cette approche de
manicre systématique. Malgré tout elle 1’approche traditionnelle a réussie, dans une certaine
facon, a freiner les approches non formelles des musulmans en raison du quasi-monopole des
experts du Hadith sur la capacité a évaluer sa fiabilité et son contexte. L’influence de la
recherche académique sur 1’¢tude du Hadith s'est limitée a quelques aspects seulement.

C’est ainsi que les criteéres utilisés par les universitaires pour dater les traditions sont
généralement en contradiction avec ceux des érudits musulmans. Ils aboutissent dans de
nombreux cas a des conclusions exactement opposées. C'est €également 1'une des raisons pour
lesquelles il y a eu peu d'interférence mutuelle entre les musulmans contemporains et les
approches académiques.

L'une des influences les plus importantes de I'approche traditionnelle sur 1'étude
académique du Hadith est la division en différentes traditions sectaires. Cette dernicre se
refléte dans les études académiques, qui ont été organisées pour la plupart selon des critéres
sectaires. Cela se justifie dans une certaine mesure si les études s'intéressent au
développement d'aspects spécifiques au sein des différentes traditions (Sunnites, Shi‘ites, etc)
mais les études académiques aspirant a une vision plus large des développements au sein du
monde islamique, gagneraient a dépasser ces fronticres.

La recherche académique sur le Hadith — qu'il s'agisse du développement du genre en soi
ou celui du droit islamique ou d'autres domaines de savoir, de sa valeur en tant que source
historique pour la vie de Muhammad — a généralement été confinée a la discipline des études
islamiques ou a des disciplines connexes.

Si les méthodes, théories et conclusions d'autres domaines ont parfois €té appliquées a
'étude académique du Hadith, comme I'histoire de la transmission de la tradition orale, la
narratologie, les études littéraires et autres. Les études sur la tradition islamique ont eu peu
d'impact sur les autres champs de recherche académique. Cependant, ceci est moins di a un
manque de résultats ou de découvertes scientifiques — qui pourraient €tre pertinents pour
d'autres domaines tels que I'histoire, les études littéraires ou les études religieuses — mais ce
peu d’influence est largement di a la petite taille de la discipline et a son role marginal par
rapport aux domaines plus larges auxquels elle pourrait contribuer.

Bibliographie
Becker, C. H. 1913. “Prinzipielles zu Lammens’ Sirastudien”. Der Islam 4:263-269.

Brown, J. A. C.2008. “How We know Early Hadith Critics Did Matn Criticism and Why It’s So Hard to
Find” Islamic Law and Society 15:143-184.

—2009. “Did the Prophet Say it or Not? The Literal, Historical and Effective Truth of Hadiths in Early
Sunnism.” Journal of the American Oriental Society 129:259-285.

17



HADITH between Traditional Muslim Scholarship and Academic Approaches / Andreas Girke

— 2011. “Even If It’s Not True, It’s True: Using Unreliable Hadiths in Sunni Islam.” Islamic Law and
Society 18:1-52.

Cook, M. 1981. “Early Muslim Dogma: A Source-Critical Study”. Cambridge University Press.

— 1992a. “The Heraclian dynasty in Muslim eschatology” Al-Qantara 13: 3-23.

— 1992b. “Eschatology and the dating of traditions” Princeton Papers in Near Eastern Studies 1:23-47.

Crone, P. 1987. “Roman, Provincial and Islamic Law: The Origins of the Islamic Patronate”. Cambridge
University Press

Damir-Geilsdorf, S., and L. M. Franke. 2015. “Narrative Reconfigurations of Islamic Eschatological Signs:
The Portents of the ‘Hour’ in Grey Literature and on the Internet.” Archiv Orientalni 83:411-437.

Forward, M. 1997. “Muhammad: A Short Biography”. Oxford.

Goldziher, I. 1890. “ Muhammedanische Studien”, vol. 2. Halle.

Gorke, A. 2003. “Eschatology, History, and the Common Link: A Study in Methodology.” In Method and
Theory in the Study of Islamic Origins, edited by Herbert Berg, 179-208. Leiden.

.2011. “The Relationship Between maghasi and Hadith in Early Islamic Scholarship.” Buffetin of
the Sxhoof of Orientaf and Asian Studies 74:171-1835.

. H. Motzki, and G. Schoeler. 2012. “First-Century Sources for the Life of Muhammad? A Debate.”
Der Islam 89:2-59.

Giinther, S. 2005. “Assessing the Sources of Classical Arabic Compilations: The Issue of Categories and
Methodologies.” British Journal of Middle Eastern Studies 32:75-98.

Horovitz, J. 1918. “Alter und Ursprung des Isnad”. Der Islam 8: 39-47.

Ibn al- Salah al-Shahraziir1. 2005. “An Introduction to the Science of Hadith: Kitab Ma ‘rifat anwa* ’ilm
al-Hadith, translated by Eerik Dickinson. Reading.

Juynboll, G. H. A. 1983. “Muslim Tradition: Studies in Chronology, Provenance and Authorship of early
Hadith”. Cambridge.

. 1989. “Some isnad-analytical Methods Illustrated on the Basis of Several Women-demeaning
Sayings from Hadith Literature”. Al-Qantara 10:343-384.

—— 2007. Encyclopedia of Canonical Hadith. Leiden.

Kister, M. J. 1970. “A Bag of Meat’: A Study of an Early Hadith.” Bulletin of the School of Oriental and
African Studies 33:267-275.

Lucas, S. C. 2004. “Constructive Critics, Hadith Literature, and the Articulation of Sunni Islam: The
Legacy of the Generation of Ibn Sa‘d, Ibn Ma ‘in, and Ibn Hanba.l” Leiden.

%asdelung, W. 1981. “Abd Allah b. al-Zubayr and the Mahdi.” Journal of Near Eastern Studies 40: 291-

Motzki, Harald. 2005. “Dating Muslim Traditions: A Survey.” Arabica 52:204- 253.

Muir, William. 1858. “The Life of Mahomet.”, vol. 1. London.

18



HADITH between Traditional Muslim Scholarship and Academic Approaches / Andreas Girke
Noldeke, Th. 1914. “Die Tradition iiber das Leben Muhammeds.” Der Islam 5:160-170.
Nu‘aym b. Hammad al-Marwazi. 2017. “The Book of Tribulations”: The Syrian Muslim Apocalyptic
Tradition. Edited and translated by David Cook. Edinburgh.

Ozkan, H. 2004. “The Common Link and its Relation to the Madar.” Islamic Law and Society 11:42-77.
Pavlovitch, P. 2018. “Hadith.” In The Encyclopedia of Islam Three. Leiden.

al-Qari, M. ‘A. 2014. Encyclopedia of Hadith Forgeries. Introduction, Translation and Notes by Gibril
Fouad Haddad. London.

Robson, J. 1971. “Hadith”. In The Encyclopedia of Islam. New Edition, vol. III: 23-28. Leiden.

Schacht, J. 1949. “A Revaluation of Islamic Traditions.” Journal of the Royal Asiatic society of Great
Britain and Ireland 2:143-154.

—— 1950. “The Origins of Muhammadan Jurisprudence.” Oxford.

——1965. “Modernism and Traditionalism in a History of Islamic Law.” Middle Eastern Studies
1:388-400.

Speight, R. M. 1973. “The Will of Sa‘d b. a. Waqqas: The Growth of a Tradition.” Der Islam 50:249-267.

Tottoli, R. 2014. “Interrelations and Boundaries between Tafsir and Hadith Literature: The Exegesis of
Malik b. Anas’s Muwatta’ and Classical Qur’anic Commentaries.” In Tafsir and Islamic Intertextual
History: Exploring the Boundaries of a Genre, edited by A. Gorke and J. hink, 147-171. Oxford.

8§88

Biographie d’Andreas Gorke: maitre de conférences en études islamiques a ['Université
d'Edimbourg. Il a obtenu son doctorat de |'Université de Hambourg en 2001 et son Habilitation de
I'Université de Bale en 2010. Avant de rejoindre 'université d’Edimbourg en septembre 2011, il a
travaillé comme assistant de recherche postdoctoral dans les universités de Hambourg (2001-2002),
Bale (2002-2005), le Centre de recherche en sciences sociales de Berlin (WZB) (2005-2006) et Freie
Universitat Berlin (2006) et comme maitre de conférences en études islamiques a I'Université de Kiel
(2007-2011). En 2009/10, il a été professeur par intérim pour l'islam ancien et classique a I'Université
de Hambourg. Pour en savoir plus visiter cette page : https://www.ed.ac.uk/profile/andreas-goerke

8§88
©Ahmed Amine Khelifa
Article publié¢ dans la revue « les Cahiers de [’islam », le 07/01/2021,

URL: https://www.lescahiersdelislam.fr/Le-%E1%B8%A5ad%C4%A Bth-entre-erudition-
traditionnelle-Approches-academiques-Andreas-Gorke al951.html

(@

19




