BEN ABRAHAMSON

La conquéte Perse comparée a la conquéte

Islamique de Jérusalem
614 vs 638 EC

Sa nature messianique et le role de I’exilarchat juif

Traduit et commenté par

Al SADIQIN PRESS Ahmed Amine



Photo de la couverture :

En apprenant la nouvelle de la marche de I'exilarque a la téte des forces combinées
judéo-perses, les Juifs s'attendaient au miracle. Le Sefer Zerubavel rapporte les
ceuvres de la prophétesse Hefzibah, considérées comme des précurseurs de |'age
messianique. Dans la vingtieme année du regne du roi perse Khorow, 610 EC, le
général perse Shahen atteignit Césarée, et les Juifs lui se soumirent joyeusement.
Shahen est resté dans cette ville pendant un an. Tout se déroulait comme prévu :
La Perse allait conquérir I'Egypte, faire la paix avec le roi byzantin Phocas, et les
Juifs seraient rétablis dans leur patrie. Mais l'inattendu s'est produit...

Droit d'auteur d'origine © 2007 Al Sadigin Institute and Ben Abrahamson.
www.alsadigin.org

Traduit et commenté © 2023 Ahmed Amine
www.ahmedamine.net

ISBN : 9798396938274



Avant-propos

Nous avons le plaisir de partager avec le lecteur francophone cette enquéte
historique du Rabbi Benyamin Abrahamson, un chercheur indépendant, qui
explore I'histoire de la conquéte de Jérusalem en 614 EC en le comparant avec la
conguéte musulmane qui a eu lieu vingt ans plus tard en 638 EC.

L'intérét de cette recherche réside dans I'apport inédit de Ben Abrahamson en
soulignant le réle souvent méconnu de I'exilarchat juif dans le jeu des alliances a
I"’époque du conflit perso-byzantin et au durant la période des conquétes arabo-
musulmane. L'autre point original est 'approche croisée des sources historiques
chrétiennes avec celles rapportées dans la Tradition orale juive et musulmane.

Nous précisons d’emblée que présenter ce travail de recherche au lecteur
francophone, ne signifie nullement que nous y partageons tous les postulats
avancés et toutes les conclusions retenues. Nous aspirons a diffuser les travaux
I’auteur tout en y apportant des remarques que nous estimons utiles pour clarifier
le propos, de la nuance et parfois pour lui apporter de la contradiction pour enrichir
le débat. C'est dans cette optique que nous avons intégré, des petites gloses entre
crochets et quelques commentaires distincts des notes de bas de page de I'auteur.
Nous avons également vérifié les références et apporter dans de rares cas, nous
avons précisé la source citée (volume, page, édition). De plus, nous avons inclus
dans la partie « annexes », une revue critiqgue pour commenter globalement la
these de l'auteur et apporter des informations complémentaires sur le plan
méthodologique et notamment en ce qui concerne 'usage des sources historiques
externes a la tradition islamique.

Sur le plan linguistique et stylistique, nous avons réalisé une traduction que nous
pensons étre assez fidele au texte original qui est écrit dans un anglais tres
accessible. L'objectif est de faire connaitre au lecteur francophone, les travaux de
I’auteur et surtout lui fournir une revue critique du présent ouvrage, notamment
pour celles et ceux qui s’intéressent a I’histoire des débuts de l'islam.

Ahmed Amine



Table des matiéres

Introduction

La chute de Jérusalem

La chute de Jérusalem, destruction du Temple et les tentatives de sa restauration
L'opposition rabbinique aux tentatives juives de la restauration du Temple

Les origines de I'exilarchat juif

Des prétres-monarques Hasmonéens au Royaume judéo-arabe d'Hérode

La guerre de Trajan et la montée du pouvoirs des exilarques sous les Parthes

La révolte coordonnée de Bar Kochba contre Rome

L’histoire de I’Exilarchat

Le déclin d’influence des exilarques sous les Sassanides

Les relations tendues entre les exilarques les autorités rabbiniques

La politisation de la religion : changement d’allégeance et persécutions des Juifs
La révolution Mazdakite et la réduction de la mobilité du Pouvoir (Sassanide)
Les vagues d’immigration des Juifs en Arabie

L'introduction du judaisme rabbinique perse dans I’Arabie saducéenne

La déclaration d’indépendance juive en Perse et en Arabie

'apres-coup des tentatives d’indépendance juive

Phocas et la fin de la guerre, Khosrau Il et sa vengeance au nom de Maurice
Nehemiah Ben Hushiel et la croisade juive

La conquéte désastreuse de Jérusalem

10

13

18

22

24

27

32

36

39

41

44

47

50

53

56



Les années charniéres

La division entre Khosrau Il et les Juifs de Jérusalem

Les signes de la venue du Prophete

Les attentes juives d’un nouveau "leader"

Les batailles de Badr, D’Uhud et d’al-Khandaq

L’opposition entres les disciples Juifs et Chrétiens du Prophete

Shalliim Ben Hushiel (Salman al-Farisi), fils de I'exilarque rejoint le Prophete
Retour a Jérusalem : sauvetage des Juifs d’Israél de I'abattage byzantin
Déces du Prophete, nomination d’Ab( Bakr et la rébellion de Salman le Perse
La conquéte de la Perse et le retour de Salman

La conquéte et la victoire islamique a Jérusalem en 638 EC

Le Temple de Salomon et I'ere messianique

Heman Ben Shallim (‘Abdullah b. Saba’)

Ya’kub de Syrie (Ka‘b al-Ahbar) : derniere tentative juive de prendre le pouvoir

Comment tracer les frontieres entre islam et judaisme ?

Saba’iyya, Khawarij, les hommes de I'exilarchat : une question de « leadership »

Le Calife ‘Umar adopte le rabbinisme comme seul judaisme "authentique"
'absorption des chrétiens convertis a I'islam par Mu‘awiya

Le Calife ‘Ali tente de restaurer I'islam "authentique"

L'imam Hussein tente de reproduire I'entrée du Prophete a Médine

Les derniers Messies juifs s’éteignent dans la ferveur du mysticisme

Remarques conclusives

65

68

70

78

84

86

91

93

95

98

102

106

113

115

121

124

126

129

131

133

139



Annexes (I)

Annexe (A) - Méthodologie

Annexe (B) - Le moine Bahira

Annexe (C) - Les épouses juives dans la Tradition

Annexe (D) - L’histoire des dix rabbins autour du Prophete
Annexe (E) — Les Exilarques de Babylone

Annexe (F) - Les citations de Joseph Schwartz

Annexe (G) - Les notes et citations de Joseph Ben Isaac Sambari

Annexe (H) - Les Rois de Perse

Annexes (II) : revue critique du traducteur

|- Introduction

[I- Discussion de la méthodologie

lll- Les points fondamentaux de la these

IV-Valeur historique des récits de la Tradition et des témoignages externes

V- Essai d’une explication cohérente des témoignages externes a la Tradition

142

145

156

164

168

169

174

179

183

184

190

193

199



Introduction

Cet ouvrage explore les conquétes de Jérusalem ayant eu lieu en 614 et 638 de
notre ere, sous le prisme des motivations messianiques visant la restauration du
Temple de Jérusalem. Ce travail de reconstruction historique passe d’une part par
I"’étude de l'alliance judéo-perse et de la coopération judéo-arabe d’autre part. Les
liens entre ces alliances juives et I'émergence de la nation musulmane seront
également explorés.

A cet égard, I'exilarque babylonien Nehemiah Ben Hushiel, son fils Shallim
(Salmén le Perse) et son petit-fils Ya‘kov (Ka‘b al-Ahbar), joueront un réle central
dans ces conquétes en collaboration avec les leaders de la communauté
musulmane naissante. Pour illustrer ces liens, nous pouvons évoquer les douze
hommes qui se sont rendus a la Mecque pour rencontrer le Prophéte
Muhammad(pbsl)*. Il s’agit probablement de Juifs réfugiés d’Edesse, qui ont
parcourus la haute Mésopotamie en passant par Médine.

Cette étude est destinée a ceux qui souhaitent voir 'histoire a travers les yeux
des gens qui la vivent encore en ce moment [juifs, chrétiens et musulmans],
sachant que les différents protagonistes concernés par ces évenements sont
encore en interaction aujourd’hui. L'approche adopté dans ce livre est menée selon
des perspectives profondément différentes de |'histoire communément admise
[récit traditionnel].

En effet, dans le temps historique, les différentes communautés étaient aussi
interconnectées que celles que nous connaissons aujourd’hui. La compréhension
d’une histoire peut varier profondément selon des récits transmis dans chaque
communauté, c’est ce que I'on constate par le recoupement des récits rapportés
par les communautés en question. Pour mieux comprendre cet aspect important,
nous pouvons comparer les descriptions relatées avec énormément de détails dans
la Torah avec les histoires similaires racontées avec peu de détails dans le Coran,
ce dernier est caractérisé par son style allusif et ses versets elliptiques.

1 SR . PPN N
Pbsl : c’est I'abréviation de la formule d’eulogie que le croyant est invité a prononcer en marque de respect a

I’égard du Prophéte Muhammad selon Coran (33 :52).



Les exégetes musulmans étaient donc contraints de s'appuyer fortement sur la
Tradition orale? et sur la linguistique pour définir les commandements coraniques
et pour donner des détails des événements, comme les circonstances de révélation
et les conditions d’application de tel ou tel verset.

Il existe des récits dans le Coran, dans le Talmud et dans les chroniques
chrétiennes ou Byzantines qui racontent des évenements de la méme époque de
maniere différente en dépit de la possibilité de certains chevauchements. Durant
les années tumultueuses entre la conquéte perse de Jérusalem en 614 et I'enquéte
musulmane qui a eu lieu en 638, les événements rapportés et les individus
concernés se démarquent sans contexte ni motivations. Le Coran et les hadiths
mentionnent certains de ces évenements, et les roles joués par certains acteurs
historiques, des communautés sont également citées comme : les croyants (al-
Mu’minGn), les immigrés (al-MuhdajirCin), les auxiliaires ou supporteurs (al-Ansar),
les fils d’Israél (ban(i Isra’il), les Juifs (al-Yah(d), ceux qui se sont judaisés (alladhina
had(), les Nazaréens/Chrétiens (al-Nassdra), les Sabéens (al-Sabi’in) et les Mazdiens
(al-Majas).

Linguistiguement parlant, ces termes sont compréhensibles mais ils demeurent
obscurs sur le plan historique, dans le sens que le Coran cite ces acteurs sans
préciser leurs croyances, leurs localisations géographiques et les rapports qui
relient les uns avec les autres. A titre d’exemple, le terme al-Mu’min(n, renvoie
sans doute a des croyants monothéistes?® probablement unitariens, mais que
savons-nous de Juifs du Coran ? Il en est de méme pour les enfants d’Israél, des
Sabéens, des Mazdéens, des Chrétiens ou des Nazaréens ?

—Les Juifs du Coran étaient-ils des rabbiniques ou des sadducéens ?

—Les chrétiens étaient-ils romanisés ou faisaient-ils partie des églises d’Arabie ou
de la Perse ?

—Persiste-t-il aujourd’hui des communautés résiduelles ou bien sont-elles
éteintes ?

2 La tradition (avec un T majuscule) représente la tradition orale attribuée au Prophéte et par extension a ses
Compagnons (sahdbah) qui I'ont transmise a leurs disciples (tdbi‘in-s) et ensuite de génération en génération
jusqu’a sa transcription de maniere plus large au IX-Xe siécle [ce qui n’exclut pas quelques écrits individuels
avant I’époque de consignation générale (tadwin)].

3 Voir les Travaux de Fred M. Donner, Muhammad and the Believers: At the Origins of Islam Cambridge,
Massachussets, The Belknap Press of Harvard University Press, 2010.



Ce travail de reconstruction historique a pour ambition d’essayer d’identifier ces
communautés et leurs interactions. En espérant qu’a travers cet essai, nous
parvenons a une meilleure compréhension des versets coraniques relatifs a ces
groupes religieux. Cet objectif nous semble fondamental pour comprendre les
débuts de I'islam, car étudier la tension et la coopération entre les communautés
établies en Arabie avant I'islam et le groupe de croyants (al-Mu’min(in) ayant rejoint
la prédication du Prophete Muhammad pourrait étre la clé de rapprochement
entre ces différentes communautés, y compris pour notre époque actuelle. Nous
pensons aussi que l'avenir des relations Judéo-Musulmanes pourrait trouver une
issue plus favorable grace a une meilleure compréhension de leur histoire
commune.



Annexe -A-

Méthodologie suivie dans cet ouvrage

Rabbi Benyamin Abrahamson est un historien et chercheur indépendant. Il a
fondé en 2017, I'Institut Alsadigin basé a Jérusalem qui est un réseau informel
d'érudits Juifs et musulmans intéressés par ['histoire, la théologie et de la
jurisprudence. L'institut engage des chercheurs a créer un réseau mondial
d'experts, facilitant le partage et I'examen des travaux de chacun a la lumiere de
notre histoire commune, créant un circuit de conférences, sensibilisant le public,
établissant une présence sur les médias sociaux et les médias traditionnels, la
gestion d'une dizaine de sites internet et forums associés.

La recherche consiste a déméler |'histoire de la région du moyen orient,
notamment depuis la période classique, a travers le croisement d'ceuvres
historiographiques contemporaines, dont beaucoup ont été retrouvées au siecle
dernier et sont encore en train d'étre examinés. Beaucoup de ces ceuvres ne
fournissent pas d'informations historiques fiables en elles-mémes. Cependant,
lorsque des éléments transcendent les frontieres confessionnelles et sont
largement partagés, une image intégrée pourrait se former a la maniere d’un
puzzle qui se compose de fragments disparates a premiére vue.

Lorsqu'il s'agit de littérature eschatologique, apocalyptique et polémique, on
pense que l'information historique peut étre extraite en modélisant un récit cadre
« standard » puis en recherchant les déviations. Cela permet la création d'une
théorie historique, qui est a son tour suivie d'une recherche de données historiques
pouvant la confirmer ou l'infirmer. C'est une approche trés différente de la
meéthode réalisée dans les écoles de critique biblique qui se sont développées en
Allemagne a partir de la seconde moitié du XIVe siecle.

Dans le sillage de I'école historico-critique (minimaliste), Welhausen a titre
d’exemple, a contesté I'historicité des récits bibliques et a affirmé que
I'historiographie biblique avait été reformulée, et dans une large mesure, «
inventée », pendant l'exil babylonien. Les érudits de la Bible, les Allemands en
particulier, ont affirmé que I'histoire des Hébreux n'était rien de plus gqu'une
reconstruction ultérieure d'événements dans un but théologique. La littérature
juive et islamique médiévale sont étudiées en supposant que les principales forces
motrices de la religion étaient politiques et individualistes. En affirmant que les
récits du judaisme et de l'islam ont été inventés et réinventés, Welhausen et

142



Buchler, suivis par Geiger, Goldziher, Wansbrough et les autres, y compris jusqu'a
Moshe Gil, ont conclu a l'impossibilité de collaboration entre des systemes
concurrents, et encore moins d’adhérer a l'idée de coexistence.

A l'inverse, chez Alsadigin, nous soutenons une relation dissidente vis-a-vis de
I'approche minimaliste susmentionnée. Pour notre part, nous affirmons qu'il faut
rester prudent, car notre approche permet, malgré la rareté des textes, d’éviter :

-Les préjugés a lire dans des textes tardifs appartenant a des siecles apres les
évenements,

- L’identification erronée des principaux acteurs de ces conflits

—-Le mépris arbitraire de grandes quantités de preuves historiographiques
(comme celle que nous avonssur Himyar et Dh(i Nuwas) parce qu'elles ne sont
pas conformes a certains cadres intellectuels préconcus de la relation entre
musulman et juifs.

Nous espérons qu'en sensibilisant les historiens a [l'utilité d'utiliser cette
méthodologie, cela encouragera de grandes avancées dans la compréhension de
cette période d'une maniere qui forme une chaine ininterrompue de cette époque
a la notre.

Bibliographie sommaire : structure et sources de cette étude

Les premiers chapitres, traitant des premieres révoltes juives contre Rome
jusqu'a 610 de notre éere, suivent généralement le Seder HaDoros et |'Histoire des
Juifs de Graetz**%.

- Les chapitres traitant des événements de 610-614 EC sont fondées sur le
témoignage de Sebeos *** et le Midrashei Geulah, en particulier Sefer
ZerubavelP?. Les récits sont liés en supposant que l'ostikan responsable de la
région ou résidait Sebeos ressemble a Nehemian Ben Hushiel.

- Les chapitres abordant les événements de 614-632 EC sont établis a partir des
notes de Schwartz Joseph (v.annexe F), Sambari (v. annexe G) et les historiens
islamiques lbn Ishag et lbn Jarir al-Tabari. Les récits liés en supposant que

321 Graétz, Histoire des juifs. De 1'époque de la Réforme, trad. de I'allemand par M. Wogue (BNF :

https://gallica.bnf. fr/ark:/12148/bpt6k75760d.texteImage)

L’histoire d’Héraclius par I’évéque Sébéos traduit de I’arménien par Fréderic Maclar :
http://remacle.org/bloodwolf/historiens/sebeos/heraclius.htm# _finref317

323 John C. Reevs, « Sefer Zerubaabel » : https://www.academia.edu/5765246/Sefer Zerubbabel

322

143



Shallim soit le méme que Salman al-Farisi.

- Il est présumé que Shallim est le frére de Néhémie b. Hushiel puisque le
Midrashei Geulah déclare que le Prophete commencera par ressusciter
Néhémie d'entre les morts, une erreur facilement compréhensible sil’'on admet
qgue Shallim ressemblait a Néhémie

- Heman est supposé étre un prétendant a l'office d'exilarque de méme que
‘Abdullah Ibn Saba' est considéré dans les traditions islamiques comme ayant le
droit de percevoir les impdts du peuple et de les distribuer aux pauvres [d'ou le
rapprochement entre les deux personnalités].

- Lesliens familiaux de Shallim, ‘Abdulldh Ibn Sallam, Ka'b al-Ahbar et les derniers
prétendants messianiques suivent les travaux de David Hughes3?4,

324 David Dynasties Genealogy: [ancient ancestors to modern descendants], compiled by David Hughes, 2006. Pour
plus d’infos consulter:https:/www.nli.org.il/en/books/NNL_ALEPH990035362490205171/NLI

144



Revue critique de la these de Ben Abrahamson

Ahmed Amine Khelifa

I-Introduction

'ouvrage de Ben Abrahamson résume les résultats de ses recherches sur la
conquéte Perse de Jérusalem en 614 de I'ére commune comparée a la conquéte
arabo-musulmane de 638 sous le 2¢ Calife ‘Umar. Il s’agit de I"approfondissement
d’un long article publié en 2004, Cette étude digne d’intérét nous a incité a
contacter "auteur pour nous éclairer sur certaines zones d’ombres et demander
I"autorisation de publier une traduction en francais.

Les hypotheses avancées dans cette enquéte historique sont un peu éloignées
du récit traditionnel en dépit de I'usage des sources arabo-musulmanes. L’auteur
procede a des recoupements avec sources juives et chrétiennes. Cette approche
éclaire d’'un jour nouveau le contexte d’émergence l'islam et notamment
I'importance qu’avait joué l'exilarchat juif dans le conflit armé perso-byzantin.
"auteur souligne tout particulierement le role joué par Hushiel et sa descendance
(Shallim, Ya’kov et Heman), I'importance du métissage entre les Juifs du Hedjaz et
les Arabes comme en témoignent les généalogies présentées par I'auteur. L'étude
s'est attachée également a mettre en évidence les interactions entre les
communautés arabes, juives et chrétiennes durant la période ayant précédé
I’émergence de l'islam.

Cette reconstruction historique va sans doute susciter I'intérét des chercheurs
qui s’intéressent aux débuts de I'islam, car elle éclaire les points susmentionnés,
souvent sous-estimé voire éludés par les islamologues. Cependant, il convient de
préciser que les hypothéses en question, ne manqueront pas de surprendre les
musulmans et d’interroger les historiens en raison de leur nouveauté.

404 Lien pour consulter article :

https://www.academia.edu/44079992/The Persian_Conquest_of Jerusalem_in_614CE_compared_with_the Islamic
Conquest_of 638 CE Its Messianic Nature and the Role of the Jewish Exilarch

183



C’est la raison pour laguelles, nous avons jugé utile de faire une revue critique
afin d’en discuter la pertinence. Avant de passer en revue les points fondamentaux
traités dans cette étude, nous soulignons d’emblée que l'ouvrage de Ben
Abrahamson ne peut étre appréhendé a sa juste valeur sans le remettre dans le
cadre d’une série de recherches historiques qui se complétent les unes avec les
autres, je mentionne tout particulierement deux livres en rapport direct avec cette
recherche : Divine Diversity : An Orthodox Rabbi Engages with Muslims , et Yosef
Dhu Nuwas : A Sadducean King with Sidlocks , subtitle : From Tobiah and the
beginning of pre-Chrestianity to Tubba’and the Beginning of Islam.

Le premier livre est composé de trois parties, la deuxieme partie est
particulierement intéressante, car elle aborde la dispersion des Juifs apres la
destruction du second Temple et notamment les vagues d’'immigration de Juifs en
Arabie. La conquéte de Jérusalem en 614 EC a été abordée brievement, car I'auteur
pensait lui consacrer un livre a part, c’est celui que nous commentons a présent.
Notons également I'importance de I'étude du Royaume juif de Himyar qui a fait
I'objet d’'un développement dans le deuxieme ouvrage sur « Yosef Dhu Nuwas... ».
Enfin, nous mentionnons un livre a paraitre dans le cadre de cette série sur les
relations entre judaisme, christianisme et islam dans la péninsule arabique et au
Proche-Orient. Il s’agit de « Ezekiel et Al Agsa, the relationship between the
Umayyad’s and Jerusalem, particularly Caliph Abd al-Malik Ibn Marwdn », éd. al-
Sadigin Press.

II-Discussion de la méthodologie et de 1'usage des sources

1-La méthodologie de Ben Abrahamson

Dans I'annexe A, I'auteur a donné les grandes lignes de son approche qui se
démarque bien de I'école historico-critique minimaliste (dite hypercritique), celle
qui ne donne aucun crédit a la Tradition orale qu’elle soit hébraique ou islamique.
L’auteur n’a pas développé une critique académique pouvant démontrer la non-
pertinence de I’école hypercritique. Néanmoins, il a appelé a la prudence, en raison
que l'approche minimaliste expose au risque de passer a coté d’éléments
pertinents dans la masse importante des informations transmises via la Tradition
orale et que le caractére tardif des sources ne devrait pas étre un critere
éliminatoire par principe.

184



Une évaluation de la juste valeur de l'approche minimaliste aurait été la
bienvenue et aurait permis de justifier le recours aux sources tardives de la
Tradition. Cela étant dit, nous sommes d’accord avec Ben Abrahamson sur la non-
pertinence de I'approche qui exclut a priori le recours a la Tradition. En effet, il a
été démontré par certains islamologues’®, la possibilité d’accéder a des éléments
plausibles voire a un noyau historique en partant de sources tardives a condition
de suivre une méthodologie appropriée®® associée a un travail d’analyse et de
confrontation des données, selon les critéres adoptés par les historiens®”. Nous
pouvons également mentionner I'apport intéressant — quoi que sous exploité - de
I'anthropologie historique “® , permet dans de nombreuses situations de
reconstruire des éléments plausibles. Nous pensons notamment aux travaux de
Jacquelines Chabbi*®.

Par ailleurs, nous sommes entierement d’accord avec Ben Abrahamson sur la
nécessité d’étre prudent, ni accepter sans examen préalable les sources tardives,
ni le rejeter en bloc par excés de scepticisme. La rédaction tardive ne signifie pas
toujours I'absence de valeur historique, par exemple, Etienne de La Vaissiére a
démontré la similarité frappante entre les informations offertes par les sources
musulmanes et non musulmanes. L'exemple le plus spectaculaire est constitué par
un rapport d’un espion sogdien contemporain des épisodes de 722 qui livre des
données identiques en tous points avec la narration plus tardive d’lbn Jarir al-Tabari
(m. 310/923)*°,

405 Gorke, Andreas, Harald Motzki and Gregor Schoeler. “First Century Sources for the Life of Muhammad? A

Debate”, Der Islam 89 (2012): p. 2-59

406 Méthode mise en avant par Harald Motzi connue sous le nom : « Isnad-Cum-Matn analysis » qui consiste a
comparer les variantes d’un hadith selon ses différentes voies de transmission pour dater I’époque de sa diffusion et
situer le responsable de sa diffusion selon les optimistes ou celui qu’il a inventé en I’attribuant au prophéte selon

les sceptiques (pour en savoir plus : https://islamicorigins.com/tag/isnad-cum-matn-analysis/)

407 Criteres d’historicités (les attestations multiples, la cohérence globale, le critére d’embarras, les détails insignifiants

ne servant pas I’histoire du salut, argument du silence, voir & ce propos notre site internet :
https://www.ahmedamine.net/approche-acad-mique-2

% Jean-Claude Schmitt, « Anthropologie historique », Bulletin du centre d’études médiévales d’Auxerre |
BUCEMA [En ligne], Hors-série n° 2 | 2008, mis en ligne le 13 janvier 2009, consulté le 09 mai 2023. URL :
http://journals.openedition.org/cem/8862

pit

409§ acqueline Chabbi, Les trots piliers de l'islam ; lecture anthropologique du Coran, éd. Media Diffusion, 2016 ; Voir

aussi, Le Coran décrypté. Figures bibliques en Arabie. Paris, Fayard, 2008.

19 Antoine Bourru, «la fabrique de I'histoire et de la tradition islamique » :

https://journals.openedition.org/remmm/7053

185



2-Les sources employées

En dépit de ce que nous avons précisé dans la partie méthodologie, il n"en
demeure pas moins que la plupart des postulats de l'auteur reposent sur des
sources tres tardives, plus tardives méme que les sources musulmanes du IX-X®
siecle. A titre d’exemple : le rapprochement entre Shallim et Salman le Perse, la
filiation juive de ‘Ali via sa lignée maternelle, le lien entre Muhammad et Bahira...,
reposent, entre autres, sur les citations de Joseph Schwarz, tirés de son livre :
Géographie descriptive et bref apercu historique de la Palestine, traduit de I'hébreu
par Isaac Leeser et publié en 1850. La seule source vérifiable de J. Schwartz est
I’écrit Saadia Gaon (M. 942 EC), édité a Constantinople seulement en 1 546 EC. Il
est également question de I'usage de sources non publiées et donc par définition
invérifiables.

Nous faisons le méme constat pour les citations de Joseph Ben Isaac Sambari,
utilisées pour établir le lien entre la fille de I'exilarque et ‘Ali b. Abi Taleb, ainsi que
le lien entre Muhammad et Bahira, qui est de I'aveu de 'auteur, était un historien
et chroniqueur juif égyptien du XVII® siecle. Sa principale chronique est le Sefer
Divrei Yosef dont la rédaction a été achevée en 1 673 EC. Sambari a composé son
récit concernant I'émergence de l'islam, présentant la figure de Muhammad, a
travers les yeux juifs, grace a de nombreuses sources antérieures perdues. Dans ce
cas précis, le chercheur est invité a faire confiance aux affirmations de Sambari sur
la base de documents perdus.

3-De la polémique islamo-chrétienne dans I’histoire du Moine Bahira

A ce sujet, nous nous référons a la spécialiste des christianismes orientaux
Muriel Debié qui a bien résumé la question; nous citons le résumé de ses
conférences dans le cadre d'un séminaire de Master sur les christianismes
orientaux, 'histoire de Serge Bahira a été étudiée de maniére approfondie en
partant de I'édition réalisée par Barbara Roggema*!! :

« L’étude plus approfondie de cette histoire a permis de montrer clairement
que le texte résulte de la combinaison de deux histoires précédentes, de type
monastique, 'une de milieu sindgitique, racontant la vie de Serge et la
révélation qu’il recut sur le Sinai, I'autre reprenant la rencontre entre Serge
et Muhammad, telle qu’elle est connue dans les textes arabes chrétiens et
musulmans. Ces deux histoires mises dans la bouche de deux disciples de

Al g, Roggema, The Legend of Sergius Bahird: Eastern Christian Apologetics and Apocalyptic in Response to Islam,
Leyde 2009.

186



Serge ont été combinées sous l'autorité de 'un des deux pour devenir
I'histoire qui nous est parvenue. Il a été possible également de mettre en
évidence que si elle est connue par des manuscrits syriaques occidentaux et
syriaques orientaux. L’histoire de Serge a été composée en milieu syro-
oriental et a ensuite continué a évoluer dans chacun des deux contextes
occidental et oriental, avec une introduction ajoutée d’un coté et une
conclusion de I'autre. Un passage polémique concernant le scribe juif Ka b,
bien connu de la Tradition islamique comme un transmetteur de la matiére
juive a I'islam, qui se trouvait a la jonction entre les deux parties de L’histoire
de Serge Bahira a été partiellement déplacé apres la fin de cette histoire et
développé en trois textes dans la seule tradition orientale. Les trois petits
textes ajoutés dans ces manuscrits ont aussi un contenu polémique vis-a-
vis—-I'islam et témoignent d’une vision irakienne sinon chiite des débuts de
I’islam, différente de celle que I'on trouve dans la tradition syro-orthodoxe, «
syrienne » (entendue au sens de la Syrie antique bien entendu) et sunnite.

Ces textes montrent que des informations concernant la constitution du
Canon coranique et I'histoire politique des premiers temps de l'islam en
Iran-Irag (ancien) ont été transmises dans les milieux syriagues orientaux,
méme si elles manifestent une forte charge polémique. L’accent est mis sur
le paganisme des Arabes ; sur le fait que Muhammad n’est pas un prophéte
et n’a pas pu ressusciter au troisieme jour comme le Christ ; sur le fait que les
pratiques les plus contestables de I'islam viennent de Ka ‘b le juif, celui qui
falsifia le Coran que Serge avait transmis a Muhammad — ajoutant ainsi une
dimension de polémique judéo-chrétienne [plutét polémique judéo-
islamique] a la polémique islamo-chrétienne »*'2.

De toute évidence, il s’agit clairement d’écrits polémiques, produits dans les

milieux chrétiens d’Orient suites aux conquétes. Par conséquent, remonter a la part

historique a partir de ces écrits |égendaires nécessite un travail interdisciplinaire

qui n"est qu’a ses débuts.

4

12 Muriel Debié, « Christianismes orientaux », Annuaire de I'Ecole pratique des hautes études (EPHE), Section des

sciences religieuses, 127 | 2020, mis en ligne le 22 juillet 2020, consulté le 09 juillet 2022, en ligne :
http://journals.openedition.org/asr/3333

187



n’auraient pas la possibilité de se remarier avec un non-prétre. Paradoxalement,
dans ce cas précis, Mazuz contredit son propre argument selon lequel les Juifs de
Médine étaient des Juifs rabbiniques qui suivent généralement de regles
halakhiques allégées. Bien entendu, Mazuz a donner de nombreux exemples en
utilisant le principe de la « mukhdlafa », établi a partir d'un hadith attribué au
Prophete qui stipule qu’il faut se distinguer des Juifs. De ce fait, a travers cette
fenétre d’analyse, I'auteur a cerné dans la Tradition islamique tout ce qui pouvait
procéder d’une volonté de se démarquer des Juifs, et par un raisonnement inverse,
déduire ce qui pouvait étre le type de judaisme pratiqué a Médine, au regard de la
loi rabbinique.

Le travail e Mazuz vient confirmer a travers des exemples concrets comme
I"'observance du Shabat, le jeline du 10° jour de Muharam (= 10¢ de Tesherei, Tivet
de la Mishna), les analyses de Nebwy « The Jews of Arabia », ceux Goitien
« Muhammad'’s Chief Teachers » et ceux de Meir Jacob et Menahim Kister « Notes
on the Jews of Arabia »**. Pour terminer, nous pouvons concilier les conclusions de
Ben Abrahmason et de Haggai Mazuz, qui sont apparemment opposés, en
postulant que le Hedjaz en général et Médine en particulier abritaient les deux
types de communautés juives rabbiniques et sadducéennes.

IV-Discussion de 1'usage des sources externes a la Tradition
islamique :

Les chroniqueurs de différentes provenances qui ont rapporté les évenements
des débuts de l'ere islamique étaient assez confus sur ce qu'est "la nouvelle
religion" au point qu’ils ne I'ont pas nommé « islam » avant la fin du premier siéecle
de I'hégire. Il était question de Saracénes, Mhgrayés (Hagarénes), Tayyayés et
d’ismaélites selon les différentes formulations des chroniqueurs*®. Lorsque nous
lisons, par exemple, la description des chroniqueurs persans des armées
musulmanes qui ont conquis la Perse, nous constatons que les conquérants
musulmans sont dépeints comme s’ils étaient des envahisseurs chrétiens **7 .

425 Ibid., p. 5-1.

426 Robert G. Hoyland, Seeing Islam as Others Saw It, op.cit., ed. Darwin Press, 1997.

427 Parvaneh Pourshariati Decline and fall of the Sassanian Empire I.B Taurus and Co Ltd Londres 2008, chap. 3, p.
216-236.

193



Evidemment, c'est parce que certains chrétiens faisaient partie de ces armées
musulmanes, comme durant la bataille d’al-Qddisiyyah**®. ’autre raison est que les
conquérants en question appelaient un Dieu unique et tenaient en grande estime
Jésus et sa mere Marie, ce qui fait beaucoup de choses en commun et peut préter
a confondre les musulmans avec des chrétiens, d’autant plus qu’il existait des
chrétiens Ghassanides qui faisaient partie de I'armée byzantine et qui ont jadis
combattu la Perse. Par analogie, on peut dire autant pour les chrétiens d’orient qui
ont observé que les conquérants musulmans semblaient étre associés avec des
Juifs ou pris pour des Juifs, du fait que les contours de l'islam n'étaient pas encore
bien définis aux yeux de ces observateurs. Certains d'entre eux, les moines en
particulier, auraient pu voir les primo musulmans comme I'une des sectes juives ou
d’arabes judaisés, en raison de la pratique de la circoncision, l'interdiction de
manger du porc et surtout le rejet de la Trinité et de la divinité de Jésus.

Les témoignages exogenes utilisés par Ben Abrahamson pour appuyer l'idée
d’une alliance judéo-arabe sont la pseudépigraphie attribuée a Sébéos connue sous
le titre « I'histoire d’Héraclius », la chronique de Maxime le Confesseur et nous
rajoutons celle de Théophane le Confesseur. Nous précisions ici que les autres
témoignages de méme nature n’ont pas fait état d’une coalition judéo-arabe, soit
par négligence de cet aspect, soit par la non-distinction des deux groupes. Afin
d’avoir une vision globale de ces sources non musulmanes, nous présentons ci-
apres, un tableau (n° 4) avec la liste d’'une trentaine de témoignages (jusqu’a
I"'époque de Jean Damascénes) en précisant ceux qui évoquent directement ou
indirectement une alliance judéo-arabe.

428 Al-Tabari, The Batile of al-Qddisiyyah, vol. XII, Translated by Yohanan Freinmann, SUNY Press 1992, p. 127.

194



N Témoignage exogeéne a la Tradition Mention Mention ou | Référence
de  Juifs | allusion a | dans «Seeng
dans le | une alliance | Islam as other
texte judéo-arabe | swait»

1 Doctrine Jacobi (juillet 634) + p.57

2 Sophronius, patriarche de Jérusalem (vers p. 69-73

639)
3 Fragment sur les conquétes arabes (post- p. 116-117
636)
4 Maxime le Confesseur (mort en 662) + p.77-78
5 Thomas le Presbytre (ca. 640) D. 119-120
6 Homélie des enfants saints de Babylone | + p. 121
(640°2)

7 Jean, évéque de Nikiu (640 ou 690) p. 154

8 Apocalypse copte de Pseudo-Shenute p. 280-281
(6442)

9 Pape Martin ler (649-655) D. 75

10 | Isho'yahb Il d'Adiabéene (m. 659) p. 179-180

11 La chronigue de Fredegar (vers 650) p. 217

12 | Trophées de Damas (probablement 661, p. 79-80

peut-étre 681)

13 | Sebeos, évéque des Bagratunis (vers 660) + . 124-125

14 | Un chroniqueur du Khouzistan (vers 660) p. 185-186

15 | Arculfe, un pelerin (vers 670) p. 221

16 | Le synode de 676 p.193-194

17 | George de Reshaina (mort vers 680) D. 141

18 | Athanase de Balad, patriarche d'Antioche p. 148

(683-687)
19 | Johnbar Penkaye (vers 687) p. 195-197
20 | Polémiques anti-juifs (vers 640-697) + p. 81-84
21 Théophane le Confesseur (670-718) + D. 430-431
22 | Les Secrets de Rabbi Simon ben Yohai p.309-311
(post-6807)

23 | Apocalypse syriaque du Pseudo-Ephrem p. 260-261
(post-6927?)

24 | Apocalypse syriaque de la pseudo- p.264-266
méthode (690)

25 | Anastase du Sinai (décédé vers 700) D. 94-101

26 | Jacob d'Edesse (mort en 708) p. 161162

27 | Apocalpyse copte du Pseudo-Athanase p.282-284

(vers 715)
28 | Patriarche allemand (715-730) p.105-106
29 | Jean de Damas (vers 730s) D. 485-489

Tab.n®4 : les témoignages externes a la Tradition ©Ahmed Amine

195



3- Extrait du témoignage de Théophane le Confesseur (670-718 EC)**

Comme noté ci-dessus, le témoigne de Sébéos se recoupe avec celui de
Théophane dont voici un extrait qui mentionne l'alliance des Juifs avec les
premiers musulmans étiquetés de Sarracénes :

«[...]Encette année mourut MHMD, le chef et faux Prophete des Sarrasins, aprés
avoir nommé son compagnon Aboubacharos (d sa chefferie). Dans le méme temps,
sa renommée se répandit et tout le monde avait peur. Au début de son
avénement, les Juifs égarés pensaient qu'il était le Messie attendu, de sorte que
certains de leurs dirigeants se joignirent a lui et aient accepté sa religion tout en
abandonnant celle de Moise, qui a vu Dieu. Ceux qui 'ont fait étaient au nombre
de dix, et ils sont restés avec lui jusqu'a sa mort. Quand ils I'ont vu manger de la
viande de chameau, ils ont compris qu'il n'était pas celui qu'ils pensaient étre, et
étaient égarés sur ce qu'il fallait faire ; craignant d'abjurer sa religion, ces
misérables lui ont appris des choses illicites dirigées contre nous, les chrétiens, et
sont restés avec lui [... ] »*°. Fin de citation.

V- Essai d’explication cohérente des témoignages externes sur les
conquétes arabo-musulmanes

Dans le septieme chapitre du livre de Daniel*®’, une vision fait référence a quatre
bétes qui symbolisent différents royaumes historiques. Daniel voit quatre bétes
émerger de la mer, et chaque béte avait son propre caractere et ses
caractéristiques uniques. Ces bétes symbolisent les royaumes qui apparaitront a
I'avenir jusqu’a la fin des temps.

«Je vis cette corne faire la guerre aux saints, et I'emporter sur eux, jusqu’au
moment ou l'ancien des jours vint donner droit aux saints du Tres-Haut, et le
temps arriva ou les saints furent en possession du royaume. Il me parla ainsi : le
quatrieme animal, c'est un quatrieme royaume qui existera sur la terre, différent
de tous les royaumes, et qui dévorera toute la terre, la foulera et la brisera. Les
dix cornes, ce sont dix rois qui s'éleveront de ce royaume. Un autre s'élevera
apres eux, il sera différent des premiers, et il abaissera trois rois. Il prononcera

435 Hoyland n’a pas cité le texte entier de la chronique de Théophane dans Seeng Islam, op. cit., car il a consacré un

ouvrage a cette ceuvre, cf. R.G. Hoyland in Theophilus of Edessa’s Chronicle and the Circulation of Historical
Knowledge in Late Antiquity and Early Islam, Liverpool 2011, p. 7-10, 19-29, 310-315.

Theophanis Chronographia, AM 6122, rec. C. de Boor, vol. I, Lipsiae 1883, p. 333.
37 Daniel chapitre 7 : 1-28. En ligne : https://saintebible.com/lsg/daniel/7.htm

436

199



des paroles contre le Tres-Haut, il opprimera les saints du Tres Haut, et il espérera
changer les temps et la loi; et les saints seront livrés entre ses mains pendant un
temps, des temps et la moitié d'un temps. Puis viendra le jugement, et on lui
Otera sa domination, détruite et anéantie pour jamais. Le régne, la domination et

la grandeur de tous les royaumes qui sont sous les cieux, seront donnés au peuple
des saints du Trés-Haut. Son régne est un regne €ternel, et tous les dominateurs

le serviront et lui obéiront. ». Daniel (7 : 22-28).

Selon l'interprétation commune du 7¢ chapitre de Daniel, la premiére et la
deuxieme béte dans la vision de Daniel sont des royaumes historiques qui sont déja
passés, a savoir Babylone et la Perse, tandis que la troisieme béte représente la
Grece antique. La quatrieme béte est interprétée comme étant I'Empire romain qui
apparaitra dans le futur et influencera le monde.

[ Tableau comparatif entre Daniel 2 [la statue] et Daniel 7 (les animaux] |

DANIEL 2 (la statue) DANIEL 7 (les animaux)

Puissance symbolisée

Téte d'or = Babylone

= Empire médo-persan

7 Gréce
Rome

Les 10 nations

Petite cormne Identité a venir...

Pierre détruisant la statue Destruction des nations,
et devenant une montagne régne du peuple de Dieu

Royaume de Dieu
établi pour I'éternité

Fig. 13 : représentation des visions de Daniel (Source : cyberspaceministry.org)*®.

Dans I'esprit de certains commentateurs chrétiens, la vision de Daniel semblait
coincider avec I'émergence et I'expansion des Arabes apres leur victoire sur les
Perses et sur les Romains, un fait que les juifs et chrétiens admettent devant la
réalité historique accomplie sous leurs yeux. Nous avons vu que les Juifs, ou du
moins certains d'entre eux, se sont réjouis par la nouvelle de I'apparition d'un
Prophete parmi les Arabes (Saracénes, Hagarénes...), car ils attendaient un
libérateur.

438 Source : http://www.cyberspaceministry.org/L.essons/Truth/l.esson34/fre-s34.html
(d’aprés HALFORD, John A., « Introduction a la Prophétie », Worldwide Church of God, 1990, p. 10).

200



Toutefois, du coté des chrétiens, il y a eu une volonté de nier cette évidence car
cela revient a accepter que le royaume des Arabes et celui des « Saints du tres
Haut » annoncé par Daniel, il n’y avait pas d’autres choix que d’interprétant la
vision de Daniel d’une autre maniére, en attribuant ces conquétes a I'avénement
de I'Antéchrist - tout comme ils I'ont fait pour la conquéte perse — quitte a changer
certains détails dans la biographie du Prophéte Muhammad pour la faire concorder
avec l'exégése chrétienne sur I'Antéchrist, il existe plusieurs écrits intitulés
Apocalypse (Saint-Ephrem, Pseudo-méthode...) que nous n’avons pas inclus dans
le tableau pour ne pas alourdir le texte, surtout que ce n’est pas I'objet principal de
cette revue. A noter qu’avant les conquétes arabes, la premiére réaction
chrétienne a la conquéte perse de Jérusalem était d’identifier I'armée Perse avec
la quatrieme béte mentionnée par le Prophete Daniel, et |le pillage des églises et la
capture de la "Sainte-Croix" sont comparés au ravage de Jérusalem par
Nabuchodonosor, décrit dans 2 Rois 24.

C’est dans ce contexte que Sébéos s'identifie lui-méme comme la continuité du
message du prophete biblique : « Je confirmerai», écrit-il, « la parole prophétique
qui a parlé selon l'ordre de Dieu ». Néanmoins, tout arrive, afin que Christ et sa
croix soient aussi adorés et glorifiés par les infidéles. L'empereur Héraclius, en
lancant sa croisade contre la Perse, humilia son ennemi paien et restaura la "Sainte-
Croix" a Jérusalem. L'on comprendra que ce contexte a faciliter pour Sébéos de
trouver le cadre théologique approprié pour commenter de la méme maniere les
événements entourant les conquétes arabes*®.

Nous résumons dans ce qui suit, les procédés utilisés par ces auteurs orientaux :

= Avancer la date de décés de Muhammad pour la coincider avec 627 EC pour la
faire correspondre la date a I'an 666 du calendrier hispanique [en avance de 38
ans/calendrier grégorien]. Evidemment, ce choix n’est pas anodin, car 666
symbolise I’Antéchrist (cf. chronique de 754)*°.

= Choisir le chiffre 10 pour parler de la durée de regne de Muhammad, car le chiffre
10 représente les 10 cornes de la béte de I'’Apocalypse (il aurait pu choisir 23, la
durée de prédication).

433 Michel Richard Jackson Bonner :_http://www.mrjb.ca/essays/sebeos

440 Carman C. De Hartmann, The textuel Transmission of Mozarabic in the Chronicle of 754, in Early Medieval

Europe, 1998 (1), p. 13-29. En ligne :
https://www.academia.edu/5687853/The_textual transmission_of the Mozarabic_Chronicle of 754
201



= Choisir le chiffre 7 qui représente les 7 tétes de la béte symbolisant les 7 périodes
avant 'avenement de I'’Antéchrist, ainsi pour dire que les conquétes arabes ont
eu lieu la 7¢ année du regne d’Héraclius qui correspondrait a la 7¢ période.

= | 'affirmation que les Arabes ont fait une alliance avec les Juifs. Ainsi, ces derniers
sont associés dans I'imaginaire chrétien aux tueurs du Christ, et donc au regne du
mal, celui de I’Antéchrist.

= Et, comme ’Antéchrist vient a la téte d’une armée, nous trouvons alors des
témoignages qui font allusion que Muhammad est a la téte des forces ayant fait
les conquétes (Doctrina Jacobi, Thomas le Presbyte, Fragment of Arab
Conquest...).

= Et, comme |'Antéchrist apparaitra dans "Babylone la Grande" selon Apocalypse
(17 : 5), ou dans la région de I'Euphrate selon Saint-Irénée, certaines chroniques
chrétiennes font apparaitre le Prophete au sud de I'lrag, entre Ur et Harran
(Chronique de 754 et 741).

= Et, puisque les Portes d'Alexandre le Grand sont dans le Caucase, considérées
comme une barriere pour empécher la sortie des Gog et Magog (I'armée de
I'Antéchrist), certains écrits ont d(i localiser les Arabes conquérants dans la région
du Caucase (chronique de Fredegar).

= £t, lorsque certaines sectes chrétiennes croyaient que I'Antéchrist doit sortir au
milieu de la tribu juive de Dan située dans le désert du Sinai, elles font apparaitre
Muhammad dans la région du mont Sinai en donnant l'indice qu'il suit les
enseignements de Moise (chronique de Sébéos).

Pour finir cette revue critique, nous pouvons rappeler que la tendance
apocalyptique dans laquelle s’inscrit la réaction chrétienne a I’expansion de I'islam,
a été amplement démontrée dans de nombreux travaux dont Emmanuela
GRYPEOU a fait le compte rendu**.

1 Emmanouela GRYPEOU, « A people will emerge from the desert : apocalyptic perceptions of the early muslim

conquests in contemporary eastern christian literature », elle cite entre autres :

1) Paul J. Alexander, « Historiens byzantins et croyances eschatologiques », in Actes du XII°¢ Congres International
des Etudes Byzantines 2 (Beograd, 1964), p. 1-8.

2) Francisco Javier Martinez, « La literatura apocaliptica y las primeras reacciones cristianas a la conquista islamica
en Oriente », in Gonzalo Anes y Alvares de Castrillon (ed.), Europa y Islam (Real Academia de la Historia, Serie
Estudios 8; Madrid, 2003), p. 143-222.

3) Gerrit J. Reininik, « From Apocalyptics to Apologetics : Early Syriac Reactions to Islam », in Wolfram Brandes
and Felicitas Schmieder (eds.), Endzeiten: Eschatologie in den monotheistischen Religionen (Millennium

202



Nous mentionnons également la recherche (en cours) de notre ami Ahmad al-
Shami *? qui tend a montrer le caractéere prémédité de l'identification de
Muhammad avec I’Antéchrist dans certains textes chrétiens, notamment parmi les
plus tardifs [Fredegar, chronique hispanique de 754 & 741, Euloge de Cordoue,
John de Séville...].

Pour notre part, nous pensons que la prudence s'impose, car il nous semble que
notre confrere Ahmad al-Shami, s’empresse un peu trop vite a vouloir généraliser
ce constat a toutes les chroniques chrétiennes sur la base d’une analyse partielle,
en partant d’un échantillon d’écrits assez tardifs. Sa démarche s’inscrit dans
I'apologétique, qui tend a expliquer, par ce biais, toutes les discordances entre ces
chroniques et le récit traditionnel (dates des conquétes, lieu de départ des
conquérants, participation de Muhammad a la téte des armées...)**.

,.||}||.,
,.||}||.,
,.||i,||.h

Studies 16; Berlin—-New York, 2008), p. 75-87.
4) Pablo Ubierna, « Recherches sur’apocalyptique syriaque et byzantine au VII¢siécle : la place de I’Empire romain

dans une histoire du salut », Bulletin du Centre d‘Etudes Médiévales d*Auxerre, Hors-série 2 (2008), p- 1-28.

442 Lo . . . .
Un docteur en Pharmacie trés investi dans le dialogue islamo-chrétien, notamment sur la plateforme clubhouse.

Le chercheur n’a pas publié ses travaux dans une revue académique mais nous pouvons consulter la premiére
partie de son étude sur archive.org (voir infra).

Ahmad al-Shami, al-Islém al-Tarikhi, vol.1, mars 2023 : https:/archive.org/details/1_20230325_20230325_1507
203

443



