
 

 

  
 

 

Réponse à la thèse                  
d’Edouard-Marie Gallez 
Ou la présumée origine Judéo-Nazaréenne de l’islam 
 
 

 

 

 
Claudine Dauphin CNRS (© Dessin S. Gibson) 

 

 

Les études sur les origines de l’islam relayées dans les milieux 
chrétiens, partagent toutes une idée très ancienne datant de 
l’époque de Jean Damascène, selon laquelle, l’islam ne serait que 
le dévoiement du message du Christ, une hérésie chrétienne ayant 
réussie pour des raisons politiques sur un fond eschatologique 
apocalyptique et de domination messianiste. Les auteurs 
modernes recyclent cette idée de manière plus savante en parlant 
de phénomène postchrétien, de l'influence des écrits bibliques et 
parabibliques, de ceux de la communauté de Qumran,  des Judéo-
Nazaréens, de la gnose des Manichéens et Mandéens ... etc. 
L'hypothèse de l'origine judéo-nazaréenne de l'islam a été 
développée et présentée par des missionnaires chrétiens de 
manière à discréditer l'islam dans un objectif apologétique sous 
le prisme du dogme chrétien. Il s'agit surtout de montrer que 
l’islam est intrinsèquement violent et ayant une vision 
expansionniste dont le but initial aurait été la reconstruction du 
temple de Jérusalem afin de hâter la venue du Messie de la fin des 
temps.  A cet égard, le travail le plus abouti, que nous présentons 
ici, est celui du Père Gallez, soutenu à la faculté de théologie de 
Strasbourg et vulgarisé récemment par plusieurs auteurs tel que : 
Odon Lafontaine, Michel Benoît ou Leila Qadar...etc.  

 

 

 

2020 

Ahmed Amine 

www.ahmedamine.net 

25/09/2020 



1 

 

 

 

PREMIÈRE PARTIE 

 

 

INTRODUCTION 

Les dégâts causés par les musulmans fanatiques ont provoqué une nouvelle vague d'écrits et de 
productions audiovisuelles sur l'islam et ses origines. L'arrière-plan de ces publications est de faire 
admettre aux musulmans que leurs textes sacrés (Coran et tradition) sont à l'origine de ce désastre.  
La finalité est de tenter par tous les moyens de désacraliser les textes en question, dans la perspective 
de traiter la cause première du fanatisme et de l'extrémisme aveugle.  

En parallèle à cette entreprise compréhensible, se rajoute l'activité des missionnaires chrétiens dans 
une perspective de conversion passant par deux étapes ; la première consiste à démontrer que l'islam 
n'est qu'une contrefaçon, un dévoiement du christianisme et la deuxième serait évidemment, de 
ramener les brebis égarées au bercail par la conversion au Christ. Ce dernier serait, le seul et unique 
chemin pour accéder au salut.  

Pour mener à bien cette mission, il n'y a pas mieux que de présenter une critique qui se veut 
scientifique de l'islam en se basant sur les dernières recherches en la matière. 

Remarquons que dans les milieux chrétiens, vous n'entendrez jamais parler des dernières recherches 
sur le Bouddhisme ou sur l'Hindouisme, car il n'y a rien de passionnant. Par contre pour faire du 
sensationnel, quand il s'agit de parler d'islam on est à l'affût des dernières trouvailles scientifiques, 
surtout quand cela remet en cause les connaissances acquises.  

Les études sur les origines de l’islam relayées dans les milieux chrétiens, partagent toutes l’idée 
principale et très ancienne, datant de Jean Damascène : l’islam ne serait qu’un dévoiement du message 
du christ, une hérésie chrétienne ayant réussie pour raisons eschatologiques de domination 
messianiste. 

Les auteurs modernes recyclent cette idée de manière plus savante en parlant de phénomène 
postchrétien, de l'influence des écrits bibliques et parabiblique, de l'influence de la communauté de 
Qumran, des manichéens, des Mandéens, des  Judéo-Nazaréens ... etc. 

 

N.B : Cet article n’est pas académique au sens premier du terme, il s’agit de la version PDF d’une page web en 
réponse aux polémistes chrétiens. Pour compléter cette vulgarisation imparfaite par manque de temps, il est 
conseillé de visiter notre site internet, rubrique l’histoire du Coran : www.ahmedamine.net.   

 

 



2 

 

 

Faisons d’abord un résumé dans le tableau ci-dessous des grandes tendances de l’islamologie 
savante, ceci est très important pour comprendre la stratégie des missionnaires chrétiens. 

  La critique rationnelle La critique radicale (hypercritique) 

Paradigme 1-On reste dans le cadre du 
paradigme Nöldekien: qui se base 
sur le schéma classique d’une 
apparition de l’islam en Arabie du 
VIIe à la Mecque puis à Médine 
selon les grandes lignes données par 
la tradition islamique tout en sachant 
qu’elle est tardive et non fiable, 
car  contradictoire en ce qui concerne 
les détails. 
  
2-La démarche bien qu’elle respecte 
le cadre général de la tradition 
islamique, elle s’emploie à écarter 
les aspects légendaires et procède à 
des recoupements au niveau des 
sources afin de tenter de dégager les 
faits historiques   

1-Ce n’est pas un paradigme alternatif, mais 
c’est une posture qui vise à dépasser le 
paradigme Nöldekien. 

L’objectif étant la déconstruction, c’est-à-dire 
déconstruire à tout prix le paradigme 
Noldékien jugé trop islamo-partisan et 
dépendant des sources islamiques  

 2-Sources islamiques : ne serait qu'une 
légende tardive écrite aux 8 -9ème siècles de 
notre ère, les chercheurs de cette tendance 
opèrent selon deux approches : 

Soit le rejet en bloc de toute la tradition pour 
certains auteurs. Soit la sélection de certaines 
sources qui corroborent l’idée préconçue 
pour d’autres. 

Arrière fond -Compte tenu de la rareté des 
sources contemporaines à 
l’apparition de l’islam, il n’y a pas 
d’autre choix que d’étudier la 
tradition islamique tout en adoptant 
une attitude critique par les outils 
d’analyse modernes dont 
l’épigraphie, la philologie et la 
critique historique…etc. 

-Ici l’absence de preuves n’est pas 
forcément une preuve d’absence. 

-L’islam pose problème en occident, il faut le 
déconstruire par une approche critique 
radicale. 

-L’élément majeur est : l’absence de preuves 
=> absence de fait relaté par la tradition. 

Exemple : il n’pas de témoignages explicites* 
sur l’existence d’un sanctuaire arabe avant 
l’ère islamique (Kaaba) => c'est que la Kaaba 
n’a jamais existé. 

(*) en cas de témoignages, ceux-ci  seront 
réinterprétés de manière à écarter toute valeur 
positive. 

Points forts Se base sur des éléments matériels 
comme les parchemins, les graffiti, 
la numismatique…etc. 

-Permet l’avancement de la recherche 
scientifique par la critique des 
textes/matériaux.  

-Alimente les débats, interpelle l’école 
classique par ses remises en question. 

Points faibles Absence de critères consensuels de 
sélection dans la tradition islamique 

-La volonté de déconstruire pour 
reconstruire sur le vide des sources, 
hypothèses impliquant une sorte de complot 
qui ne dit pas son nom (concertation de 
plusieurs acteurs politiques -sur 2 à 3 
générations- en vue de remanier le texte 
coranique à des fins de légitimation…etc. 

 

  



3 

 

Exemples  CORANA & CORANICA Early Islamic Studies Seminar (EISS) 

Auteurs 
anciens 

(Liste non 
exhaustive)  

-Alois Sprenger 

-Theodor Noldeke 

-Gotthelf  Bergstrasser 

-Friedrich Schwally 

-Otto Pretzl 

-Gregor Scholer 

-Nabia Abbot 

-Fuat Sezgin 

-Alphonse Mingana 

-Günter Lüling  

-Ignaz Goldziher 

-Joseph Schascht 

-Juynboll GHA 

-Alfred Louis de Prémare 

-John Wansbrough 

-Gerd Rudiger Puin 

 

Auteurs 
contemporains 

(Liste non 
exhaustive)  

-Angelika NEUWIRTH 

-François DÉROCHE 

-Michael MARX 

-Christian ROBIN 

-Fred Donner 

-Jacqueline Chabbi 

-Laïla NEHMÉ 

-Michael MACDONALD 

-David KILTZ 

-Frédéric IMBERT 

-Thomas Burman 

-Marie-Geneviève  

-Mauro Nobili 

-Patricia Crone (élève de J Wansbrough) 

-Michaël Cook 

-Christoph Luxenberg 

-Claude Gilliot 

-Guillaume Dye  

-Manfred Kropp  

-Emilio Gonzalez Ferrin  

-Carlos A. Segovia  

-Tommaso Tesei  

-Albert I. Baumgarten 

-Gabriel Said Reynolds 

-Herbert Berg 

-Emmanouela Grypeou  

Tableau 1: les deux grandes tendances de l’islamologie savante © Ahmed amine 

 

Le tableau ci-haut ne vise qu’à donner une idée générale sur les orientations de la recherche actuelle 
en islamologie. Il n’a pas pour but de citer les noms de tous les spécialistes en la matière, ni de les 
cataloguer d’autant plus que certains chercheurs adoptent parfois les deux postures à la fois, c’est-à-
dire qu’ils ne sont ni totalement Nöldekiens, ni résolument Hypercritiques. 

 



4 

 

 

I/ La stratégie des polémistes 

1-Faire appel aux travaux de la critique radicale (cf. tableau) qui permettent, par le rejet des sources 
musulmanes (notamment la tradition orale), de libérer beaucoup d’espace pour laisser libre cours à 
l’échafaudage de toutes sortes d’hypothèses et d’imaginer des scénarios, selon un plan préétabli, sans 
citer les travaux allant à l’encontre des supposés scénarios. 

2-L’utilisation de deux poids deux mesures : par le rejet des sources musulmanes comme Al-Tabari 
ou ibn-Hicham quand il s'agit de parler d'islam est d’accepter les auteurs chrétiens tels que Épiphane, 
Eusèbe ou Justin quand il est question du christianisme. 

3-L’utilisation du principe de l’emprunt suivant la ressemblance des sources : par exemple un texte 
A présente des similitudes avec un texte B, cela signifie c'est que l’auteur du texte A  aurait plagié ou 
emprunté le texte B, alors qu’il reste la possibilité qu’ils aient une source commune, voire même que 
c'est l’inverse qui s’est produit s'ils sont de la même époque.  

Je cite à titre d’exemple l’allégation qui consiste à dire que le récit de Dhul Quarnain que l’on trouve 
dans Coran 18:83 serait un emprunt de la légende syriaque du roman d’Alexandre (Neshana). 

Le propos repose sur deux constats:  

 1-La similitude des deux textes du récit légendaire d’Alexandre le grand avec la péricopes coranique 
de Dhul-Qarnayn. On peut résumer les similitudes en quelques points (les voyages vers les extrémités 
de la terre, la construction d’une muraille de fer pour s’opposer aux Gog et Magog). 

 2-La datation du coran versus celle de la Neshana : la plus ancienne version complète du Coran ne 
date pas avant la fin du VIIIème siècle alors que celle de la Neshana est de 629 EC au plus tôt, selon 
l’analyse philologique (intra-textuelle) de la légende. 

Si nous adoptons la méthode qui repose sur les éléments matériels, nous disposons des textes 
suivants : 

1-La vie d’Alexandre le Grand, récit historique daté du  IIIème siècle (pas de manuscrit) 

2-Le roman d’Alexandre du pseudo-callistinès daté III-IVème  siècle (pas de manuscrit) 

3-La version syriaque  dite « Neshana », pas de manuscrit original non plus, le plus vieux témoin 
textuel date du XVIIIème siècle. 

4-Le texte coranique : manuscrit de la deuxième moitié du VIIème siècle (Manuscrit de Sanaa) 

Finalement l’analyse effectuée par Noldek, Van Bladel, Guillaume Dye, Tommso Teisi et al repose 
uniquement sur des éléments philologiques,  à savoir la déduction d’une datation d’après un texte 
dont on ne dispose pas témoin textuel préislamique ou même contemporain de l’époque de la 
rédaction du Coran. En effet, le plus vieux témoin textuel de la légende daterait du XIIIème siècle ! C’est 
avec ce document que nos experts –sensés suivre de la méthode positiviste- s’empressent à postuler 
l’emprunt ! 

 



5 

 

N’est-il pas tout à fait légitime de se demander si ce n’est pas l’auteur chrétien de la version 
syriaque qui a pu rajouter des détails spécifiques à partir du récit coranique ?  ( Yagog et Magog, la 
muraille de fer et d’airain…etc). Cette possibilité a été évoquée par Van Bladel mais il l’a vite écarté 
en disant qu’un emprunt ne pas être plus long que le texte d’origine !  Il est légitime de se demander 
qu’est ce qui empêcherait un auteur d’étoffer un récit existant par d’autres éléments extérieurs, 
surtout dans un monde où l’oralité joue un rôle de premier ordre ?  Nous consacrerons une étude plus 
détaillée sur ce sujet ; mais en attendant, nous présentons ce schéma résumant la problématique. 

 

© Ahmed Amine 



6 

 

L'application du même principe fait voler en éclat tous les fondements de la religion judéo-chrétienne 
et du monothéisme tout entier, car: 

1-Le déluge ne serait que le plagiat de l'épopée de Gilgamesh 

2-Moïse ne serait que la reprise de l'histoire de Sargon d'Akkad sauvé des eaux 

3-Jésus ne serait que la reprise du culte d'Horus-Isis, du culte de Mithra ou de Krishna (cultes à 
Mystères). À titre d’exemple, le lecteur peut consulter les livres de MD. Murdock come “Christ In 
Egypt” ou “A Pre-Christian God”. Les sites mentionnés ci-dessous, essaient également de démontrer 
que le christianisme serait issu des cultes à mystères d’origine orientale, peut-on prendre au sérieux 
de telles allégations? 

http://jacques.prevost.free.fr/cahiers/cahier_35.htm 

http://eveilphilosophie.canalblog.com/archives/2009/10/27/15584198.html 

       

 

 

Ci-dessus des images suggérant que le christianisme aurait des racines égyptiennes 



7 

 

II/ Une brève mise au point sur l’histoire des débuts du christianisme 

Le postulat de base est que les hérésies chrétiennes sont immanquablement postérieures à 
l’établissement de l’orthodoxie. Nous allons voir que ce n’est pas aussi simple que cela, cet état de 
fait est loin d’être acquis pour beaucoup de spécialistes de la question (Jean Daniélou, Simon Claude 
Mimouni, F.Blanchetière, Dominique Bernard…etc).  

Comme on va le voir en détail par la suite ; mais on peut déjà avancer que le Nazaréisme1 considéré 
par les pères de l’Église comme une hérésie parmi tant d’autres existait déjà dès le premier siècle voire 
même avant le ministère de Jésus qui était qualifié de Nazaréen2. Des écrivains chrétiens tardifs 
comme Tertullien, Eusèbe de Césarée et Épiphane de Salamine affirment que le 
terme nazaréen/nazoréen[cf. Etymologie*] constitua en réalité la plus ancienne dénomination des 
disciples de Jésus.  

Eusèbe écrit : « Nazareth  Sur la base de ce nom, le Christ fut appelé Nazaréen et nous qui sommes 
présentement dénommés chrétiens avons reçu dans le passé le nom de nazaréens».  

Épiphane de Salamine confirmera dans son Panarion notice 29 : « Pareillement, tous les chrétiens furent 
autrefois appelés nazaréens. »3.   

Donc l’on peut dire que appellation Jésus de Nazareth n’a aucun fondement scripturaire et il s’agit 
d’une simple erreur de traduction des textes orignaux. 

Ainsi si on revient aux évangiles l’on peut lire : 
 « […] afin que s’accomplît ce qui avait été annoncé par les prophètes: Il sera appelé Nazaréen. » 
(Matth.2:23).  
« Pilate fit une inscription, qu’il plaça sur la croix, et qui était ainsi conçue: Jésus le Nazaréen, roi des Juifs. 
» (Jean 19:19). « Il leur demanda de nouveau: Qui  cherchez-vous ? Et ils dirent: Jésus le Nazaréen. » (Jean 
18:7)  
 
Les Actes des apôtres font également la même mention:  
« Hommes Israélites, écoutez ces paroles! Jésus le Nazaréen, cet homme à qui Dieu a rendu témoignage 
devant vous par les miracles,… » (Actes 2:22)  Et  
« Alors Pierre lui dit: Je n’ai ni argent, ni or; mais ce que j’ai, je te le donne: au nom de Jésus-Christ le 
Nazaréen lève-toi et marche. » (Actes 3:6).  « […] car nous l’avons entendu dire que Jésus, ce Nazaréen, 
détruira ce lieu […] » (Actes 6 :14)  

N.B : La ville Nazareth est une construction liée à l’appartenance de Jésus aux Nazaréens (ou 
Nazoréens) et non pas l’inverse comme le stipule Eusèbe qui fait dériver l’épithète de Jésus d’une ville 
qui n’existait probablement pas encore au début de l’ère chrétienne (en tout cas si on applique 
l’argument du silence comme le fait Gallez pour la Mecque).  

De plus, même la découverte de vestiges archéologiques dans cette localité ne permet pas de confirmer 
que les ruines en question sont celles de "Nazareth" une ville qui ne dispose d’aucune mention dans les 
textes du premier siècle. 

 
1 https://fr.wikipedia.org/wiki/Jud%C3%A9o-nazar%C3%A9isme 

2 http://nazarenespace.com/page/panarion-29-the-nazarenes 

3 Ibid. 



8 

 

*L’étymologie des termes Nazaréen & Nazoréen  

D’après le Dictionnaire  encyclopédique  de  la  bible ; édition BREPOLS 1987. Article 
NAZARENIEN, NAZÔREEN, page 892 : On aurait tort de regarder les deux mots comme interchangeables, 
Ils doivent au contraire être soigneusement distingués, et il n’est pas exclu que la variété de leur emploi ait une 
incidence sur l’énoncé, tout au moins, du problème synoptique. 

-Le premier Nazaréens (gr. Nazarènos) a incontestablement le sens de “natif de Nazareth”, ou “habitant de 
Nazareth". On ne le trouve que chez Mc (1,24 ; 10,47 ; 14,67 ; 16,6) et, deux fois, chez Lc (4,34 ; 24,19).Il équivaut 
à l’expression “le (ou) celui de « Nazareth » (ho apo Nazareth) de Mt 21,11, Jn 1,45 ; Ac 10,38 ; il ne présente 
donc pas de difficulté. 

-Le second Nazöréen (gr.Nazöraios), qui est notablement plus fréquent, et qui s'il ne se rencontre qu’une seule 
fois chez Lc (18,37 = Mc 10,47), est le seul terme employé par Mt (2.23; 26,71), Jn (1S,5.7; 19,19) et Ac (2,22 : 
3,6 ;4,10 ; 6,14 ;22,8 ;24,5 ;26,9),pareille appellation est assurément primitive: témoin, son étrangeté même. Si Luc 
l'a “corrigée” (E. Schweitzer, TWNT, VIII, 379, note 311) en Nazarénos, ce n’est pas, apparemment, qu'il ait 
considéré les deux épithètes comme synonyme ; c'est plutôt qu'il a voulu épargner à ses lecteurs, issus pour la 
plupart de milieux hellénisants, un terme dont la signification, leur eût échappé.  Mais quelle est-elle donc, cette 
signification ? C’est là, disons-le tout de suite, un problème qui reste très débattu. Pour approfondir la question, 
je suggère en plus des références ci-dessous le site suivant:  

http://456-bible.123-bible.com/calmet/N/nazareen.htm 

 

III/ Le mouvement de Jésus le Nazaréen 

Pour reconstruire l’origine du christianisme, nous pouvons recourir au schéma utilisé par le 
Professeur émérite François Blanchetière, publié dans son article intitulé «Reconstruire les origines 
du christianisme, le courant nazaréen » que je recommande particulièrement4. Nous pouvons aussi 
écouter son intervention en suivant le lien indiqué en référence5.  

L’idée principale est que le courant des disciples de Jésus s’est divisé en raison de conflits internes au 
sein de l’Église primitive, entre les partisans de Jacques le juste, premier chef de la communauté de 
Jérusalem d’une part et les partisans de Paul de Tarse apôtre des gentils d’autre part. 

Bien que camouflés dans les écrits chrétiens, ces conflits internes ont laissé des traces dans le Nouveau 
Testament. Comme en témoigne les actes des apôtres, il s’agit surtout de la mission de Pierre en 
Palestine et des suites de la « conversion » de Corneille rapportées en Actes 10, 1-48 et Actes11, 1-18 
qui met en opposition Pierre et la communauté de Jérusalem, dirigée par Jacques dit « frère du 
seigneur ».  Il faut noter aussi le conflit d’Antioche 6  et la réunion de Jérusalem mentionnés 
respectivement en Ga 2, 11-21 et en Ga 2, 1-10 / Ac 15, 1-35, qui mettent en opposition Jacques (et 
Pierre) d'une part et Paul de l'autre. 

Ce conflit opposant Jacques à Paul se termine en 57 EC par un événement significatif où  Jacques 
ordonna à Paul de se repentir publiquement de ses croyances,  il l'a même sommé de participer au 
rigoureux rituel de purification au sein du temple de Jérusalem.  

 
4 https://journals.openedition.org/bcrfj/229 
5 http://www.akadem.org/sommaire/colloques/rome-jerusalem-ou-qoumran-d-ou-vient-le-christianisme-
/les-nazareens-disciples-de-jesus-08-05-2007-6931_4205.php 
6 https://fr.wikipedia.org/wiki/Incident_%C3%A0_Antioche 



9 

 

 

En effet, Jacques le juste confie alors à Paul : " quatre hommes sont tenus par un vœu " et lui donne 
l'instruction : "Emmènes-les, joins-toi à eux pour la purification et charge-toi des frais pour qu'ils puissent 
se raser la tête "  Actes 21,23-24. Luc décrit ici le vœu de Naziréat (Nombre 6, 2). 

Les Nazirs pratiquent la stricte observance de la loi. Jacques connaissant les opinions de Paul sur 
l'application de la loi, s’il lui demande de faire un tel rituel revient à lui faire admettre publiquement 
son repentir et prouver à l'assemblée de Jérusalem que Paul est revenu totalement sur ses prêches 
appelant à abandonner la loi qu’il propageait depuis des années auprès des gentils. 

Nous disposons aussi d'un autre témoignage, bien que tardif, mais très similaire, il s'agit du Roman 
pseudo-Clémentin qui compile des documents sans doute plus anciens, l'un d'entre eux s'intitule 
« Reconnaissances », qui se fonde lui-même sur une tradition ancienne « l'Ascension de Jacques », elle 
relate une altercation très violente entre Jacques frère de Jésus et un inconnu désigné comme étant 
"l’ennemi " celui-ci finit par jeter Jacques au plus bas degré du sanctuaire lui provoquant une grave 
blessure.  On pense que l'ennemi en question n'est autre que Saül de Tarse (Reconnaissance 1, 70-71).  

Ces conflits plus ou moins minimisés par l’Église7  ont conduit le mouvement nazaréen à se diviser 
en deux groupes8: 

—Le groupe « Hellènes » : c’est le groupe formé par les disciples de Paul. 

Ce courant est devenu majoritaire et organisé, il donnera naissance plus tard à l’orthodoxie 
catholique et romaine (Jésus Dieu fait homme, dogme trinitaire, abolition de l’Ancienne 
Alliance dont le signe est la circoncision). Il faut préciser d'emblée que le dogme trinitaire est 
issu de ce mouvement paulinien sans pour autant imputer à Paul la conception trinitaire de 
la divinité, car Paul de Tarse était sans doute unitarien à en croire Luc qui rapporte ses lettres 
et épîtres, ne considérant pas Jésus égal au Père comme les trinitaires.  

—Le groupe « Hébreux » : c’est le groupe des disciples de Jacques frère du Seigneur 

Ce courant s’est amoindri avec le temps et devenu minoritaire, il donnera naissance aux 
mouvements non organisés qui seront jugés, par la suite  comme étant des hérétiques au 
regard de l’orthodoxie, surtout en raison de leur rejet de la divinité de Jésus ou la persistance 
dans la volonté d’appliquer la loi mosaïque. 

 
7 http://www.akadem.org/sommaire/colloques/rome-jerusalem-ou-qoumran-d-ou-vient-le-christianisme-
/les-nazareens-disciples-de-jesus-08-05-2007-6931_4205.php 
8 http://asr.revues.org/954 



10 

 

 

Schéma illustrant la division initiale du mouvement Nazaréen, selon F. De Blanchetière 9 

 
9 https://journals.openedition.org/bcrfj/229 

 



11 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Schéma général de l’évolution des courants Judéo-Messianistes et leur subdivision 

©Ahmed Amine 

Remarque : le schéma ci-dessus est issu de notre compréhension de plusieurs ouvrages spécialisés dans l’histoire 
des judaïsmes anciens et des origines du christianisme. Nous citons en premier lieu, les travaux de Jean 
Daniélou, Josef Van Ess, Simon Claude Mimoumni, François de Blanchetière et bien d’autres.                  
Ces Travaux sont synthétisés dans l’enquête exhaustive réalisée par le Dr Dominique Bernard dans un livre 
intitulé « les disciples juifs de Jésus, du 1er siècle à Mahomet ».Edition du CERF, 2017. 

Les judaïsmes au premier siècle 

Pharisiens, Saducéens, Esséniens  

+/- 4ème philosophie de F.Joseph (Yahad, Zélotes, Sicaires)  

Sectes 

Gnostiques 

Judéo-Nazaréens 

Anti-Pauliniens 

Nazaréens 

Pauliniens 

Chrétiens 

Trinitaires, 

monophysites, 

Nestoriens… 

Nazaréens 

"Orthodoxes"  

=  Judéo-

chrétiens         

au sens strict 

du terme 

Ebionites  

 

Judéo-Nazaréens 

"unitariens" 

Baptistes, Sabéens 

Mandéens et Kazaïtes 

Courants Hanifs 

Jésus Messie Divin : 

 - Jésus est Dieu  

- Jésus est fils de  Dieu 

- La troisième hypostase d’une Trinité  

 Jésus Messie Humain : 

-Naissance miraculeuse sans père, d’une vierge 

(Nazaréens/Ebionites minoritaires)  

-Naissance naturelle d’un père et une mère (Ebionites) 

 

Nazaréens 

disciples de Jésus 



12 

 

IV/ Le dogme trinitaire au sein du mouvement Paulinien 

La doctrine trinitaire est dominante aujourd'hui chez les chrétiens. Elle a été fixée définitivement lors 
du concile œcuménique de  Nicée en 325 de notre ère,  ce fut le lieu d’une grande controverse au sein 
de l’Église. Nous avons déjà précisé que cette conception trinitaire est née dans le courant Paulinien 
sans que cela signifie que Paul en soit le fondateur. 

Quel en était l’objet ?  

Statuer sur la divinité de Jésus, formuler la doctrine trinitaire, qui n'est pas citée explicitement dans 
les Évangiles. Les pères de l’Église ont eu différentes interprétations concernant les versets qui font 
allusion à la trinité (éparpillés dans les 4 évangiles).  Ce dogme était loin d'être explicite et consensuel, 
d'où la grande controverse. 

Avant le concile de Nicée, les suiveurs de Jésus (les Nazaréens) n’étaient pas tous d'accord au sujet de 
la nature de Jésus.  Il y avait même plusieurs groupes, pour simplifier nous citons que les deux 
groupes les  plus influents : 

1- Les pro-trinité ou groupe "orthodoxe" partisans d'Athanase, archidiacre de l’église d’Alexandrie. 

2-Les anti-trinité ou unitariens dont les Ariens, partisans d'Arius, diacre de la même église à l’ouest, 
dans la partie latine, avec Rome pour capitale, la plupart des gens étaient partisans d’Athanase, tandis 
que la partie orientale et grecque de l’Empire romain était en majorité favorable à Arius et eut 
finalement pour capitale Constantinople. 

Que croyaient les unitariens ? 

Ils étaient attachés à la “doctrine selon laquelle: Jésus le Fils est inférieur à Dieu le Père et de substance 
différente parce qu’il a été créé par Dieu et est venu à l’existence après lui”. 

Que croyaient les trinitaires?  

Selon leur doctrine on définit aujourd’hui la trinité comme la “personnalité triple de l’unique Être 
divin” dans laquelle ‘Dieu le Père, Dieu le Fils et Dieu le Saint-Esprit’ sont dits être de la même 
substance, coégaux, et tous trois incréés et tout-puissants. 

Pour les Nazaréens des origines, Jésus était un homme-prophète sans plus : cf. Actes 2:22 "homme 
israélite, écoutez ses paroles : Jésus le Nazaréen, homme approuvé de Dieu auprès de vous par les miracles et les 
prodiges et les signes que Dieu a fait par lui...". 

Dans les Évangiles canoniques, jamais Jésus n'évoque de manière explicite les dogmes actuels (Péché 
originel, rédemption par le sacrifice du fils de Dieu). 

 

 

 

 



13 

 

CONCLUSION DE LA PREMIÈRE PARTIE 

 

Dans le schéma proposé par François Blanchetière, on constate que l’islam est présenté comme une 
continuité de la voie des Nazaréens 10ceux qui sont restés fidèles à l’enseignement de Jésus et sa 
première communauté dirigée par Jacques, et ce avant l’apparition du schisme lié à l'intervention de 
Paule de Tarse. L'idée que le prophète Muhammad aurait pu croiser des moines Nazaréens et/ou 
Ebionites, lors de ses voyages en Syrie ne devrait pas réveiller les soupçons chez le croyant musulman.  

En effet ceci est relaté dans la biographie reçue du Prophète et dans les chroniques musulmanes, 
comme al-Tabari qui évoque l’évanescent Bahira ou le fameux Waraqa B.Nawfal en plus des récits qui 
relatent la vie de certains Hanifs en Arabie.  

Certains auteurs sélectionnent ces récits pour construire une thèse sur la formation de Muhammad 
avant sa prédication auprès des Païens d’Arabue, d’autres rejettent la tradition musulmane en bloc. 
Dans les deux cas nous serons face à des problèmes d'ordre méthodologique, en l'absence de critères 
objectifs et consensuels chez les musulmans tout comme chez les islamologues contemporains, pour 
sélectionner les éléments authentiques dans la tradition (Hadiths & Sirah). Rappelons que celle-ci a été 
écrite 150 ans après les faits et dont l’œuvre originale a été perdue. 

Donc l'idée que le prophète aurait pu être attiré dès son jeune âge par les courants monothéistes 
répandus dans la région, tels que les Hanifs, les Sabéens ou les Nassârâs/Nazarénes, ne doit pas 
remettre en cause sa prophétie.  

L’histoire des prophètes antérieurs nous apprend par exemple que Jésus a été envoyé dans un milieu 
monothéiste juif, il a prêché en connaissance de la Torah, pour réformer le Judaïsme de son époque.    
De la même manière, l’on peut également avancer que Muhammad aurait pu méditer sur les 
enseignements monothéistes diffusés oralement à son époque en Syrie et en Arabie, comme le 
rapporte la tradition islamique elle-même. Cette dernière fait mention de retraites spirituelles dans la 
fameuse grotte du mont Hira, avant d'être élu par Dieu pour délivrer une Écriture révélée à l’instar de 
la Torah, un rappel destiné d’abord aux Arabes de la péninsule afin qu’ils soient les témoins pour le 
reste de l’humanité (C 2 :143). De ce fait, nous pensons que le phénomène de la révélation doit être 
conçu autrement que comme une « dictée orale » comme le soutient la tradition. En effet, une analyse 
holistique du Coran ne retrouve aucune indication quant à une dictée orale opérée par l’agent de la 
révélation. Le phénomène de révélation est assez complexe pour que nous puissions le résumer en 
quelques lignes. De notre point de vue qui n’engage personne d’autre, le mécanisme s’apparente à 
une inspiration impliquant les connaissances sémantiques du prophète et une intervention active de 
l’agent de révélation afin de sélectionner dans son stock sémantique le message à délivrer sans la 
participation, ni du conscient, ni de l’inconscient de Muhammad, selon des modalités résumées dans 
le Coran. 

 

10 http://www.amazon.fr/VOIE-DES-NAZAREENS-lh%C3%A9ritage-contemporain/dp/2919734091  
Mais également, la voie des Nazaréens: https://youtu.be/5D0kJrFFBZc 
 

 



14 

 

 

D’un point de vue coranique, nous pouvons le constater dans les versets suivants : 

« Dis: «Quiconque est l’ennemi de Gabriel doit connaître que c'est lui qui, avec la permission de Dieu, a fait 
descendre sur ton Qalb cette révélation qui déclare véridiques les messages antérieurs et qui sert aux croyants 
de guide et d'heureuse annonce» Coran 2:97 . 

« Ce (Coran) ci, c'est le Seigneur de l'univers qui l'a fait descendre,  et l'Esprit fidèle est descendu avec cela sur 
ton Qalb, pour que tu sois du nombre des avertisseurs » Coran 26:192 -194 . 

NB : le mot Qalb est souvent mal traduit par Cœur, il ne s’agit aucunement du muscle cardiaque, le Qalb, 
désigne l’organe de la conscience et de la spiritualité. 

 

Le fait de dire que le Coran ne parle pas franchement d’une dictée orale faite par l’ange Jibril ou 
Gabriel, cela n’exclut pas la vision réelle de l'ange par le prophète Muhammad. A cet égard, le Coran 
témoigne de deux visions faites par Muhammad de l’ange Gabriel, qui est venu lui signifier son 
élection divine et annoncer le début de sa mission prophétique, un comme la vision de l’âge faite par 
Mariam lorsqu’il lui apparut pour lui annoncer la naissance d’Issa. 

Il faut préciser que le Coran évoque seulement deux apparitions de l'ange au prophète, contrairement à 
la tradition qui le fait apparaître au prophète davantage, parfois même sous forme humaine pour 
enseigner directement aux compagnons les règles de la religion dans des hadiths qui semblent être 
inventé de toute pièce à l’époque formative de la tradition. 
 
L'hypothèse de l'origine judéo-nazaréenne de l'islam a été développée et présentée par des 
missionnaires chrétiens de manière à discréditer l'islam dans un objectif apologétique sous le prisme 
du dogme chrétien. Il s'agit surtout de montrer que l’islam est intrinsèquement violent et ayant une 
vision expansionniste dont le but initial aurait été la reconstruction du temple de Jérusalem afin de 
hâter la venue du Messie de la fin des temps.  A cet égard, le travail le plus abouti, que nous présentons 
ici, est celui du Père Édouard-Marie Gallez, soutenu à la faculté de théologie de Strasbourg et 
vulgarisé récemment par plusieurs auteurs tel que : Odon Lafontaine, Michel Benoit ou Leila 
Qadar...etc. 

Nous présentons dans la deuxième partie un résumé de la thèse du Père Gallez afin d’en donner les 
grandes lignes.  

Références de la première partie 

(1) https://fr.wikipedia.org/wiki/Jud%C3%A9o-nazar%C3%A9isme 
(2) http://nazarenespace.com/page/panarion-29-the-nazarenes 
(3) http://bcrfj.revues.org/229 
(4) http://www.akadem.org/sommaire/colloques/rome-jerusalem-ou-qoumran-d-ou-vient-le-christianisme-
/les-nazareens-disciples-de-jesus-08-05-2007-6931_4205.php 
(5) http://asr.revues.org/954 
(6) https://fr.wikipedia.org/wiki/Incident_%C3%A0_Antioche 
(7) La voie des Nazaréennes éditions Nawa 2015 :http://www.amazon.fr/VOIE-DES-NAZAREENS-
lh%C3%A9ritage-contemporain/dp/2919734091 
(7') Vidéo  la voie des Nazaréens: https://www.youtube.com/watch?v=qsu78U5cmCk 

 



15 

 

 

DEUXIÈME PARTIE 

 

PRÉSENTATION DE LA THÈSE D’EDOUARD-MARIE GALLEZ 

Il serait périlleux de résumer les 1000 pages de démonstration réalisée par le Père Gallez dans son 
livre « Le Messie et son prophète » (paru en  2 tomes aux éditions de Paris). Je renvoie donc le lecteur 
intéressé vers la source ou consulter la vulgarisation réalisée par Odon Lafontaine qui a fait une bonne 
synthèse « Le grand secret de l’islam » disponible gratuitement sur internet11 . Et pour les plus 
paresseux, je suggère ce site internet (évidemment chrétien) « le mystère des origines de l’islam enfin 
éclairci »12. 

Les grandes lignes de la thèse d’Édouard Marie GALLEZ  

—Exclusion/sélection dans la tradition islamique : selon les auteurs de l’hypercritique, la tradition 
musulmane n’est pas digne de foi car elle est tardive et de nature apologétique, contradictoire et 
remplie de légendes ce qui est relativement vrai. Mais ces affirmations sont faites en se basant sur une 
partie des œuvres orientalistes dont le chef de fil est Ignaz Goldziher suivi par Henri Lammens, Joseph 
Schacht et Juynboll GHA... 
 
Cette tendance a été sévèrement critiqué par d’autres spécialistes tels que Nabia Abbott, Fuat Sezgin, 
Harald Motzki, Gregor Schoeler, Andreas Görke...etc. Le problème des polémistes c’est le fait qu’ils 
se basent souvent sur les premiers, ferment les yeux sur les seconds et se permettent après cela de 
parler d'approche historique impartiale des débuts de l'islam ! 
 
La méthode consiste dans un premier temps à nier presque l’intégralité (90 % des sources) de l’histoire 
musulmane qui est pourtant attestée par une quantité de textes issus de courants parfois antagonistes 
(Chiites, Sunnites, Ibâdites...etc). Et dans un second temps, ces auteurs inventent une histoire 
alternative. Et en dernier lieu, ils recherchent le moindre indice (des 10% restantes) qui pourrait 
s’insérer dans le nouveau puzzle afin de faire émerger un scénario plausible.  
 
Pour caricaturer un peu, on peut citer les thèses qui prennent leur point de départ d’un mot comme 
« Houri », « Kawather », ou « Kalalah » ou du terme « Qura’n » lui-même pour bâtir une thèse sur 
l’origine syro-araméenne du texte coranique. Alors que ceci pourrait s’expliquer dans le cadre de la 
langue arabe.  Pour faire un parallèle, peut-on déduire l’origine américaine d’un auteur qui écrit un 
roman en français au regard de la présence, dans son texte, de quelques mots en anglais ?  
 
Si on concède sur ce procédé qui consiste à faire table rase de toutes les sources musulmanes, on peut 
défendre n’importe quelle thèse aussi farfelue soit-elle, par la recherche d’éléments convergents. 
Certains historiens sont même parvenus en utilisant cette méthodologie douteuse à prouver que Jésus 
n’était rien d’autre que Jules César !  (cf. Francesco Carotta in Jesus was Caesar)13. 
 

 
11 Odon, Lafontaine, « Le grand secret de l’islam » : http://legrandsecretdelislam.com/ 

12 http://www.salve-regina.com/salve/Le_myst%C3%A8re_des_origines_de_l'Islam_enfin_%C3%A9clairci 

13 https://www.amazon.fr/Jesus-was-Caesar-Julian-Christianity/dp/9059113969 
 



16 

 

 
 

—L’islam serait un phénomène postchrétien : une branche « hérétique » du christianisme issue de la 
secte des Judéo-Nazaréens : l'idée que l'islam serait une secte hérétique est très ancienne datant de 
l’époque de Jean Damascène. La nouveauté dans les travaux de Gallez, c'est d’impliquer 
l'influence de la communauté de Qumran (tradition non rabbinique et anti chrétienne). 
 
—La remise en question du rôle de la Mecque : le berceau de l'islam ne serait pas la Mecque -qui selon 
Crone, n’a probablement pas existé avant l’ère islamique ou si elle avait existé, elle n'avait pas le rôle qu'on 
lui attribue – donc selon elle,  l’origine de l’islam serait au nord de la Syrie. 
 
Gallez en suivant Crone, fait observer à titre d’exemple que le Coran interdit de chasser le poisson 
pendant les mois sacrés (C5.96). Et comme il n’y a pas de mer à la Mecque, c’est donc une preuve que 
la tribu des Quraych n’est pas au Hedjaz mais plutôt près de Lattaquié sur la côte syrienne ! Ceci est 
un exemple représentatif de la myopie intellectuelle des chercheurs révisionnistes ayant évoqué ce 
genre d’arguments. La Mecque ne serait pas « en plein désert », mais plutôt proche de la mer à 
seulement 80 km. Pourquoi alors situer les Qurayshites au nord de la Syrie, puisqu’ils ne seraient pas 
très loin de la côte ?  
D’autant plus que les exégètes du Coran expliquent que ce verset a été révélé pour autoriser la pêche 
aux tribus côtières d’Arabie. Les gens de la tribu des Banû Mudlaj de la côte du Hedjaz ont questionné 
le Prophète après que l’interdiction de chasser ait été prescrite aux pèlerins en état de sacralité. 
 
—L’immigration des Mouhadjirines : les émigrés auraient pris le chemin directement de la Syrie vers 
Yathrib « future Médine ». Des découvertes archéologiques en Syrie seraient en faveur de l’existence de 
communautés judéo-chrétiennes (Claudine Dauphin). 
 
—Projet messianiste, reconstruction du temple : le père GALLEZ se focalise sur la conquête de la 
Palestine et la construction d'une mosquée (à l’emplacement du temple) pour faire valoir l'idée d'un 
projet messianiste visant la reconstruction du temple à Jérusalem alors que les conquêtes Arabes ne 
visaient pas que la Palestine. Par ailleurs, ils ont construit également une mosquée dès qu’ils sont 
arrivés en Égypte. Un chapitre à part sera nécessaire pour analyser les témoignages d'époque de 
l'émergence de l'islam et de ses premières conquêtes14. 
 
—Le Coran a une histoire de composition, d’écriture et de réécriture : selon cette approche, le Coran a 
subi un processus de rédaction dont les premières strates remontent à des logia ou à un lectionnaire 
syro-araméen utilisé par les Nazaréens (proto-Coran, thèse de Luling reprise par Christoph 
Luxenberg). 
 
—Les Califes de l'islam auraient réalisé le plus grand complot de toute l’histoire humaine grâce à des 
scribes et des théologiens pour réécrire tout un passé fictif qui consoliderait leur pouvoir en créant 
une nouvelle religion, un lieu de culte la Kaaba, une figure prophétique, Muhammad pour faire pièce 
à Moïse et à Jésus. Ce complot grandiose impliquerait que les Califes et leurs collaborateurs auraient 
tâché d’effacer de la mémoire collective, sur un territoire aussi vaste que le proche orient. Tout ce qui 
pourrait rappeler l’immigration des Mouhadjirines de la Syrie vers Médine. Ils auraient réussi à faire 
oublier le supposé pacte entre les Judéo-Nazaréens et les Arabes convertis au proto-islam et surtout 
inventer des rites, des coutumes, de nouvelles généalogies arabes se réclamant de différentes tribus 
plus ou moins prestigieuses. Il ne s’agit pas là que de la rédaction d’un seul roman historique, mais 
d’une véritable bibliothèque forgée de toute pièce par des narrateurs zélés et hors pair. 
 
 
 

 
14 http://www.christianorigins.com/islamrefs.html 
 



17 

 

 

Le point de départ : une contradiction, une collaboration et une ingratitude   

—La contradiction15 : Selon Gallez, il existe une contradiction évidente entre les versets 51 et 82 de la 
Sourate 5. - Le verset 51:«Ô vous qui croyez, ne prenez pas pour amis les Juifs et les Nazaréens…».  

-Le verset 82: «…Tu constateras que les hommes les plus proches des croyants par l’amitié sont ceux 
qui disent: Oui nous sommes nazaréens».  

Gallez dit que d’un côté, on constate qu’il ne faut pas prendre les Nazaréens « Nassârâs » pour amis 
et de l’autre côté, ils sont considérés comme les plus proches amis des croyants. 

—La collaboration : a eu lieu avec le père Antoine Moussalli qui est un prêtre lazariste libanais, 
connaisseur à la fois des églises orientales et des musulmans, pense que le mot Nassârâs du verset 51 
a été rajouté par les scribes tardivement afin d’installer l’hostilité envers les chrétiens au sens large du 
terme et justifier ainsi la violence à l’encontre de ces derniers par les conquêtes16. 

Il faut noter, que dans le Coran le mot Massihyounes (chrétiens) est totalement absent !  Ce constat a 
conduit le Père Gallez à collaborer avec le Père Moussali pendant 07 ans (1996-2003) pour élaborer la 
thèse du « Messie et son prophète ». Deux Pères de l'Église qui collaborent pour comprendre les 
origines de l'islam, juste comme ça ! Par amour de la science et de la recherche de la vérité, qui peut 
être naïf à ce point de considérer les choses ainsi ? 

—L’ingratitude : il est opportun de noter qu’il y a un autre auteur qui revendique cette collaboration 
avec le Père Moussalli. Il s’agit d'Etienne Couvet qui affirme que c’est lui qui a travaillé le premier sur 
« La piste Judéo-Nazaréenne », qui aurait aidé Gallez à rencontrer Moussali et lui aurait parlé de la 
piste nazaréenne. Le Père Gallez lui aurait fait des remerciements par écrit sans toutefois le citer dans 
ses travaux17 ! En effet, après vérification nous avons constaté qu’Etienne Couvet a réellement évoqué 
la thèse de l’influence de courants judéo-chrétiens sur l’islam primitif dans son livre qui traite de la 
gnose universelle. A la page 55 de son livre il mentionne explicitement que le Coran serait écrit en 
Syrie par un hérétique chrétien judaïsant18.  Au fait ni Gallez, ni Couvet sont les premiers à travailler 
sur la thèse nazaréenne, celle-ci est connue depuis le 17-18ème siècle (John Tolan, F. Christian Baur). 

Quoi qu’il en soit nous rajoutons que cette thèse fait écho à un autre travail fait par le Père Joseph Azzi 
dans son livre « Le prêtre et le prophète »19. Ce livre traite de l’instruction de Muhammad par le 
prêtre "nazaréen » Waraqa b.Nawfel.  Bien entendu, il existe des auteurs arabes qui ont traité de cette 
question avec un style mille fois plus attractif sans qu’ils soient cités par les chercheurs francophones. 

 

 
15 Entretien avec Edouard-Marie Gallez réalisé par Guillaume de Tanoüarn et Romain Koller in objections - n°2 
- janvier 2006 : http://ingiagzennay.free.fr/LeMessie.pdf 
16 Précision sur les origines de l’islam, Etienne COUVET : http://www.salve-
regina.com/salve/Pr%C3%A9cision_sur_les_origines_de_l'Islam 
17 ibid 
18 La Gnose universelle, chapitre II,P 51-87 aux Éditions de chiré 1993 
19 Le Prêtre et le prophète : http://books.google.fr/books?id=kMrC5NFKmXoC 



18 

 

Nous citons à titre d’exemple « Fatrat al Takwine Fi Hayat Khatem Al Nabyyines » autrement dit « La 
Période formative dans la vie de Muhammad » du Dr KHALIL Abdul-Karim20.  

La Nouveauté dans la thèse d’Édouard M Gallez c'est le lieu d’instruction de Muhammad et/ou du 
groupe d’Arabes qui va être à l’origine de ce qu’il désigne « le proto-islam ».  

Le Père Joseph Azzi place le lieu d’endoctrinement en Arabie en utilisant de manière sélective, les 
sources islamiques dont la biographie du prophète et des hadiths.  Tandis que Le Père Gallez le place 
au nord de la Syrie en se basant sur la thèse hypercritique de Patricia Crone (Hagarism)21  et la 
toponymie des lieux établie tardivement par René Dussaud.  

Enfin, il ne faut pas oublier un article intéressant qui résume la même théorie : il s’agit de l’article de 
Jean Habib Allah  « La première dissidence chrétienne et les origines de l'islam»22. 

Quelques éléments de preuve que Jésus fut Nazaréen/Nazoréen   

—L'INRI est l'acronyme, dit titulus crucis, de l'expression latine Iesvs Nazarenvs, Rex 

Ivdæorvm généralement traduit par : « Jésus le Nazaréen, roi des Juifs » ce titulus se base sur la 

version de l'Évangile selon Jean (19: 19) : « Pilate fit graver une inscription, qu'il plaça sur la croix, et qui 

était ainsi conçue : Jésus le Nazaréen, roi des Juifs ».  

Tertullien, Eusèbe de Césarée et Épiphane de Salamine affirment que le terme Nazaréen 

constitua en réalité la plus ancienne dénomination des disciples de Jésus.  

-Eusèbe écrit : « Nazareth  sur la base de ce nom, le Christ fut appelé Nazaréen et nous qui sommes 
présentement dénommés chrétiens avons reçu dans le passé le nom de Nazaréen. » . 

-Épiphane de Salamine confirme la même appellation : « Pareillement, tous les chrétiens furent 
autrefois appelés Nazaréens. »(Notice 29 de son Panarion). 

 

L’étymologie du qualificatif « Nazaréen » 

Trois mots hébreux peuvent être à l’origine de ce terme: 

-Soit le mot nazîr (נזיר) qui signifie «consacré par un vœu», «abstinent», ce mot désigne des sortes de moines 
juifs, qui s'abstiennent de boire des boissons alcoolisées et d'avoir des rapports sexuels;  

-Ou bien du mot nètzèr (נצר) qui signifie «rejeton»; 

-Ou encore du mot notzer (נצר) qui signifie «gardien», « supporteur », «sentinelle» ou encore «fidèle».  

 

20 http://muhammadanism.com/Arabic/book/copyrt__Abd-ul-
Karim/formative_period_life_muhammad.pdf 

21 Hagarism: The Making of the Islamic World 
22 http://www.culture-arabe.irisnet.be/dissidence.htm 



19 

 

 

—Premièrement l’idée communément admise par les chrétiens est que ce mot désignerait un habitant de 
Nazareth, alors que cela ne tien sur rien, un Natzarethien peut être mais pas Nazaréen. Nazareth elle-même n’est 
cité dans aucune source primitive. Elle aurait été édifiée qu'au IVème siècle à l'intervention de la mère de 
l'empereur Constantin. Notons l’erreur de  l’auteur de l’évangile selon Matthieu (2,23) qui écrit: 

« Et [il] vint demeurer dans une ville appelée Nazareth, afin que s’accomplît ce qui avait été annoncé par les 
prophètes: «Il sera appelé Nazaréen.». La citation Il sera appelé Nazaréen ne correspond à aucune prophétie 
annoncée dans l’Ancien Testament, on pourrait la faire correspondre à Juges 13, 5 et 7, qui parle de Samson 
comme d'un nazîr, étant consacré à Dieu dès sa naissance. 

 

—Deuxièmement pour les significations « Moines », « rejetons » ou « gardiens »? 

De nombreux moines esséniens ayant pris des vœux de naziréat cette hypothèse est envisageable, mais peu 
probable car l'hébreu emploie n-tz(tzadê)-r plutôt que n-z(zayin)-r. Il nous reste donc «rejeton» ou «gardien», 
voire les deux à la fois. Donc «Rejeton», pourrait désigner ceux qui suivent le rejeton, sachant que Jésus est 
connu pour être le descendant du roi David (Isaïe 11, 1): « Or, un rameau sortira de la souche de Jessé, un 
rejeton (netzer) poussera de ses racines ». 

Mais nous pensons que le mot gardien ou supporteur correspond le plus à l’étymologie du mot Nazaréen à ne 
pas confondre avec Nazoréen.  Que signifient les mots grecs ναζωραῖος, donc nazôraios et Ναζαρηνός, donc 
nazarenos ?  La grande majorité des traducteurs estiment que ces mots sont synonymes et veulent dire nazaréen.  

 

Christologie comparative des Judéo-Messianismes et de l’Islam  

Les études récentes sur le judaïsme du premier siècle sont quasi unanimes sur un fait, le 
polymorphisme des mouvants qui en sont issus. Il serait anachronique de parler de christianisme à ce 
moment, mais de mouvements de Judéens messianistes qui ont fini par se différencier avec le temps 
et donner une église dominante et des sectes marginales reléguées au rang de groupe hérétiques. 
Toujours dans un but de simplification nous résumons la christologie de chaque groupe en fonction 
de quatre critères suivants:  

 

1—La divinité intégrale de Jésus,  

2—Sa naissance virginale, 

3 —Sa mort et sa résurrection sur la croix. 

4—Le respect total/partiel des préceptes de la loi mosaïque 

 

 

 

 

 



20 

 

 

 Divinité de Jésus Naissance 
virginale 

Sa mort sur la 
croix et sa 
résurrection 

Respect total de la loi 
(Shabbat et 
circoncision…etc) 

Nazaréens 
Groupe A 

OUI OUI OUI OUI 

Chrétiens OUI OUI OUI NON 

Nazaréens groupe 
B 

NON OUI OUI OUI 

Ébionites NON NON OUI OUI 

Cerintiens & 
Kasaïtes 

NON NON OUI OUI 

Docètes OUI OUI NON NON 

Musulmans NON OUI NON NON  
Ne respectent pas le 
shabbat par exemple 

            

Tableau n°2 : comparaison des éléments de christologie dans les groupes judéo-chrétien avec la 
conception musulmane de la nature de Jésus 

Pour notre part, nous pensons que l’islam n’est pas une hérésie nazaréenne au regard de la 
confrontation de "la christologie coranique" à la christologie nazaréenne. Nous citons ci-après, dix 
raisons suffisantes pour faire cette distinction et donc invalider totalement la thèse du Père Gallez : 

1-L’absence de sources de première main des Nazaréens, en effet, nous ne disposons d’aucun des évangiles 
cités par les pères de l’Église (Évangile selon les Hébreux, évangile des Ebionites…etc.)  

2-La christologie nazaréenne est orthodoxe dans une large mesure, donc elle ne correspond absolument 
pas à la "christologie coranique"  si l’on peut employer ce terme. La foi nazaréenne professe que le Messie est fils 
de Dieu (au regard des écrits des pères de l’Église) alors que le Coran combat ce dogme de toutes ses forces. 

3-La christologie nazaréenne prône la préexistence du Fils, comme logos selon la vision grec, le fait que le 
Coran utilise le mot « parole, kalima » cela ne signifie nullement que la "kalima" existait de toute éternité. 

4-Les Nazaréens suivaient Paul de Tarse sauf quelques groupes qui l’ont renié (les Ebionites).                   A 
noter que Paul est désigné comme le chef de fil de la secte des Nazaréens (Actes 5:24) 

5-Le Coran renferme des concepts qui se rapprochent plus du Judaïsme (Hagadah et Midrash) ce qui va 
l’encontre d’une influence nazaréenne pure. L’Ebionisme est plus proche mais ce groupe renie la naissance 
virginale du Messier, de plus il préconise le respect total de la loi Mosaïque qui est allégée dans l’islam (pas de 
Shabbat par exemple). 

6-L’absence de consensus chez les pères de l’Église sur leur dénomination et leur théologie (écrits 
lacunaires et parfois contradictoires).  

7 -L’appellation « Nassârâ » dans le Coran est très polysémique et désigne tantôt les supporteurs ayant 
soutenus le Messie tantôt ceux qui l’ont divinisé (chrétiens). 



21 

 

8-L’appelation « chrétiens » ce dit dans Acte 5/24 « christianois » ça vient de Christos en latin/grec ce qui 
correspond à Meshihemm/Messiens c’est-à-dire messianistes. Le coran ne l’emploie jamais estimant que les 
chrétiens ne suivent pas réellement le Messie. 

9-L’absence de preuves historiques de l’existence d’une communauté nazaréenne au VIIème siècle 

10-L’absence totale dans les sources islamiques, de termes désignant les sous-groupes de judéo-
chrétiens en dehors du terme Nassârâs (ébionites, El-Kasaïtes…). 

 

Pour les judéo-Nazaréens Pour les musulmans 

Jésus est fils (adoptif) de Joseph 
 

Issa n’est pas le fils de Joseph 

Jésus est le fils incarné de Dieu 
 

Issa n’est pas le fils de Dieu 

Jésus est mort sur la croix et ressuscité au 3e jour 
 

Issa n’est pas mort sur la croix 

La Torah doit être appliquée à la lettre 
 

La Torah est allégée par le Coran 

Le Temple de Jérusalem doit être reconstruit Le Coran n’ordonne pas la reconstruction 
du temple 

Tableau n°3 : la conception judéo nazaréenne de Jésus versus conception coranique d’Issa 

Que des Judéo-chrétiens ont pu rencontrer des musulmans, certainement ; que certains soient 
devenus musulmans, pourquoi pas. Mais jamais les Judéo-Nazaréens (orthodoxes) n'auraient pu 
accepter les préceptes du Coran qui nie complètement la divinité de Jésus.  

 

Quid à l’interpolation du mot Nassârâ/Nazaréens dans le Coran 

Sur la base d’une double constatation du père Moussali, le disciple Gallez pousse sa recherche plus 
loin pour postuler que le mot Nassârâ dans le Coran est rajouté tardivement lors du processus 
rédactionnel. Dans le cadre d’une nécessité politico-religieuses, sous l’autorité califale, après la 
supposée rupture des Arabes avec la secte judéonazaréenne qui était à l’origine du proto-islam.  
Résumons ci-dessous, la justification Moussali/Gallez : 

1-La rupture de rythme /rime à la psalmodie du Coran 5:51: 

C’est la première constatation du père Moussali qui a soulevé une supposée rupture de rythme causé 
par l’ajout tardif (interpolation au IXe) du mot Nassârâ au verset 51 de la sourate 5. 

Le père Antoine Moussali  écrit : « Lorsqu’on psalmodie le verset 51 [sourate 5, « Le Banquet »], on se rend 
compte immédiatement que la mention des « chrétiens » (wa-n-Nassârâ, et les «Nassârâ ») vient rompre 
complètement le rythme du phrasé » et que ce serait un ajout tardif des commentateurs du IXème siècle qui 
ont mis la dernière main au texte définitif du Coran  

Source: Interrogations d’un ami des musulmans, in COLL., sous la direction d’Annie Laurent, vivre avec 
l’Islam ? Réflexions chrétiennes sur la religion de Mahomet, Paris, éd. Saint-Paul, 1996 / 3e éd., 1997, 
Versailles, p.235-240). 



22 

 

 

2-La supposée contradiction formelle entre les versets Coran 5 : 51 et 82. 

« Ô les croyants ! Ne prenez pas pour « alliés/amis »  les juifs et les Nassârâ : ils sont « alliés/amis » les uns 
des autres » (Coran 5:51) 

De l’autre côté, on peut lire plus loin : « Tu trouveras que les  "amis" les plus proches des croyants sont ceux 
qui disent : Nous sommes Nassârâ » (Coran 5:82). 

Le père Moussali,  pense que le problème se situe au verset 51, car comment peut-on prétendre que 
les Juifs et les Nassârâ/chrétiens sont amis ou alliés “les uns des autres” ?   
 
Sans parler de la rupture du rythme à la psalmodie du verset en question. Le déséquilibre causé par 
l’interpolation disparaissait si l’on omet “et les Nassârâ ” (wa al-nassârâ).  
 
Le texte rééquilibré par l’omission du mot Nassârâ sera le suivant:  
« Ô les croyants ! Ne prenez pas pour "alliés/amis" les juifs, ils sont "alliés/amis" les uns des autres » 
(Coran 5:51) 
 
Selon  Gallez le verset redevient plus clair, cohérent et supprime la contradiction avec le verset 82. 

Il est curieux de vouloir résoudre une incohérence (celle de considérer les juifs comme alliés des 
Nassârâ) par un truisme qui consiste à dire que les juifs sont alliés les uns des autres ? [Les Juifs sont 
alliés des Juifs !]. Alors qu’en réalité le mot Waliy/Awliya, est polysémique peut certes désigner amis, 
alliés, mais aussi un sens péjoratif où l’on se tient les uns [contre] les autres. Par ailleurs invoquer une 
rupture de rythme est un argument subjectif qui ne convainc pas tous les arabophones, il suffit 
d’écouter le passage en question pour constater son harmonie globale. 

Quoi qu’il en soit, d’un point de vue codicologique, l’hypothèse d’une interpolation tardive est 
totalement mise en défaut par l’analyse des textes les plus anciens qui nous sont parvenus, à savoir le 
codex de Sanaa‘. Le sous-texte du palimpseste témoigne d’une tradition écrite encore plus ancienne, 
probablement datant de la première moitié du premier siècle de l’hégire selon les analyses 
philologiques et au carbone 14. Le DAM 01-27.1 a été analysé par AMS au laboratoire de l'Université 
d'Arizona par Sadeghi et Bergmann et daté entre 614 CE à 656 CE à 95%23. Le manuscrit est composé 
d’un grand nombre de folios, il est possible de les retrouver sur internet, une édition en PDF du CD 
de l’UNESCO est en libre téléchargement.  

Ces folios sont très anciens, les plus anciens datent de la moitié du 7e siècle. Un grand nombre de ces 
folios sont des palimpsestes, ils permettent de mettre en avant un travail d’écriture et de réécriture. 
Ainsi l’étude de la couche inférieure nous permet d’accéder à une version plus ancienne du texte afin 
de vérifier la présence de variantes ou d’interpolations. Une étude pointilleuse de ces manuscrits a 
été faite aux USA par des universitaires de Standford et de Harvard. Il s’agit du travail rigoureux et 
systématique réalisé par Behnam SADEGHI et Mohsen GODARZI publié sous le titre «  Sanaa  and 
the origins of the Quran » aux éditions Guyter 201224. 

 
23  B. Sadeghi & U. Bergmann, "The Codex Of A Companion Of The Prophet And The Qurʾān Of The Prophet", 
Arabica, 2010, Volume 57, Number 4, pp. 348-354. 
 
24 https://archive.org/details/110978941Sanaa1AndTheOriginsOfTheQurAn/mode/2up 
 



23 

 

 

Trois folios du texte inférieur du manuscrit de Sanaa’ nous permettent de constater la présence du 
mot Nassârâ dans les plus anciennes versions du Coran. 

—Premier folio : Bonhams 2000 Verso 1 

Ligne 14/Verset 52/ chapitre 5/ Sourate al-ma’ida  

Ici le terme Nassârâ est écrit sous la forme [نصارى/ن�ى]. La voyelle longue en milieu de mot n’est pas 
marquée, mais il existe bien un ya’ à la fin du mot, ce qui souligne bien l’emploi de la forme désignant 
les disciples de Issa/Jésus. 

 

—Deuxième folio : 6B2 

Ligne 12/Verset 30/ chapitre 9/ Sourate al-tawbah 

Dans le présent folio, le terme Nassârâ n’est pas clairement visible, comme on le voit ici [ ا � � رى ] 

Il est difficile de lire le mot Nassârâ dans ce cas précis, cependant l’ensemble des versets présents nous 
permettent d’identifier qu’il s’agit bien des Nassârâ.  

Cependant l’on peut constater encore, la présence du ya’ à la fin du mot est présente. Ce qui signifie 
qu’il est encore question du mot [ن�ى]. 

 

—Troisième folio : 7A3 

Ligne 5/Verset 17 /chapitre 22/ Sourate al-Hajj.  

Ce folio ne présente pas le ya’ de Nassârâ, cependant nous pouvons clairement observer un espace 
entre le « r /ر »  et le  « waw/و »  suivant le mot "Nassârâ".  

Cette espace permet de deviner l’existence d’une lettre à cette place, or selon le terme, seul le mot 
chrétien peut avoir cette place, car le verset dit :  

« Certes, ceux qui ont cru, les Juifs, les Sabéens, les Nassârâ, les Mages et les associateurs, Allah 
tranchera entre eux le jour du jugement, car Allah est certes témoin de toute chose. » 

Dans le cadre de ce verset, il est évident que seul le sens de chrétiens est acceptable ainsi, la présence 
de du schème (نصارى) dans la couche inférieure démontre bien qu’une interpolation tardive est 
impossible.  

À travers ces trois folios du manuscrit de Sanaa’ nous pouvons affirmer que le texte inférieur  marque 
la présence du terme Nassârâ dès le début de la rédaction du Qur’an.  

Par ailleurs il faut noter ici que l’un des versets présents est le Coran 9 :30 

« Les Juifs disent: «ʿUzayr est fils d’Allah» et les Nassârâ disent: «Le Messie est fils d’Allah». Telle est leur 
parole provenant de leurs bouches. Ils imitent le propos des mécréants avant eux. Qu’Allah les anéantisse! 
Comment s’écartent-ils (de la vérité)? ». 



24 

 

La présence de ce verset dans la sous-couche du palimpseste du folio 6B démontre deux choses :  

1- En aucun cas, le mot Nassârâ ne peut être une interpolation tardive qui serait rajoutée, selon Gallez, 
après chaque mention des juifs; en effet, dans ce cas précis, car s’agit d’un point de similitude entre 
les deux communautés, chacune a pris un personnage comme fils de Dieu.  Nous ne discutons pas ici, 
du bien-fondé ou non de l’affirmation coranique au sujet de l’appellation  ‘Uzayr par les juifs « fils de 
Dieu », car cela nous éloignera de notre propos. 

2- Que les premiers musulmans reprochaient aux Nassârâ de prendre Issa/Jésus comme fils de Dieu 
est incontestable d’après nos trois exemples, par conséquent le mot Nassârâ peut designer soit les 
chrétiens de l’Église romaine soit les Nazaréens du groupe B qui divinisent Jésus (cf. tableau n°2). 

Au sujet de l’apparente contradiction des versets 5 et 82 de la sourate 5   

En réalité il n’y a pas de contradiction entre les versets suscités, l’apparente contradiction est liée à 
des subtilités inhérentes à la langue coranique, des nuances qui échappent au Père Gallez et même à 
l’arabophone Antoine Moussali. Ce que l’on peut comprendre d'autant plus que des arabophones 
lettrés n’en font pas attention.  Il aurait fallu attendre les travaux novateurs de Muhamed Shahrur 
pour s’en rendre compte (Le Kitab et le Qura’an vers une nouvelle lecture).  Dans les versets 51 et 82 de la 
Sourate 5, Dieu exhorte les croyants à se méfier des Nazaréens ne respectant la loi et les prophètes et 
constater que ceux qui sont enclins à l'amitié sont ceux qui affirment être les vrais Nazaréens, les 
véritables disciples fidèles à Jésus.  Il est à noter que le Coran n’emploie pas de synonymes, sources 
de confusion même chez les arabophones. Nous résumons dans le tableau ci-dessous les principaux 
groupes religieux cités dans le Coran selon une approche méta textuelle (dont le développement 
dépasse le cadre de cet article). 

 

 Tableau n°4 : les différents groupes religieux cités dans le Coran © Ahmed Amine 

Traduction du sens  Phonétique Terme en arabe 

Les gens n’ayant reçu aucune Écriture al-Ummyûn  الأميون

Les Juifs ou plutôt Judéens al-Yahûd اليهود 

Les Judaïsants ou convertis al-lizina-Hâdou الذين هادوا 

Ceux qui ont reçu l’Écriture au sens large (juifs, 
chrétiens, sabéens, manichéens…etc.) 

al-lazina-Utou al-Kitab الذين أوتوا ال�تاب 

Ceux qui ont reçu une partie de  l’Écriture al-lazina-Utou-Nassibann 
mina al-Kitab 

�ا�   من ال�تاب الذين أوتوا نص

Ceux à qui Dieu a donné le don de 
l’interprétation de l’Écriture = les gens du 
rappel = les Docteurs de la loi 

al-lazina-ataynahoum-al-
Kitab =  Ahl-al-Zikr 

أهل  = الذين ات�ناهم ال�تاب
الذكر 

Les gens de l’Écriture = ceux attachés à 
l’écriture  

ahl-al-Kitab أهل ال�تاب 

Les Nazaréens  al-Nassârâ النصارى 

Les Nazaréens « unitariens »   et                                   
Les Ebionites 

al-lazina-Qallu-inna-
Nassârâ 

 الذين قالوا إنا نصارى

Les Sabéens, mandéens al-Sabeen / Al-Sabea   &  الصابئ)'

Les zoroastriens  al-Majous المجوس 

Les Associateurs : les chrétiens  et                    
Les  Nazaréens « orthodoxes » 

al-lazina-Ashrakou 

al-Moushrikoun 

كوا   الذين أ/.

Les croyants  

(en la prophétie de Muhammad) 

al-lazina-Amanou  

(bi Muhammad) 

 ب6بوة محمد)  الذين أمنوا ( 

Les recouvreurs, négateurs de la vérité 
(prophétie de Muhammad….etc) 

al-lazina-Kafarou ع;  الذين غطوا - الذين كفروا
نبوة محمد)  ( الحق

 



25 

 

 

Et pour une meilleure compréhension des termes, il n’y a pas mieux qu’un schéma synthétique :  

 

© Ahmed Amine 

NB : Le schéma ci-dessus ainsi que les tableaux présentés précédemment, résumant nos différentes lectures sur 
le sujet, la justification sera apportée dans un ouvrage en préparation. 

 
Une fois que nous avons fait la différence entre les mots Nassârâ « les Nazaréens » et allazina-Qallo-
inna-Nassârâ, autrement dit ceux qui affirment être « les vrais Nazaréens », c'est-à-dire les véritables 
disciples du Messie Jésus25. Il ne reste plus de place à la contradiction soulevée par Gallez.   
 
Ainsi la lecture non sélective du verset 5 : 82 dans son bloc sémantique confirme notre analyse 
holistique qui s’adresse à un auditoire concerné par les débats entre les différents groupes qui 
prétendent tous être les authentiques suiveurs du Messie.  Nous allons à présent prendre le bloc 
sémantique allant du verset 77 à 85 : 
 

 
25 Même de nos jours il existe des mouvances qui se réclament du véritable Nazaréisme : comme Netivo Olam 
https://netivotolam.be/ et en face : http://talmidyeshoua.blogspot.com/p/articles.html 
 



26 

 

Dis: « Ô gens du Livre, n’exagérez pas en votre religion, s’opposant à la vérité. Ne suivez pas les passions des gens qui se sont égarés 

auparavant, qui ont égaré beaucoup de monde et qui se sont égarés du chemin droit. * Ont été maudits ceux qui ont mécrus parmi 

les fils  d’Israël, par la bouche de David et d’Issa fils de Mariam, parce qu’ils désobéissaient et transgressaient *  Ils ne s’interdisaient 

pas les uns aux autres ce qu’ils faisaient de blâmable. Comme est mauvais, certes, ce qu’ils faisaient ! * Tu vois beaucoup d’entre eux 

s’allier aux Mécréants [Païens]. Comme est mauvais, certes, ce que leurs âmes ont préparé, pour eux-mêmes, de sorte qu’ils ont 

encouru le courroux d’Allah, et c’est dans le supplice qu’ils éterniseront. *  S’ils croyaient en Allah, au Prophète et à ce qui lui a été 

descendu, ils ne prendraient pas ces mécréants pour alliés. Mais beaucoup d’entre eux sont pervers.* Tu trouveras certainement que 

les Juifs et les Associateurs [chrétiens] sont les ennemis les plus acharnés des croyants. Et tu trouveras certes que les plus disposés à 

aimer les croyants sont ceux qui disent : « Nous sommes Nassârâ». C’est qu’il y a parmi eux des prêtres et des moines, et qu’ils ne 

s’enflent pas d’orgueil *   Et quand ils entendent ce qui a été descendu sur le Messager, tu vois leurs yeux déborder de larmes, parce 

qu’ils ont reconnu la vérité. Ils disent : « Ô notre Seigneur ! Nous croyons : inscris-nous donc parmi ceux qui témoignent [de la 

prophétie de Muhammad] * Pourquoi ne croirions-nous pas en Allah et à ce qui nous est parvenu de la vérité [Le Coran]. Pourquoi 

ne convoitions-nous pas que notre Seigneur nous fasse entrer en la compagnie des gens vertueux ?» * Allah donc les récompense 

pour ce qu’ils disent par des Jardins sous lesquels coulent les ruisseaux, où ils demeureront éternellement. Telle est la récompense des 

bienfaisants. 
 

 
Ce ne sont donc pas tous les « Nassârâs/Nazaréens » qui sont visés ci-haut, mais uniquement « ceux 
qui affirment être les vrais Nazaréens » et qui ont reconnu la prophétie de Muhammad car la suite 
des versets montre qu’ils ont cru au point leurs yeux débordent de larmes à l’écoute des versets 
Corniques.  Donc, pris dans leur contexte textuel et en prenant la peine de bien les lire, il est aisé 
d'affirmer qu'il n'existe pas de contradiction entre les deux versets en question. 

Le Coran traite d’hérétiques ces deux groupes issus des Nazaréens primitifs, que ce sont les 
Nazaréens (proto-chrétiens) ayant suivi les enseignements de Paul (abondant de loi et de la 
circoncision). Rappelons ici que les véritables Nazaréens sont ceux respectaient la loi et les prophètes 
et ne divinisaient pas le Messie, en ce sens le Coran est plus proche de la chronologie historique (cf. 
schémas en introduction). 

N'oublions pas qu’on attribua cette déclaration à Jésus dans l’Évangile selon Mathieu 5 :18-19 :  

 

« Car, je vous le dis en vérité, tant que le ciel et la terre ne passeront point, il ne disparaîtra pas de la loi un seul 
iota ou un seul trait de lettre, jusqu'à ce que tout soit arrivé. Celui donc qui supprimera l'un de ces plus 
petits commandements, et qui enseignera aux hommes à faire de même, sera appelé le plus petit dans 
le royaume des cieux ; mais celui qui les observera, et qui enseignera à les observer, celui-là sera appelé grand 
dans le royaume des cieux, Car, je vous le dis, si votre justice ne surpasse celle des scribes et des pharisiens, vous 
n'entrerez point dans le royaume des cieux ».  

 

 



27 

 

III/ Les éléments fondamentaux de la thèse  
 
Si l’on étudie de près la thèse de Gallez, on s’aperçoit qu’elle repose sur un élément fondamental, à 
savoir l’idée d’une immigration des présumés judéo-nazaréens de la Syrie vers Médine en Arabie.  
 
Cette idée se base d’après la théorie avancée par Patricia Crone et sans laquelle cette thèse n’aurait 
rien apporté de nouveau comme nous l’avons souligné plus haut. Cette immigration supposée sur la 
base de traces archéologiques et d’une toponymie témoignant de l'existence d'une communauté arabe 
Qoraychite au nord de la Syrie. S'il s'avère tout à fait plausible que des Arabes aient pu immigrer de 
l'Arabie vers la Syrie pour le commerce. L'immigration dans le sens inverse reste hypothétique car 
aucun argument archéologique ou témoignage historique ne viennent corroborer cette hypothèse. 
 
Par ailleurs il faut noter Patricia Crone est revenue en partie sur sa thèse notamment dans deux 
articles : le premier article, publié en 2007 : « Qurays and the Roman army: Making sense of the 
Meccan leather trade»26 et le deuxième a été publié en 2008: « What do we actually know about 
Muhammad? »27  
 
En effet, depuis 2007, Crone admet l'existence d'un site préislamique, en effet, elle n’a plus vraiment 
le choix avec les découvertes archéologiques récentes, notamment les graffitis qui témoignant de 
l’existence des chemins du Pèlerinage à la Mecque. En plus de cela, il faut noter que même son maître 
John Wansbrough ne l'a pas suivi dans son hypothèse, pourtant chef de file de l'école hypercritique.  
 

 
L’argument du silence archéologique sur la Mecque 
 

L’argument du silence est souvent mis en avant par les polémistes, il s’agit de dire qu’il n’existe 
aucune trace archéologique au Hedjaz en faveur de son passé islamique. Nous répondons à ceci est 
d’un point strictement archéologique, cette affirmation ne sera vraie qu’après réalisation de fouilles 
par des professionnels qui n’ont aucun conflit d’intérêt avec les autorités Saoudiennes. Par ailleurs, il 
n’est pas exact de dire qu’il n’existe—dans l’absolu— aucune trace archéologique à la Mecque par 
exemple, car il existait des vestiges archéologiques bien documenté photos archivées avant leur 
destruction par les autorités Saoudiennes pour de raisons dogmatiques (ou présentées ainsi).  

En effet, la destruction des tombeaux fait partie de la doctrine Wahhabite qui considère que la 
vénération des Saints comme un acte d’associationnisme qui annule l’unicité de Dieu (Tawhid).           
Nous présentons dans la page suivante, quelques photos d’archive des tombeaux présentés comme 
ceux des compagnons du Prophète dont celui de sa première épouse Khadija. Nous avons également 
des photos de la demeure du prophète, celle attribuée à Khadija. Bien entendu, ces traces n’ont pas 
été expertisées par des archéologues pour que nous puissions affirmer qu’ils remontent réellement au 
premier siècle de l’hégire.  Nous les présentons à titre informatif, afin de montrer qu’il existe des traces 
archéologiques à la Mecque et ses alentours (village d’Ashma par exemple) en dépit d’une datation 
qui reste incertaine.  

 

 
26 « Qurays and the Roman army: Making sense of the Meccan leather trade», Bulletin of the School of Oriental 
and African Studies 70, n°1, 2007, pp 63-88 
27 https://www.opendemocracy.net/faith-europe_islam/Muhammad_3866.jsp 
 



28 

 

 

 

 

 

Excavation de la Maison attribuée à Khadija28 

 
28 Pour plus de photos consulter ce : https://alomgir.wordpress.com/2008/08/15/house-of-our-beloved-
prophet-mohammad-saw/ 



29 

 

 

 

 

 

 

Le cimetière d’al-Mu‘la attribué aux Banu Hâshim d’où l’appellation cimetière d’Abu Tâlib 

 

 

 

 



30 

 

 

 

 

 

 

Vestiges archéologiques dans le village d’Ashama à al-Qunfudah au sud de la Mecque 

N.B : tous les vestiges présentés ci-haut n’ont pas été analysé par les archéologues, en 
conséquence ces photos n’ont pas une valeur documentaire et ne permettent pas d’attester de 
l’historicité la ville sainte de l’islam et ses alentours avant le VIIème siècle. 



31 

 

 
 
 

Au sujet du silence des sources historiques sur la Mecque 
 

—Présentation historique habituelle 

La Mecque est mentionnée par Ptolémée, le nom qu'il lui donne nous permet de l'identifier à une 
fondation sudarabique, créée autour d'un sanctuaire.  Outre le témoignage de Claudius Ptolémée (90-
168), on peut aussi faire référence aux écrits de l'historien grec Diodore de Sicile(1er siècle av.-c).  
 
Nous ne rentrerons pas dans le détail du débat concernant « Macoraba » de la carte de Ptolémée qui 
reste sujet à controverse.  

 
On peut admettre qu’il ne va pas de soi  que « Macoraba » correspond « Macca » en raison de l’erreur 
d’emplacement de la première sur la carte par rapport à la Mecque actuelle, mais on peut envisager 
que Ptolémée aurait pu être approximatif. Quoi qu'il en soit, il mentionne bien une autre localité du 
nom de « Lathrippa » qui ne peut être autre que « Yathrib ou Médine ». Dans ce cas là que peut être 
Macoraba si ce n’est Macca ? 
 
 

 
Ci-haut un zoome sur la fameuse carte de Ptolémée  

 

 

Jacqueline Chabbi, Professeur à l'université Paris VIII-Saint-Denis indique : « La Kaaba mecquoise 
fut édifiée à une époque indéterminée, peut-être vers la fin de la période romaine. Ptolémée, 
géographe grec alexandrin du IIe siècle apr. J.-C., connaît la ville sous le nom de Macoraba.  Ce nom 
d'origine sémitique certaine, signifie probablement le « lieu du sanctuaire » pour indiquer que s'y 
trouve – comme ailleurs en Arabie – un espace sacré, porteur de divers « interdits », autrement dit un 
Haram.  

 
Du fait de son étymologie qui ramène par inversion au mot baraka, le nom Ptolémée de Macoraba 
suggère que ce lieu sacré ait été relié à la présence d'une eau pérenne, qui se serait conservée durant 
les périodes de pire sécheresse, dans un ou dans plusieurs puits. La baraka combine en effet la notion 
de bénédiction avec celle de la présence d'une eau d'origine pluviale, condition essentielle de survie 
pour les populations de ces zones arides »29. 

 
29 http://www.clio.fr/BIBLIOTHEQUE/Aux_origines_de_La_Mecque_le_regard_de_l_historien.asp 



32 

 

 

 

—Le problème de l’historicité de la Mecque du point de vue de la critique radicale 

L’argumentaire des tenants de " la non historicité de la Mecque" initiée par Crone et reprise par 
Yehuda D.Nevo, Gallez et bien d’autres, se base essentiellement sur deux principes : 

—Ecarter les données de la tradition, car jugée trop tardive et peu fiable. 

—Abuser de l’argument du silence des sources : "l’absence de mentions équivaut à la non historicité". 

Crone écrivait à ce propos : « […] de Qoraysh et de leur centre commercial (La Mecque), écrit-elle, on ne trouve 
aucune mention, que ce soit en grec, en latin, en syriaque, en araméen, en copte ou en tout autre littérature 
composée en dehors de l'Arabie avant l'époque des conquêtes. Ce silence est frappant et significatif. Il l'est 
tellement qu'on a essayé d'y remédier […]»30.  

Donc l’argument principal est l’absence de citations de La Mecque chez des chroniqueurs prolixes comme 
Procope et chez les ecclésiastiques syriaques qui auraient dû la mentionner. Après avoir souligné le silence des 
sources, Crone s’est attelée ensuite à déconstruire, les allusions qu’on peut trouver ici et là, au sujet d’un 
sanctuaire sacré qui se situait en Arabie.   

Il s’agit principalement de l’expression de Pline « Dabanegoris » région 31  ou encore « Macoraba » de 
Ptolémée32, une appellation qui est supposée refléter le port de Macoraba (portus Mochorbae) de Pline, identifié 
comme Jeddah (le port est situé à environ 78 km de La Mecque).   

Notons que Crone a reçu une critique assez sévère de la part de Robert B. Serjeant33.  Nous citons ci-dessous, 
un exemple significatif de cette virulence : « […] Le travail n'est pas seulement anti-islamique, mais également 
anti-arabe. Ses fantasmes superficiels sont si ridicules que, d'abord, on se demande si c'est juste une "farce", 
une "pure parodie" ... Étant donné que les auteurs professent être des historiens de l’islam, ils sont tristement 
hors sujet avec la recherche contemporaine sur l'islam ... ennuyeux piège de l'histoire ... humeur prétentieuse 
[…] ». 

Si l’on faut une table rase de toute la littérature islamique et postuler qu'elle est foncièrement 
légendaire et non fiable sous prétexte qu'elle est écrite tardivement est une méthode très douteuse 
pour un historien qui se respecte. Comment tenir une telle position quand l'on sait que nous 
possédons des textes de la fin du premier siècle de l'Hégire ?  

 Si on généralise cette méthode au christianisme et au Judaïsme, on peut tout nier, ce n’est pas sérieux 
comme approche et ça ne tient pas debout devant les preuves (cf. Travaux de Nabia Abbott, Harald 
Motzki, John Burton, A. Goerke ...etc)34. 

 
30 Crone & Cook. (1978), Meccan trade and the rise of Islam, Oxford, Basil Blackwell, p.134 
31 Histoire naturelle, VI, p.150 
32 Géographie, VI, 7, p.32 
33 R. B. Serjeant, «Meccan Trade and the Rise of Islam: Misconceptions and Flawed Polemics», Journal of the American 
Oriental Society 110, n° 3, 1990, pp. 472-486: https://fr.scribd.com/document/148684608/Meccan-Trade 

34 Nabia Abbott, Etudes des Papyrus de la littérature arabe : 
https://oi.uchicago.edu/sites/oi.uchicago.edu/files/uploads/shared/docs/oip76.pdf  

 



33 

 

 

—La rétraction partielle de Patricia Crone  

Contrairement à ce que voulait nous faire croire Gallez, Gibson et ceux qui les suivent. ; Patricia Crone a 
réellement nuancé sa thèse sur le commerce mecquois depuis qu’elle a pris connaissance des travaux de Peter 
S. Welles, publiés dans un ouvrage intitulé « The Barbarians Speak, How the Conquered Peoples Shaped Roman 
Europe » ; aux éditions de de la prestigieuse université de Princeton en 1999, soit huit ans avant la publication 
de l’article de Crone de 200735.   

La nouveauté proposée par Peter Wells est l’implication d’un facteur déterminant qui n’avait pas été pris en 
compte par Crone et Cook. Il s’agit des besoins importants de l’armée byzantine dont des immenses légions 
étaient installées dans les provinces romaines du moyen orient, c'est-à-dire, l’actuelle Arabie du Nord et le Sham, 
selon l’appellation des Arabes qui inclut : la Jordanie, la Syrie et la Palestine.  

La question initiale posée par Wells, était la suivante : « les Qurayshites auraient-ils pu acquérir, la richesse et 
les compétences en logistique, en fournissant à l'armée romaine en Syrie, ses besoins en cuir et autres produits 
pastoraux ? ».  Patricia Crone a publié deux articles où l’on constate qu’elle a réellement revue sa position, par 
rapport à l’importance du commerce mecquois, sans pour autant le remettre complètement en question.  

-Le premier article a été publié en 2007: « Quraysh and the Roman army: Making sense of the Meccan leather 
trade» publié dans le Bulletin of the School of Oriental and African Studies 70, n°1, 2007, p63-88. 

-Le deuxième article date 2008: « What do we actually know about Muhammad? »36.  

Par ailleurs, il est à noter que Guillaume Dye confirme la nouvelle position de Patricia Crone, par rapport au rôle 
du commerce mecquois et par la même occasion sur l’existence historique de Muhammad lors une revue 
critique37 de l’ouvrage collectif publié sous la direction d’Angélika Neuwirth sous le titre « The Quran in 
Context »38. Il a même évoqué la mention de la Mecque dans les sources préislamiques. En faisant 
référence particulièrement aux « Ethniques d’Étienne de Byzance », où l’on trouve une phrase qui 
pourrait se référer à la Mecque "Μάκαι θνο μεταξ Καρμανικαραβί "39. 

 
—Les témoignages historiques externes sur le pèlerinage « le Hajj »40 : 

-La chronique de Khuzistan (environ 660 CE) 

Le chroniqueur mentionne le "Dôme d'Abraham ( ܕܐ��ܗܡ ����ܗ  /qwbth d-ʾabrhm)" et note que les Arabes 
affirment qu'Abraham "a construit cette place du « Dôme » pour le culte (

�ܬ� /SGDT ʾ ) de Dieu et pour 
l'offrande de sacrifices." Il ajoute plus loin qu’ils (les Arabes) adorent là-bas à l’honneur d’Abraham le père et 
le chef (patriarche) de leur peuple41. 

 

 
35 Patricia Cron.(2007), «Qurayš and the Roman army: Making sense of the Meccan leather trade» ,Bulletin of the School 
of Oriental and African Studies  70, n° 1, pp. 63-88 
36 https://www.opendemocracy.net/faith-europe_islam/mohammed_3866.jsp 
37https://www.academia.edu/4287472/Le_Coran_et_son_contexte._Remarques_sur_un_ouvrage_r%C3%A9c
ent 
38 The Quran in Context. Historical and Literary Investigations into the Qurɛānic Milieu, Angelika Neuwirth, Nicolai 
Sinai, and Michael Marx, Leiden, Boston: Brill (Text and Studies on the Qurān 6), 2010, 864 pages. 
39 Source : « Stephani Byzantii Ethnicorum quae supersunt », Ed. Meineke, Berlin, 1849, p.427  
40 Nous remercions le Dr Sean Anthony pour ses indications à propos de ces témoignages externes sur le Hajj. 
41 R. Hoyland, Seeing Islam as Others Saw it : a Survey and Evaluations of Christian, Jewish and Zoroastrian Writings 
on Early Islam, Darwin Press, 1997. Une somme extrêmement détaillée sur l’ensemble des sources non-musulmanes des 
deux premiers siècles de l’Islam. 



34 

 

-Le témoignage d’Anastase de Sinaï (660-690 CE) 

Ce texte écrit en grec est probablement l’un des plus importants témoignages négligés par les chercheurs, comme 
l’affirme Dr Sean Anthony, islamologue contemporain de l’université de l’Ohio, département des études du 
proche orient42. La partie qui nous intéresse dans cet écrit est l’histoire d’un prisonnier chrétien qui a été pris 
comme captif par les hagarènes (musulmans), à l’endroit ou ceux qui nous tiennent en esclavage « ont la pierre 
et l’objet de leur culte ». Par la suite le captif, raconte comment « ils ont sacrifié à cet endroit-là d’innombrables 
moutons et chameaux »43. 

-Le témoignage de Jacques d’Édesse dans sa quatrième lettre au Jean le Stylite  

Dans une lettre que Jacob d’Édesse a envoyée à Jean le Stylite. Il évoque l’orientation de la prière des juifs et 
des musulmans, cette orientation est décrite comme suivant grosso modo, les points cardinaux, mais avec 
l’intention, de viser les lieux sacrés respectifs : « […] Votre question est vaine… car ce n’est pas vers le sud que 
prient les Juifs, ni d’ailleurs les musulmans (hagarènes). Les Juifs qui vivent en Égypte, tout comme les 
musulmans, ainsi que je l’ai vu de mes propres yeux et vais maintenant l’établir pour vous, priaient vers l’Est, 
et le font toujours, tous -les juifs vers Jérusalem et les musulmans vers la Kaaba. Et les juifs qui sont au sud 
de Jérusalem prient vers le Nord. Et ceux du pays de Babel, à Hira et Bassorah, prient vers l’Ouest, et les 
musulmans qui sont là (ceux de Babel) prient vers l’Ouest, en direction de la Kaaba. Et ceux qui sont au sud de 
la Kaaba prient vers le Nord, en direction de ce lieu. Ainsi, de ce qui a été dit, il est clair que ce n’est pas vers 
le sud que juifs et musulmans de Syrie prient, mais vers Jérusalem ou la Kaaba, le lieu ancestral de leur peuple 
[…] »44.  

-Un papyrus arabe (86-99 AH / 705-717 CE) de l’institut oriental de Chicago (17653) 
La Papyrologue Petra Sipesteijs l’a publié dans un article intitulé « An Early Umayyad Papyrus Invitation for 
the Hajj»45 où elle a fait la description et l’analyse d’une lettre du prince Umayyade Shal Ibn ‘Abd al-Aziz qui 
contient une invitation à un certain ‘Uqbah Ibn Muslim pour participer au pèlerinage (al-Hajj). 

 

Le Papyrus Arabe de l’institut oriental de Chicago 

 
42 https://osu.academia.edu/SeanAnthony 
43 Anastasius Sinaita, Questiones 20, PG LXXXIX.512 A, in Flusin 1991. p.404-405, cite dans “The Cambridge Ancient 
History”  Ed Averil Cameron et al 2000  p.803 
44 Hoyland R.G.(1997), Seeing Islam as others saw it, a survey and evaluation of Christian, Jewish and Zoroatrian 
writings on early Islam, Darwin Press Princeton, p.160-67. Crone & Cook(1977), Hagarisme, op.cit., p173, note 30 
45 https://www.journals.uchicago.edu/doi/abs/10.1086/677240 



35 

 

 

-Un graffiti arabe daté de 91H /710 CE 

C’est au mois de Dhul-Qia’da qu’un certain Makhled Ibn Abi Makhlad a écrit une prière pour implorer le 
pardon de Dieu et pour que son pèlerinage soit accepté. L’inscription se trouve près de Tabuk au nord de la 
Mecque. 

 

 

Un graffiti arabe daté de 91H mentionnant le Hajj 

En évoquant les graffiti islamiques du premier siècle de l’hégire, nous signalons les travaux de Juan Cole, 
historien de l’université du Michigan. Cependant, nous avons été surpris qu’il n’ait publié aucune de ces 
inscriptions de l’érudit Saoudien M. Abdullah Alruthaya Almaghthawi46dans son livre intitulé « Muhammad. 
Prophete of Paece amid the clash of Empires ». Car il a publié un article47 consacré aux graffiti juste avant la 
publication de son livre aux éditions Nation Books en 2018. 

Quelques remarques concernant l’historicité de la Mecque 

Les témoignages précités ne laissent aucun doute sur la réalité du pèlerinage et de l’existence historique du 
sanctuaire de la Kaaba même si ces témoignages ne précisent pas sa localisation géographique exacte. 

En l’état actuel de la recherche, il nous parait difficile de nier totalement l’historicité de la Mecque en l’absence 
d’une mission archéologique indépendante qui entame des fouilles dans cette ville. 

Julien Christian Robin fait remarquer, que l’absence de la mention de la Mecque dans les documents d’avant le 
VII ème siècle n’est pas significative, puisque cela ne permis pas d’affirmer qu’elle n’ait jamais auparavant. Il 
rajoute ensuite « qu’il n’y a aucune raison de douter de l’existence d’un sanctuaire et d’une petite bourgade à 
La Mecque dès le début du V ème siècle ». Il considère au contraire que « les thèses prétendant que La Mecque 
n’existe pas avant l’islam relèvent davantage de la polémique idéologique que de l’histoire »48. 

Notons enfin une étude exhaustive sur la Mecque réalisée par David Ian Morris que nous avons publié sur notre 
site internet bien qu’elle ne soit pas favorable à l’histoire officielle49. 

 
46 Erudit Saoudien intéressé par les inscriptions islamiques du premier siècle, qu’il publie sur Twitter : 
https://twitter.com/mohammed93athar 
47 https://www.juancole.com/2018/08/inscriptions-prophet-history.html 
48 Ibid. 
49 https://www.ahmedamine.net/mecca-avant-l-islam 

 



36 

 

 

Les pierres témoignent de l’importance de toute l’Arabie (Nord et Sud). 

 

Ci-haut photos de quelques graffiti découverts au nord du Hedjaz 

 

 

© Frédéric Imbert : Carte générale des sites ayant révélés des graffiti arabes (2011) 

Remarquons que la distribution des graffiti suit grossièrement la route du commerce et du 
pèlerinage. 
 
 
 



37 

 

 
 
 
 
Liste des épigraphes et graffiti retrouvés en Arabie datés du 1er siècle hégirien par région 
 
 

23H=hégire (Muthallath), 24H (Qâʿ al-Muʿtadil), 27H (W. Khushayba), 40H (W. Shâmiyya),  
46H (W. Sabîl), 56H(Khashna), 74H(J.Ḥuwayḍ), 78H (Qâʿal-Muʿtadil), 80H (QâʿBanî Murr), 
80H (W. Rimâmiyya), 80H (J. Muʿayṣim), 80H (W. Aṣîla), 80H (W. Ṣânî), 82H (J. Ḥuwayḍ),  
83H (Abû ʿÛd), 83H (Aqraʿ), 84H (La Mecque), 84H (W. Ḥurumân), 91H (W. Wujayriyya),  
96H (Ruwâwa), 98H (La Mecque), 98H (W.Ḥurumân).  

 
*Hors de l’Arabie : 64H (Ḥafnat al-Abyaḍ, Irak), 85H (Negev, Palestine), 92H (Kharrâna, Jordanie),               
93H (Usays, Syrie). 

Un exemple significatif : ci-dessous deux inscriptions mentionnant ‘Umar : la première dite de 
Zuhayr50 est datée du 24 hégirien et la seconde est un graffiti découvert près de Najrân indiquant le 
nom d’Umar Ibn al-Khattab, 2e Calife de l'islam. 
 

 

 

 
50 L’inscription entourée est un rajout postérieur au regard de photos plus anciennes. Gallez déclare que tout le 
graffiti serait un faux tardif, or aucun épigraphiste n’a remis en question l’authenticité de toute l’inscription. 



38 

 

 

Des milliers de graffiti gravés sur les pierres sur les routes du pèlerinage que l'on date au début 
de l'islam (1er, 2e siècle de l'hégire) en Arabie. Il s'agit souvent des invocations à Dieu, de formulations 
de l'unicité divine, parfois des versets coraniques, et quelques mentions de prophètes, dont le 
prophète Mohammad. D'après Thésaurus d’Épigraphie islamique (2009) ont été retrouvés des graffiti 
datés entre l'an 1 et 100 H: parmi les 677 écrits relevés, Muhammad est mentionné 64 fois, 12 au 
premier siècle et 52 au second.  Dans la plupart des graffiti, Muhammad est cité comme Abraham, 
Moïse, Jésus et d'autres prophètes. On remarque que l'apparition du nom de Muhammad dans les 
textes épigraphiques est assez tardive, sachant que le plus ancien graffiti date de l'an 73 de l’hégire. 
Certains chercheurs de la critique radicale profitent de cet état de fait pour remettre en question 
l'existence même du Prophète Mohammad !51.  

La revue REMM a publié en 2011, un article intitulé « l'islam des pierres : l'expression de la foi dans 
les graffiti arabes des premiers siècles »52. 

Le Dr Frédéric Imbert expert reconnu en épigraphie, écrivait que "la plus ancienne mention du 
Prophète dans les graffiti étudiés datés, remonte à 121/738-39...". En 2013, le site Canal Académie, 
publie une conférence audio "Graffiti islamiques du début de l'islam : nouvelles découvertes en Arabie 
Saoudite" 53, pendant les questions-réponses, Frédéric Imbert précise que le plus ancien graffiti date 
de l'an 73 de l'hégire.  

On constate donc qu'en moins de deux ans, de 2011 à 2013, on est passé de l'an 121 à l'an 73 de l'hégire, 
ceci grâce aux récentes découvertes épigraphiques. Des milliers d'autres graffiti sont à l’étude 
actuellement54. Certains spécialistes ne devraient donc pas tirer des conclusions trop hâtivement sur 
l’interprétation de l’absence du nom de Muhammad. 

 L’argument du silence ne prouverait rien du tout, car l'absence de preuves n'est pas forcément 
synonyme d'absences de faits. Pour faire le rapprochement, l’on peut faire le parallèle avec l’exemple 
suivant : imaginons l’absence du nom du président français sur les murs tagués de Paris et sa banlieue, 
ce constat doit-il faire conclure à des historiens, 10 siècles plus tard, que président français n’a jamais 
existé ? 

Pour plus d’information, nous mentionnons, l'article « Le Coran des pierres » de Frédéric Imbert 
publié dans la revue le monde de la Bible55. 

 

 
51 http://www.blog.sami-aldeeb.com/2014/01/30/replique-a-michel-orcel-non-mahomet-na-pas-existe/ 
52 http://remmm.revues.org/7067#bodyftn27 
53 http://www.canalacademie.com/ida10344-Graffiti-islamiques-du-debut-de-l-islam-nouvelles-decouvertes-
en-Arabie-Saoudite.html 

54 Blog la vérité sur l’islam: http://la-verite-sur-l-islam.blogspot.fr/2013/09/pourquoi-les-premieres-
mentions-du.html 

55 http://www.mondedelabible.com/wp-content/uploads/2014/06/Le_Coran_des_pierres_Imberth2.pdf 



39 

 

 

 

L’histoire du Coran et le processus de sa canonisation 

Ce chapitre est très long pour pouvoir le résumer ici, nous signalons simplement quelques 
éléments en attendant de faire une publication consacrée à l’histoire du Coran. Nous renvoyons le 
lecteur vers notre article sur Academia56. Quoi qu’il en soit, il est remarquable de constater que les 
polémistes chrétiens se basent souvent sur les auteurs de l’hypercritique (Christoph Luxenberg, 
Claude Gilliot, Guillaume Dye, Manfred Kropp, R.S. Hoyland et col) ils sont moins enclins à parler 
des travaux de l'école classique (Noldékienne) dont beaucoup ont émis des critiques sérieuses à 
l’encontre des conclusions de Luxenberg comme François de Blois57 ou Angélica Neuwirth58. Pour 
approfondir le sujet, lecteur peut consulter ces liens : 

-D'Alphonse Mingana à Christoph Luxenberg : http://lechemindroit.webs.com/Origine%20Aramo-
Syriaque%20du%20Coran.pdf 
 
-L’analyse de Luxenberg : Houris, Raisins ou Tricherie ? 
http://tunisdivagation.blogspot.fr/2007/07/luxenberg-houris-raisins-ou-tricherie.html  
 
-Les inscriptions du dôme du Rocher: 
http://lechemindroit.webs.com/Inscriptions%20Coraniques%20du%20Dome%20du%20Rocher.pdf 

 

 
56 https://www.academia.edu/17252599/Lhistoire_du_Coran_lh%C3%A9ritage_orientaliste 

 
57 Blois, François. de 2003: 'Review of "Christophe Luxenberg", in: Journal of Qur'anic Studies, Vol. V, Issue 1, 
pp. 92-97 

58 Neuwirth, A. 2003: 'Qur'an and History - A Disputed Relationship. Some Reflections on Qur'anic History 
and History in the Qur'an' in: Journal of Qur'anic Studies, Vol. V, Issue 1, pp. 1-18. 

 
Dans la photo en face, une pierre 
en Basalte sur laquelle est gravée 
la mention la plus ancienne de 
l’ouverture du Coran (al-fatiha) : 
elle ne présente aucune variation 
par rapport à la Fatiha actuelle du 
corpus d'Uthman. Il s'agit ici d'une 
preuve matérielle de la 
préservation du ductus 
consonantique (rasm) .  
 
© Frédéric Imbert 
 



40 

 

 

Les missionnaires chrétiens préfèrent parler des travaux cités ci-dessus que des recherches 
récentes qui démontrent la cohérence interne du texte coranique, sa symétrie, sa métatextualité et sa 
rhétorique selon les lois de Land comme les travaux de Michel Cuypers, d’Anne Sylvie 
Boisliveau59, et de Raymond Farrin60pour ne citer que les deux les plus importants, qui démontrent 
la cohérence interne du Coran. Ces travaux questionnant l'hypothèse de la critique radicale d'un 
processus progressif de rédaction fait par plusieurs auteurs à partir de logia ou d’un hypothétique 
lectionnaire syro-araméen (un peu comme la source Q des évangiles). Anne Sylvie Boisliveau 
démontre l’unité du contenu du discours et sa ligne argumentative qui va dans le sens d’un auteur 
unique sur une courte période contrairement aux conclusions d’Alfred Louis de Prémare et John 
Wansbrough. 

Le Manuscrit de Tübingen 

Une analyse récente au carbone 14 d'un manuscrit détenu par l'université de Tübingen en 
Allemagne montre que le texte daterait de 640-75 de notre ère avec un texte très proche pour ne pas 
dire quasi-identique de la vulgate d'Uthman. Les chercheurs de l’université pensaient au départ que 
le parchemin datait seulement du huitième ou neuvième siècle, les experts ont été surpris après 
l’étude de trois échantillons du précieux manuscrit.  Ils sont venus à la conclusion que celui-ci a été 
rédigé 20 à 40 ans après la mort du prophète Muhammad. La datation de ce manuscrit est très rare 
dans le monde, peu de manuscrits ont été datés avec le carbone 14 ; le parchemin analysé est écrit 
dans un style de calligraphie coufique (Kufi), une des plus anciennes formes de l’écriture de la langue 
arabe.  

Bien entendu les tenants de la critique radicale ne manqueront pas l'occasion de critiquer la 
datation au C14 et de soulever la controverse -qui rappelle celle du Suaire de Turin- disant 
que les prélèvements n'ont pas concerné l'encre et donc le doute persiste sur la vraie datation 
du texte. Par contre ce qui semble évident comme rajout tardif, ce sont les points diacritiques 
rajoutés à l’encre rouge, mais on peut remarquer des points diacritiques existaient déjà avec 
l’encre d'origine 
 

 
 

59 Canonisation du coran par le coran : https://remmm.revues.org/7141 
60 Structure and Qur’anic Interpretation. A Study of Symmetry and Coherence in Islam’s Holy Text (2014) 



41 

 

Source:http://idb.ub.uni-tuebingen.de/diglit/MaVI165/0001?sid=385bd715c7cd6e57ac924616f21f6048 

 

Notre lecture directe de cette page 1r-5v du manuscrit de l'université de Tübingen daté avec le C14 

de 20-40 ans après le décès du prophète de l'islam (7ème siècle) photo ci-haut, il s'agit de la sourate 17 

(Al isra'). Sans difficulté, on peut lire cette page qui commence par la moitié du verset 35, ensuite vient 

les du V.36 jusqu'au V.46 (moins deux mots) que voici comparés par rapport à la version actuelle du 

Coran. 

 
Comparatif des versets du manuscrit avec la vulgate actuelle 

 

 
Nous pouvons constater sur la photo ci-dessus que les versets sont superposables et quasi-identiques. 

 



42 

 

 

 

Le Manuscrit de Birmingham 

 

 

Probablement l'une des plus anciennes versions manuscrites du Coran a été retrouvée dans la 
bibliothèque de l'Université de Birmingham au Royaume-Uni, a annoncé en juillet 2015 l'université. 

 Selon une datation au carbone 14, ces deux fragments de parchemin seraient vieux d'au moins 1.370 
ans, ce qui en fait parmi les plus vieux manuscrits coraniques. Bien entendu il aurait fallu faire une 
datation de l'encre qui aurait pu apporter plus de précision, mais curieusement les centres de 
recherches ne le font que très rarement. Le raisonnement appliqué au parchemin peut être appliqué à 
l'encre, c'est-à-dire tout comme on peut utiliser un vieux parchemin, l’on peut écrire avec une vieille 
encre même s’ils n’ont pas les mêmes conditions de préservation. 

Quoi qu'il en soit le style Hijazi plaide pour son ancienneté, c'est-à-dire que le manuscrit daterait de 
la fin du 1er siècle de l'hégire (fin 7ème). La lecture des deux pages ci-dessus correspond à la fin de la 
sourate de Maryam (n°19) et le début de la Sourate Ta-Ha, les versets sont identiques à ceux de la 
vulgate actuelle ce qui est absolument fascinant ! 

 



43 

 

 

Au sujet des découvertes de Claudine Dauphin en Syrie  

Pour corroborer sa thèse, GALLEZ réinterprète les découvertes archéologiques en Farj et de Er-
Ramthaniyye qui apportent des preuves archéologiques indéniables de la présence de traces de judéo-
chrétiens (juifs convertis au christianisme) en Gaulanitide, mais il ne précise pas qu’il s’agit surtout 
de judéo-chrétiens orthodoxes. Ce qui a été découvert, ce sont des Eglises-Synagogues si on peut 
s’exprimer ainsi, il existe des dessins de Menorah (à 7 branches) avec la croix du christ !  

 

 

Parmi les découvertes de Claudine Dupin Farj en Syrie : linteau de porte de basalte. De gauche à droite : “croix 
latine” (crux immissa) se détachant sur la colline du Golgotha ; lettre grecque h ; lettre grecque ; menorah sur trépied 
simple sans pattes; lettre grecque y; poisson de profil, nageant vers la gauche et traversé verticalement par une croix; 
lettre grecque v, et au-dessous, croix à sérifs dans un cercle; grappe de raisins en forme de triangle quadrillé  
(© Dessin S. Gibson)61  

Si la thèse de Gallez était juste on devrait s’attendre à des Nazaréens qui sont censés être, ni vraiment 
juifs (pas de chandelier) ni vraiment chrétiens (pas de croix). Alors que les traces découvertes 
montrent qu’ils étaient les deux à la fois (croix et Menorah). 

Donc, ce ne sont pas de Judéo-Nazaréens unitariens d’une part et d’autre part ces traces 
archéologiques datent du IV siècle et nous n’avons la moindre preuve de leur existence au VI-VII ème 
siècle. 

Évidement on peut dire que le terme de « judéo-chrétiens » est équivalent à celui des judéo-nazaréens 
mais il faudrait préciser à ce moment-là qu’il s’agit de Nazaréens convertis au christianisme au sens 
qu’ils appliquent la Thora et acceptent la divinité de Jésus. Ils sont à différencier des Nazaréens 
ébionites et El-Kazaïtes qui refusent la divinité du Jésus, pour aller plus loin lisez l’article de Claudine 
Duphin62 , mais surtout les travaux de Simon Claude Mimouni et François Blanchetière dont j’ai 
résumé l’idée générale dans le schéma de l’arbre des nazaréens, qui se sont divisés en plusieurs 
branches (cf. introduction). 

Donc Gallez fait fausse route quand il pense que ce sont les judéo-chrétiens de la Syrie qui auraient 
pu être à l’origine de l’endoctrinement des Arabes, ça aurait été plus crédible d’impliquer les 
Nazaréens-Ebionites de par leur monothéisme intransigeant, car ils refusaient la divinité de Jésus tout 
en pratiquant la Torah, mais ce n’est pas le cas, selon Claudine Dauphin. 

 
61  http://www.christusrex.org/www1/ofm/sbf/Books/LA43/43223CD.pdf 
62 ibid 



44 

 

 

 

Malheureusement pour la thèse du Père Gallez, nous ne disposons pas de traces archéologiques 
des Nazaréens unitariens (ébionites et autres kazaïtes qui seraient les meilleurs candidats pour être 
les proto-musulmans) ni en Palestine, ni en Syrie et encore moins en Arabie. Donc il ne nous reste que 
les hypothèses. A cet égard il faut souligner les travaux de Joan Taylor in Christians and the Holy 
place : the myth of Jewish-Christian origins (Clarendon press, oxoford 1993) où il démolit 
complètement le mythe des judéo-chrétiens en Palestine63. Nous signalons aussi le livre Le Frère de 
Jésus de Jeffery Butz qui dans les suites d’Eisenman, confirme que Jacques le juste était réellement le 
frère de Jésus et surtout qu’il remet en question l’existence des Nazaréens et ne retient que ce qu’il 
désigne « l’hérésie ébionite ». 

 

         

 

On peut imaginer que les nazaréens - s’ils ont existé un jour - ont pu immigrer en Syrie, mais comment 
peut-on prouver qu’une autre immigration a eu lieu vers Arabie ?  

 Nous ne trouvons aucune trace archéologique à Médine, il ne nous reste plus que les conjectures de 
GALLEZ. 

 
63 Christians and the Holy place : the myth of Jewish-Christian origins, oxford 1993 
https://books.google.fr/books?id=KWAXbCNxH6YC&printsec=frontcover&hl=fr&source=gbs_ge_summary
_r&cad=0#v=onepage&q&f=false 
 



45 

 

Des chercheurs spécialisés de la question des mouvements judéo-chrétiens, pense que la question est 
très complexe et qu’il est difficile en l’état actuel de nos connaissances d’affirmer l’existence de 
communautés Nazaréennes au IV-VIIème siècle, ni en Syrie ni en Arabie.  

Pour plus d’informations sur les judéo-christianismes et leur relation avec l’islam, nous conseillons : 

-  Jewish Christianity and Islamic Origins  publié en 2015, par Guy Stroumsa64.  

-Ou encore un autre article ayant le même titre : Jewish-Christianity and Islamic Origins , the 
Pransformation of a Peripheral Religious mouvement ?  Publié en 2018, par  Francisco del Rio 
Sanchez 65. 

 

Conclusion 

Nous estimons que le lecteur honnête prendra acte des preuves matérielles avancées dans cet article, 
face aux spéculations de la thèse d'Édouard M GALLEZ : le lectionnaire imaginaire, les Quronos ou 
proto-Corans, l'immigration et l'endoctrinement imaginaire des Arabes par les Nazaréens dont 
l'existence au 7ème siècle ne repose sur aucun témoignage historique.  

Les arguments avancés par GALLEZ reposent sur la réinterprétation des travaux de Crone, 
Luxenberg, Claudine Duphin et d'Alfred Louis de Prémare selon un présupposé bien établi.  

De plus l'analyse des témoignages chrétiens contemporains de l’émergence de l'islam (28, 29) révèle 
qu'il n'a jamais été question d'une secte nazaréenne, il était question de Hagarènes (fils de Hagère), 
ou de fils d’Ismaël, de Tayyayés, de Saracènes ou Sarasins. Or il n’a jamais été question de Nazaréens 
d’autant plus que ces derniers ont été identifiés depuis fort longtemps [Épiphane en dernier lieu] 
comme une hérésie et ils ne pouvaient en aucun cas, passer inaperçus aux yeux des dignitaires 
chrétiens de l'époque de l’émergence de la prédication de Muhammad. 

 

Nous invitons le lecteur de consulter nos autres articles publiés sur notre site internet pour avoir une 
vision globale : www.ahmedamine.net 
 

• Pour une approche historico-critique impartiale sur les débuts de l'islam  
• Résumé de mon livre sur la thèse de Dan Gibson 
• Les inscriptions du Dôme du Rocher 
• La Mecque avant l'islam 
• Le désert de Paran ou Pharan 
• L’historicité de Muhamed  
• Approche du Pr Guillaume Dye  
• Approche du Pr Geneviève Gobillot 
• Approche du Pr Michel Cuypers 
• Approche du Pr Mehdi Azaeiz 

 
64 Guy Stroumsa  “Jewish Christianity and Islamic Origins”: 
https://www.academia.edu/9997797/Jewish_Christianity_and_Islamic_Origins 
65https://www.academia.edu/36211858/JEWISH_CHRISTIANITY_AND_ISLAMIC_ORIGINS_THE_TRANS
FORMATION_OF_A_PERIPHERAL_RELIGIOUS_MOVEMENT 



46 

 

 
 
 
Les références de la deuxième partie  
 
 
(1) Le grand secret de l’islam :  http://legrandsecretdelislam.com/  
 
(2) Entretien avec Edouard-Marie Gallez réalisé par Guillaume de Tanoüarn et Romain Koller in objections - 
n°2 - janvier 2006 : http://ingiagzennay.free.fr/LeMessie.pdf 
 
(3) Précision sur les origines de l’islam, Etienne COUVET : http://www.salve-
regina.com/salve/Pr%C3%A9cision_sur_les_origines_de_l'Islam 
 
(4) Le Prêtre et le prophète : http://books.google.fr/books?id=kMrC5NFKmXoC 
 
(5) http://muhammadanism.com/Arabic/book/copyrt__Abd-ul-
Karim/formative_period_life_muhammad.pdf 
 
(6) Hagarism: The Making of the Islamic World 
 
(7) http://www.culture-arabe.irisnet.be/dissidence.htm 
 
(8) Site de Mohamed Shahrur (shahrur.org) et son livre : http://shahrour.org/wp-
content/gallery/Books/booke.pdf 
 
(9) « Qurays and the Roman army: Making sense of the Meccan leather trade», Bulletin of the School of 
Oriental and African Studies 70, n°1, 2007, pp 63-88 
 
(10) What do we actually know about Muhammad? : https://www.opendemocracy.net/faith-
europe_islam/Muhammad_3866.jsp 
 
(11) http://www.canalacademie.com/ida10344-Graffiti-islamiques-du-debut-de-l-islam-nouvelles-
decouvertes-en-Arabie-Saoudite.html 
 
(12) http://remmm.revues.org/7732 
(13) Nabia Abbott, Etudes des Papyrus de la littérature 
arabe:https://oi.uchicago.edu/sites/oi.uchicago.edu/files/uploads/shared/docs/oip76.pdf  
 
(14) G E Von Grunebaum, Classical Islam: A History 600-1258, George Allen & Unwin Limited, 1970, p. 19. 
 
(15)http://www.wdl.org/fr/item/2923/zoom/#group=1&page=1&zoom=1.5811847649477686&centerX=0.4
954242457956803&centerY=0.3834045198927815 
 
(16) http://www.clio.fr/BIBLIOTHEQUE/Aux_origines_de_La_Mecque_le_regard_de_l_historien.asp 
 
(17)http://www.academia.edu/4287472/Le_Coran_et_son_contexte._Remarques_sur_un_ouvrage_r%C3%A
9cent 
 
(18) http://www.blog.sami-aldeeb.com/2014/01/30/replique-a-michel-orcel-non-mahomet-na-pas-existe/ 
 
(19) http://remmm.revues.org/7067#bodyftn27 
 
(20) http://www.canalacademie.com/ida10344-Graffiti-islamiques-du-debut-de-l-islam-nouvelles-
decouvertes-en-Arabie-Saoudite.html 
 
(21) Blog la vérité sur l’islam: http://la-verite-sur-l-islam.blogspot.fr/2013/09/pourquoi-les-premieres-
mentions-du.html 
 



47 

 

(22) http://www.mondedelabible.com/wp-content/uploads/2014/06/Le_Coran_des_pierres_Imberth2.pdf 
 
(23) Blois, François. de 2003: 'Review of "Christoph Luxenberg", in: Journal of Qur'anic Studies, Vol. V, Issue 1, 
pp. 92-97. 
 
(24) )Neuwirth, A. 2003: 'Qur'an and History - A Disputed Relationship. Some Reflections on Qur'anic History 
and History in the Qur'an' in: Journal of Qur'anic Studies, Vol. V, Issue 1, pp. 1-18. 
 
(25) http://www.christusrex.org/www1/ofm/sbf/Books/LA43/43223CD.pdf  
 
(26)https://books.google.fr/books?id=KWAXbCNxH6YC&printsec=frontcover&hl=fr&source=gbs_ge_sum
mary_r&cad=0#v=onepage&q&f=false  
 
(27) Guy Stroumsa  “Jewish Christianity and Islamic Origins”: 
https://www.academia.edu/9997797/Jewish_Christianity_and_Islamic_Origins 
 
(28) http://www.christianorigins.com/islamrefs.html  
 
(29) http://www.islamic-awareness.org/History/Islam/Inscriptions/earlysaw.html 
 
 
(30) Sur l'histoire du Coran 
 
 
- Texte et transmission : http://www.college-de-france.fr/site/francois-deroche/course-2015-05-26-14h30.htm 
 
-Le séminaire Coranique : http://www.franceculture.fr/emission-cultures-d-islam-le-seminaire-coranique-4-
2014-03-28 

 

Ecrit en avril 2015, MAJ le 25/09/20, corrigé en avril 2021. 

 

Copyright @ AHMED AMINE 

 

www.ahmedamine.net 

 


