Reponse a Ia these
d’Edouard-Marie Gallez

Ou la présumee origine Judéo-Nazaréenne de |'islam

p—
Claudine Dauphin CNRS (© Dessin S. Gibson)

Les études sur les origines de l'islam relayées dans les milieux
chrétiens, partagent toutes une idée tres ancienne datant de
I'époque de Jean Damascene, selon laquelle, l'islam ne serait que
le dévoiement du message du Christ, une hérésie chrétienne ayant
réussie pour des raisons politiques sur un fond eschatologique
apocalyptique et de domination messianiste. Les auteurs
modernes recyclent cette idée de maniere plus savante en parlant
de phénomene postchrétien, de l'influence des écrits bibliques et
parabibliques, de ceux de la communauté de Qumran, des Judéo-
Nazaréens, de la gnose des Manichéens et Mandéens ... etc.
L'hypothese de l'origine judéo-nazaréenne de l'islam a été
développée et présentée par des missionnaires chrétiens de
maniere a discréditer 1'islam dans un objectif apologétique sous
le prisme du dogme chrétien. Il s'agit surtout de montrer que
l'islam est intrinsequement wviolent et ayant une vision
expansionniste dont le but initial aurait été la reconstruction du
temple de Jérusalem afin de hater la venue du Messie de la fin des
temps. A cet égard, le travail le plus abouti, que nous présentons
ici, est celui du Pere Gallez, soutenu a la faculté de théologie de
Strasbourg et vulgarisé récemment par plusieurs auteurs tel que :
Odon Lafontaine, Michel Benoit ou Leila Qadar...etc.

Ahmed Amine

25/09/2020




PREMIELRFE PARTIE

INTRODUCTION

Les dégats causés par les musulmans fanatiques ont provoqué une nouvelle vague d'écrits et de
productions audiovisuelles sur I'islam et ses origines. L'arriere-plan de ces publications est de faire
admettre aux musulmans que leurs textes sacrés (Coran et tradition) sont a I'origine de ce désastre.
La finalité est de tenter par tous les moyens de désacraliser les textes en question, dans la perspective
de traiter la cause premiere du fanatisme et de l'extrémisme aveugle.

En parallele a cette entreprise compréhensible, se rajoute 'activité des missionnaires chrétiens dans
une perspective de conversion passant par deux étapes ; la premiere consiste a démontrer que l'islam
n'est qu'une contrefagon, un dévoiement du christianisme et la deuxiéme serait évidemment, de
ramener les brebis égarées au bercail par la conversion au Christ. Ce dernier serait, le seul et unique
chemin pour accéder au salut.

Pour mener a bien cette mission, il n'y a pas mieux que de présenter une critique qui se veut
scientifique de l'islam en se basant sur les dernieres recherches en la matiére.

Remarquons que dans les milieux chrétiens, vous n'entendrez jamais parler des dernieres recherches
sur le Bouddhisme ou sur 'Hindouisme, car il n'y a rien de passionnant. Par contre pour faire du
sensationnel, quand il s'agit de parler d'islam on est a l'afftit des derniéres trouvailles scientifiques,
surtout quand cela remet en cause les connaissances acquises.

Les études sur les origines de l'islam relayées dans les milieux chrétiens, partagent toutes 'idée
principale et trés ancienne, datant de Jean Damascene : 1'islam ne serait qu'un dévoiement du message
du christ, une hérésie chrétienne ayant réussie pour raisons eschatologiques de domination
messianiste.

Les auteurs modernes recyclent cette idée de maniére plus savante en parlant de phénomene
postchrétien, de l'influence des écrits bibliques et parabiblique, de l'influence de la communauté de
Qumran, des manichéens, des Mandéens, des Judéo-Nazaréens ... etc.

N.B : Cet article n’est pas académique au sens premier du terme, il s’agit de la version PDF d’une page web en
réponse aux polémistes chrétiens. Pour compléter cette vulgarisation imparfaite par manque de temps, il est
conseillé de visiter notre site internet, rubrique I’histoire du Coran : www.ahmedamine.net.




Faisons d’abord un résumé dans le tableau ci-dessous des grandes tendances de I'islamologie
savante, ceci est trés important pour comprendre la stratégie des missionnaires chrétiens.

Paradigme

Arriére fond

Points forts

Points faibles

La critique rationnelle

1-On reste dans le cadre du
paradigme Noldekien: qui se base
sur le schéma classique d'une
apparition de l'islam en Arabie du
Vlle a la Mecque puis a Médine
selon les grandes lignes données par
la tradition islamique tout en sachant
qu’elle est tardive et non fiable,
car contradictoire en ce qui concerne
les détails.

2-La démarche bien qu’elle respecte
le cadre général de la tradition
islamique, elle s'emploie a écarter
les aspects légendaires et procede a
des recoupements au niveau des
sources afin de tenter de dégager les

faits historiques

-Compte tenu de la rareté des
sources contemporaines a
I'apparition de l'islam, il n’y a pas
d’autre choix que d’étudier la
tradition islamique tout en adoptant
une attitude critique par les outils
d’analyse modernes dont
I'épigraphie, la philologie et la
critique historique...etc.

-Ici I'absence de preuves n’est pas
forcément une preuve d’absence.

Se base sur des éléments matériels
comme les parchemins, les graffiti,
la numismatique...etc.

Absence de critéres consensuels de
sélection dans la tradition islamique

La critique radicale (hypercritique)

1-Ce n’est pas un paradigme alternatif, mais
c'est une posture qui vise a dépasser le
paradigme Noldekien.

L’objectif étant la déconstruction, c’est-a-dire
déconstruire a tout prix le paradigme
Noldékien jugé trop islamo-partisan et

dépendant des sources islamiques

2-Sources islamiques: ne serait qu'une
légende tardive écrite aux 8 -9eme siecles de
notre ere, les chercheurs de cette tendance
operent selon deux approches :

Soit le rejet en bloc de toute la tradition pour
certains auteurs. Soit la sélection de certaines
sources qui corroborent l'idée précongue
pour d’autres.

-L’islam pose probléme en occident, il faut le
déconstruire par une approche critique
radicale.

-L’élément majeur est : I'absence de preuves
=> absence de fait relaté par la tradition.

Exemple : il n'pas de témoignages explicites*
sur |'existence d’un sanctuaire arabe avant
I’ére islamique (Kaaba) => c'est que la Kaaba
n’a jamais existé.

(%) en cas de témoignages, ceux-ci seront
réinterprétés de maniére a écarter toute valeur
positive.

-Permet I'avancement de la recherche
scientifique par la critique des
textes/ matériaux.

-Alimente les débats, interpelle 1'école
classique par ses remises en question.

-La volonté de déconstruire pour
reconstruire sur le vide des sources,
hypothéses impliquant une sorte de complot
qui ne dit pas son nom (concertation de
plusieurs acteurs politiques -sur 2 a 3
générations- en vue de remanier le texte
coranique a des fins de légitimation.. .etc.



Exemples CORANA & CORANICA Early Islamic Studies Seminar (EISS)
Auteurs -Alois Sprenger -Alphonse Mingana
anciens
-Theodor Noldeke -Giinter Liiling
(Liste non
exhaustive) -Gotthelf Bergstrasser -Ignaz Goldziher
-Friedrich Schwally -Joseph Schascht
-Otto Pretzl -Juynboll GHA
-Gregor Scholer -Alfred Louis de Prémare
-Nabia Abbot -John Wansbrough
-Fuat Sezgin -Gerd Rudiger Puin
-Angelika NEUWIRTH -Patricia Crone (éléve de | Wansbrough)
Auteurs -Francois DEROCHE -Michaél Cook
contemporains
-Michael MARX -Christoph Luxenberg
(Liste non
exhaustive) -Christian ROBIN -Claude Gilliot
-Fred Donner -Guillaume Dye
-Jacqueline Chabbi -Manfred Kropp
-Laila NEHME -Emilio Gonzalez Ferrin
-Michael MACDONALD -Carlos A. Segovia
-David KILTZ -Tommaso Tesei
-Frédéric IMBERT -Albert 1. Baumgarten
-Thomas Burman -Gabriel Said Reynolds
-Marie-Geneviéve -Herbert Berg

-Mauro Nobili

-Emmanouela Grypeou

Tableau 1: les deux grandes tendances de I'islamologie savante © Ahmed amine

Le tableau ci-haut ne vise qu’a donner une idée générale sur les orientations de la recherche actuelle
en islamologie. Il n'a pas pour but de citer les noms de tous les spécialistes en la matiere, ni de les
cataloguer d’autant plus que certains chercheurs adoptent parfois les deux postures a la fois, c’est-a-
dire qu’ils ne sont ni totalement Noldekiens, ni résolument Hypercritiques.



I/ La stratégie des polémistes

1-Faire appel aux travaux de la critique radicale (cf. tableau) qui permettent, par le rejet des sources
musulmanes (notamment la tradition orale), de libérer beaucoup d’espace pour laisser libre cours a
I"échafaudage de toutes sortes d’hypotheses et d'imaginer des scénarios, selon un plan préétabli, sans
citer les travaux allant a I’encontre des supposés scénarios.

2-L’utilisation de deux poids deux mesures : par le rejet des sources musulmanes comme Al-Tabari
ou ibn-Hicham quand il s'agit de parler d'islam est d’accepter les auteurs chrétiens tels que Epiphane,
Euseébe ou Justin quand il est question du christianisme.

3-L’utilisation du principe de I'’emprunt suivant la ressemblance des sources : par exemple un texte
A présente des similitudes avec un texte B, cela signifie c'est que 'auteur du texte A aurait plagié ou
emprunté le texte B, alors qu'il reste la possibilité qu’ils aient une source commune, voire méme que
c'est 'inverse qui s’est produit s'ils sont de la méme époque.

Je cite a titre d’exemple l'allégation qui consiste a dire que le récit de Dhul Quarnain que 1'on trouve
dans Coran 18:83 serait un emprunt de la 1égende syriaque du roman d’Alexandre (Neshana).

Le propos repose sur deux constats:

1-La similitude des deux textes du récit légendaire d’ Alexandre le grand avec la péricopes coranique
de Dhul-Qarnayn. On peut résumer les similitudes en quelques points (les voyages vers les extrémités
de la terre, la construction d’"une muraille de fer pour s’opposer aux Gog et Magog).

2-La datation du coran versus celle de la Neshana : la plus ancienne version compléte du Coran ne
date pas avant la fin du VIIIeme siecle alors que celle de la Neshana est de 629 EC au plus tot, selon
'analyse philologique (intra-textuelle) de la légende.

Si nous adoptons la méthode qui repose sur les éléments matériels, nous disposons des textes
suivants :

1-La vie d’Alexandre le Grand, récit historique daté du IIleme siecle (pas de manuscrit)
2-Le roman d’Alexandre du pseudo-callistines daté III-IVeme siecle (pas de manuscrit)

3-La version syriaque dite « Neshana », pas de manuscrit original non plus, le plus vieux témoin
textuel date du XVIIIeme siecle.

4-Le texte coranique : manuscrit de la deuxieme moitié du VIIemesiecle (Manuscrit de Sanaa)

Finalement I'analyse effectuée par Noldek, Van Bladel, Guillaume Dye, Tommso Teisi et al repose
uniquement sur des éléments philologiques, a savoir la déduction d"une datation d’apres un texte
dont on ne dispose pas témoin textuel préislamique ou méme contemporain de I'époque de la
rédaction du Coran. En effet, le plus vieux témoin textuel de la légende daterait du XIIIeme siecle ! C’est
avec ce document que nos experts -sensés suivre de la méthode positiviste- s’empressent a postuler
I'emprunt !



N’est-il pas tout a fait légitime de se demander si ce n'est pas l'auteur chrétien de la version
syriaque qui a pu rajouter des détails spécifiques a partir du récit coranique ? ( Yagog et Magog, la
muraille de fer et d’airain...etc). Cette possibilité a été évoquée par Van Bladel mais il I'a vite écarté
en disant qu'un emprunt ne pas étre plus long que le texte d’origine ! Il est légitime de se demander
qu’est ce qui empécherait un auteur d’étoffer un récit existant par d’autres éléments extérieurs,
surtout dans un monde ot I'oralité joue un role de premier ordre ? Nous consacrerons une étude plus
détaillée sur ce sujet ; mais en attendant, nous présentons ce schéma résumant la problématique.

Alexandre le grand : Dhul-Qarnain:
Témoignage de Flavius '

Osiris, C le Grand ?
Joseph, St Jéréme, ... siris, Cyrus le Gran

Anciens poémes
Babyloniens
Epopée de Gilgamesh
Légendes Egyptiennes
issues de la déformation du
récit d’Osiris, reprises par
Grecs, Perses...

Bible et tradition
rabbinique

\ 4 v v

Récit de Dhul-Qarnyn Coran pré-
hégirien C 18:83-102
613-622 EC Mais
Témoin manuscrit :

Le roman d’Alexandre
de pseudo -Callisthéne

3 ™ sigcle h - .
2™ moitié du 7 ™

Tradition musulmane, exégéses
8-9 “™ sicéle

|V

Plusicurs traditions dont :
- La version syriaque de la romance
- La légende chrétienne —Neshana

629-636 EC par analyse textuelle

Mais témoins manuscrits = 18 “™° |

Schéma résumant les liens entre Dhul-Qarnayn C18 :83-102 et la 1égende Syriaque d’Alexandre

© Ahmed Amine



L'application du méme principe fait voler en éclat tous les fondements de la religion judéo-chrétienne
et du monothéisme tout entier, car:

1-Le déluge ne serait que le plagiat de I'épopée de Gilgamesh
2-Moise ne serait que la reprise de I'histoire de Sargon d'Akkad sauvé des eaux

3-Jésus ne serait que la reprise du culte d'Horus-Isis, du culte de Mithra ou de Krishna (cultes a
Mysteres). A titre d’exemple, le lecteur peut consulter les livres de MD. Murdock come “Christ In
Egypt” ou “A Pre-Christian God”. Les sites mentionnés ci-dessous, essaient également de démontrer
que le christianisme serait issu des cultes a mysteres d’origine orientale, peut-on prendre au sérieux
de telles allégations?

http:/ /jacques.prevost.free.fr/cahiers/cahier_35.htm

http:/ /eveilphilosophie.canalblog.com/archives/2009/10/27/15584198.html

ghrist In Egypt @ A Pre-Christian

The Horus-dJests Connection ‘God’
on a Cross?

THE
ORPHEQS
BAKKIKOS
GEM
REEXAMINED

D.M. Murdock D.M. Murdock
Author of Who Was Jesus? Author of CHRIST IN EGYPT

Ci-dessus des images suggérant que le christianisme aurait des racines égyptiennes



II/ Une bréve mise au point sur 'histoire des débuts du christianisme

Le postulat de base est que les hérésies chrétiennes sont immanquablement postérieures a
I’établissement de 1’orthodoxie. Nous allons voir que ce n’est pas aussi simple que cela, cet état de
fait est loin d’étre acquis pour beaucoup de spécialistes de la question (Jean Daniélou, Simon Claude
Mimouni, F.Blanchetiére, Dominique Bernard...etc).

Comme on va le voir en détail par la suite ; mais on peut déja avancer que le Nazaréisme! considéré
par les peres de I'Eglise comme une hérésie parmi tant d’autres existait déja des le premier siecle voire
meéme avant le ministére de Jésus qui était qualifié de Nazaréen2. Des écrivains chrétiens tardifs
comme Tertullien, Fusébe de Césarée et Epiphane de Salamine affirment que le
terme nazaréen/nazoréen|c. Etymologie*] constitua en réalité la plus ancienne dénomination des
disciples de Jésus.

Eusébe écrit: « Nazareth Sur la base de ce nom, le Christ fut appelé Nazaréen et nous qui sommes
présentement dénommés chrétiens avons recu dans le passé le nom de nazaréens».

Epiphane de Salamine confirmera dans son Panarion notice 29 : « Pareillement, tous les chrétiens furent
autrefois appelés nazaréens. ».

Donc I'on peut dire que appellation Jésus de Nazareth n’a aucun fondement scripturaire et il s’agit
d"une simple erreur de traduction des textes orignaux.

Ainsi si on revient aux évangiles I’on peut lire :

« [...] afin que s’accomplit ce qui avait été annoncé par les prophetes: Il sera appelé Nazaréen. »
(Matth.2:23).

« Pilate fit une inscription, qu’il plaga sur la croix, et qui était ainsi congue: Jésus le Nazaréen, roi des Juifs.
» (Jean 19:19). « Il leur demanda de nouveau: Qui cherchez-vous ? Et ils dirent: Jésus le Nazaréen. » (Jean
18:7)

Les Actes des apotres font également la méme mention:

« Hommes Israélites, écoutez ces paroles! Jésus le Nazaréen, cet homme a qui Dieu a rendu témoignage
devant vous par les miracles,... » (Actes 2:22) Et

« Alors Pierre lui dit: Je n’ai ni argent, ni or; mais ce que j'ai, je te le donne: au nom de Jésus-Christ le
Nazaréen leve-toi et marche. » (Actes 3:6). «[...] car nous I'avons entendu dire que Jésus, ce Nazaréen,
détruira ce lieu [...] » (Actes 6 :14)

N.B : La ville Nazareth est une construction liée a l'appartenance de Jésus aux Nazaréens (ou
Nazoréens) et non pas l'inverse comme le stipule Eusébe qui fait dériver I'épithete de Jésus d'une ville
qui n’existait probablement pas encore au début de l'ére chrétienne (en tout cas si on applique
I'argument du silence comme le fait Gallez pour la Mecque).

De plus, méme la découverte de vestiges archéologiques dans cette localité ne permet pas de confirmer
que les ruines en question sont celles de Nazareth "une ville qui ne dispose d’aucune mention dans les
textes du premier siecle.

! https:/ /fr.wikipedia.org/wiki/Jud % C3%A90-nazar %C3 % A9isme

2 http: / /nazarenespace.com/ page/ panarion-29-the-nazarenes

3 Ibid.



*L’étymologie des termes Nazaréen & Nazoréen

D’apres le Dictionnaire encyclopédique de la bible ; édition BREPOLS 1987. Article
NAZARENIEN, NAZOREEN, page 892 : On aurait tort de regarder les deux mots comme interchangeables,
IIs doivent au contraire étre soigneusement distingués, et il n’est pas exclu que la variété de leur emploi ait une
incidence sur I'énoncé, tout au moins, du probléme synoptique.

-Le premier Nazaréens (gr. Nazarenos) a incontestablement le sens de “natif de Nazareth”, ou “habitant de
Nazareth". On ne le trouve que chez Mc (1,24 ; 1047 ; 14,67 ; 16,6) et, deux fois, chez Lc (4,34 ; 24,19).11 équivaut
a l'expression “le (ou) celui de « Nazareth » (ho apo Nazareth) de Mt 21,11, Jn 1,45 ; Ac 10,38 ; il ne présente
donc pas de difficulté.

-Le second Nazoréen (gr.Nazoraios), qui est notablement plus fréquent, et qui s'il ne se rencontre qu'une seule
fois chez Lc (18,37 = Mc 10,47), est le seul terme employé par Mt (2.23; 26,71), Jn (1S5,5.7; 19,19) et Ac (2,22:
3,6,4,10;6,14 ;22,8 ;24,5 ;26,9),pareille appellation est assurément primitive: témoin, son étrangeté méme. Si Luc
I'a “corrigée” (E. Schweitzer, TWNT, VIII, 379, note 311) en Nazarénos, ce n’est pas, apparemment, qu'il ait
considéré les deux épithetes comme synonyme ; c'est plutot qu'il a voulu épargner a ses lecteurs, issus pour la
plupart de milieux hellénisants, un terme dont la signification, leur etit échappé. Mais quelle est-elle donc, cette
signification ? C’est la, disons-le tout de suite, un probléme qui reste tres débattu. Pour approfondir la question,
je suggere en plus des références ci-dessous le site suivant:

http:/ /456-bible.123-bible.com/calmet/N /nazareen.htm

ITI/ Le mouvement de Jésus le Nazaréen

Pour reconstruire l'origine du christianisme, nous pouvons recourir au schéma utilisé par le
Professeur émérite Francois Blanchetiére, publié dans son article intitulé «Reconstruire les origines
du christianisme, le courant nazaréen » que je recommande particulierement*. Nous pouvons aussi
écouter son intervention en suivant le lien indiqué en référenced.

L’idée principale est que le courant des disciples de Jésus s’est divisé en raison de conflits internes au
sein de I'Eglise primitive, entre les partisans de Jacques le juste, premier chef de la communauté de
Jérusalem d’une part et les partisans de Paul de Tarse apotre des gentils d’autre part.

Bien que camouflés dans les écrits chrétiens, ces conflits internes ont laissé des traces dans le Nouveau
Testament. Comme en témoigne les actes des apotres, il s’agit surtout de la mission de Pierre en
Palestine et des suites de la « conversion » de Corneille rapportées en Actes 10, 1-48 et Actes11, 1-18
qui met en opposition Pierre et la communauté de Jérusalem, dirigée par Jacques dit « frere du
seigneur ». Il faut noter aussi le conflit d’Antioche¢ et la réunion de Jérusalem mentionnés
respectivement en Ga 2, 11-21 et en Ga 2, 1-10 / Ac 15, 1-35, qui mettent en opposition Jacques (et
Pierre) d'une part et Paul de I'autre.

Ce conflit opposant Jacques a Paul se termine en 57 EC par un événement significatif ot Jacques
ordonna a Paul de se repentir publiquement de ses croyances, il I'a méme sommé de participer au
rigoureux rituel de purification au sein du temple de Jérusalem.

4 https: / /journals.openedition.org /berfj /229

5 http: / /www.akadem.org/sommaire/colloques /rome-jerusalem-ou-goumran-d-ou-vient-le-christianisme-
/les-nazareens-disciples-de-jesus-08-05-2007-6931_4205.php

6 https:/ /fr.wikipedia.org/wiki/Incident_%C3%A0_Antioche




En effet, Jacques le juste confie alors a Paul : " quatre hommes sont tenus par un veeu " et lui donne
l'instruction : "Emmeénes-les, joins-toi a eux pour la purification et charge-toi des frais pour qu'ils puissent
se raser la téte " Actes 21,23-24. Luc décrit ici le voeu de Naziréat (Nombre 6, 2).

Les Nazirs pratiquent la stricte observance de la loi. Jacques connaissant les opinions de Paul sur
l'application de la loi, s’il lui demande de faire un tel rituel revient a lui faire admettre publiquement
son repentir et prouver a lI'assemblée de Jérusalem que Paul est revenu totalement sur ses préches
appelant a abandonner la loi qu’il propageait depuis des années aupreés des gentils.

Nous disposons aussi d'un autre témoignage, bien que tardif, mais trés similaire, il s'agit du Roman
pseudo-Clémentin qui compile des documents sans doute plus anciens, 1'un d'entre eux s'intitule
« Reconnaissances », qui se fonde lui-méme sur une tradition ancienne « I'Ascension de Jacques », elle
relate une altercation trés violente entre Jacques frere de Jésus et un inconnu désigné comme étant
"I'ennemi " celui-ci finit par jeter Jacques au plus bas degré du sanctuaire lui provoquant une grave
blessure. On pense que 1'ennemi en question n'est autre que Satil de Tarse (Reconnaissance 1, 70-71).

Ces conflits plus ou moins minimisés par 1'Eglise? ont conduit le mouvement nazaréen a se diviser
en deux groupess:

—Le groupe « Hellénes » : c’est le groupe formé par les disciples de Paul.

Ce courant est devenu majoritaire et organisé, il donnera naissance plus tard a I’orthodoxie
catholique et romaine (Jésus Dieu fait homme, dogme trinitaire, abolition de 1’Ancienne
Alliance dont le signe est la circoncision). Il faut préciser d'emblée que le dogme trinitaire est
issu de ce mouvement paulinien sans pour autant imputer a Paul la conception trinitaire de
la divinité, car Paul de Tarse était sans doute unitarien a en croire Luc qui rapporte ses lettres
et épitres, ne considérant pas Jésus égal au Pére comme les trinitaires.

—Le groupe « Hébreux » : c’est le groupe des disciples de Jacques frere du Seigneur

Ce courant s’est amoindri avec le temps et devenu minoritaire, il donnera naissance aux
mouvements non organisés qui seront jugés, par la suite comme étant des hérétiques au
regard de I’orthodoxie, surtout en raison de leur rejet de la divinité de Jésus ou la persistance
dans la volonté d’appliquer la loi mosaique.

7 http:/ /www.akadem.org/sommaire/colloques /rome-jerusalem-ou-goumran-d-ou-vient-le-christianisme-
/les-nazareens-disciples-de-jesus-08-05-2007-6931_4205.php
8 http:/ /asr.revues.org/954




JESUS LE NAZAREEN
i

«Les années obscures » ou embryogénese du christianisme
\

Disciples du Jésus
v

Mort d’Etienne le pro-témoin Actes 6.1 (+ 34-36 AD)

/\

Les Hébreux Les Helléenes
N2 2
Le parti de Jacques (Act 2.12) Les pauliniens
Le parti des pharisiens (Act 15.5) Les johanniens

Les prétiniens
Une multitude de prétres (Act 6.7)
Des « esséniens »....

\7
La « Voie » (Act 24.24) Apollos (Act 18,24-28)
v
Les Nazaréens/Ebionites Juifs a la double culture > Les chrétiens
Paul & Barnabé ... 41 AD Antioche
Prisca & Aquilas... (Act 11.26)
Pella 68 AD
Nations Craignant-Dieu
, JUIFS Corneille (Act 10.22)
- A Justus (Act 18.7)
Le méme et I’autre
Birkat-Ha-minim Judaisants
Le Nazaréisme/Ebionisme Christianisme
(Apres 73 et avant 100) Ignace d’Antioche
(vers 110)

e

Islam ?

Intégration dans le
christianisme

|

JUSTIN L’apologétique
(£135-150)

Les hétérodoxes

Les Eglises d’orient

La philosophie barbare

Schéma illustrant la division initiale du mouvement Nazaréen, selon F. De Blanchetiere °

° https:/ /journals.openedition.org/berfi/229




Les judaismes au premier siécle

Nazaréens
disciples de Jésus

Sectes Judéo-Nazaréens
Gnostiques Anti-Pauliniens
A\
Baptistes, Sabéens Judéo-Nazaréens Ebionites
Mandéens et Kazaites < "unitariens"
Courants Hanifs
\ 2 \4 \

Jésus Messie Humain :

-Naissance miraculeuse sans pere, d’une vierge
(Nazaréens/Ebionites minoritaires)

-Naissance naturelle d'un péere et une meére (Ebionites)

Pharisiens, Saducéens, Esséniens

+/- 4*™ philosophie de F.Joseph (Yahad, Zélotes, Sicaires)

Nazaréens
Pauliniens
Nazaréens Chrétiens
"Orthodoxes"
- Judéo- Trinitaires,
chrétiens monophysites,
au sens strict Nestoriens...
du terme
\\4 V

Jésus Messie Divin :
- Jésus est Dieu
- Jésus est fils de Dieu

- La troisieme hypostase d’une Trinité

Schéma général de I’évolution des courants Judéo-Messianistes et leur subdivision

©Ahmed Amine

Remarque : le schéma ci-dessus est issu de notre compréhension de plusieurs ouvrages spécialisés dans I’histoire
des judaismes anciens et des origines du christianisme. Nous citons en premier lieu, les travaux de Jean
Daniélou, Josef Van Ess, Simon Claude Mimoumni, Francois de Blanchetiére et bien d’autres.
Ces Travaux sont synthétisés dans l'enquéte exhaustive réalisée par le Dr Dominique Bernard dans un livre
intitulé « les disciples juifs de Jésus, du 1¢rsiecle a Mahomet ».Edition du CERF, 2017.

11



IV/ Le dogme trinitaire au sein du mouvement Paulinien

La doctrine trinitaire est dominante aujourd'hui chez les chrétiens. Elle a été fixée définitivement lors
du concile cecuménique de Nicée en 325 de notre ere, ce futle lieu d'une grande controverse au sein
de I'Eglise. Nous avons déja précisé que cette conception trinitaire est née dans le courant Paulinien
sans que cela signifie que Paul en soit le fondateur.

Quel en était 'objet ?

Statuer sur la divinité de Jésus, formuler la doctrine trinitaire, qui n'est pas citée explicitement dans
les Evangiles. Les peéres de 'Eglise ont eu différentes interprétations concernant les versets qui font
allusion a la trinité (éparpillés dans les 4 évangiles). Ce dogme était loin d'étre explicite et consensuel,
d'ou la grande controverse.

Avant le concile de Nicée, les suiveurs de Jésus (les Nazaréens) n’étaient pas tous d'accord au sujet de
la nature de Jésus. Il y avait méme plusieurs groupes, pour simplifier nous citons que les deux
groupes les plus influents :

1- Les pro-trinité ou groupe "orthodoxe" partisans d'Athanase, archidiacre de 1'église d” Alexandrie.

2-Les anti-trinité ou unitariens dont les Ariens, partisans d'Arius, diacre de la méme église a I'ouest,
dans la partie latine, avec Rome pour capitale, la plupart des gens étaient partisans d”Athanase, tandis
que la partie orientale et grecque de 'Empire romain était en majorité favorable a Arius et eut
finalement pour capitale Constantinople.

Que croyaient les unitariens ?

Ils étaient attachés a la “doctrine selon laquelle: Jésus le Fils est inférieur a Dieu le Pere et de substance
différente parce qu’il a été créé par Dieu et est venu a I'existence apres lui”.

Que croyaient les trinitaires?

Selon leur doctrine on définit aujourd’hui la trinité comme la “personnalité triple de I'unique Etre
divin” dans laquelle ‘Dieu le Pere, Dieu le Fils et Dieu le Saint-Esprit’ sont dits étre de la méme
substance, coégaux, et tous trois incréés et tout-puissants.

Pour les Nazaréens des origines, Jésus était un homme-prophete sans plus : cf. Actes 2:22 "homme
israélite, écoutez ses paroles : Jésus le Nazaréen, homme approuvé de Dieu aupres de vous par les miracles et les
prodiges et les signes que Dieu a fait par lui...".

Dans les Evangiles canoniques, jamais Jésus n'évoque de maniére explicite les dogmes actuels (Péché
originel, rédemption par le sacrifice du fils de Dieu).



CONCLUSION DE LA PREMIERE PARTIE

Dans le schéma proposé par Francois Blanchetiére, on constate que 'islam est présenté comme une
continuité de la voie des Nazaréens ceux qui sont restés fideles a I'enseignement de Jésus et sa
premiére communauté dirigée par Jacques, et ce avant I'apparition du schisme lié a 1'intervention de
Paule de Tarse. L'idée que le prophete Muhammad aurait pu croiser des moines Nazaréens et/ou
Ebionites, lors de ses voyages en Syrie ne devrait pas réveiller les soupcons chez le croyant musulman.

En effet ceci est relaté dans la biographie recue du Prophete et dans les chroniques musulmanes,
comme al-Tabari qui évoque ["évanescent Bahira ou le fameux Waraqa B.Nawfal en plus des récits qui
relatent la vie de certains Hanifs en Arabie.

Certains auteurs sélectionnent ces récits pour construire une these sur la formation de Muhammad
avant sa prédication aupres des Paiens d”Arabue, d’autres rejettent la tradition musulmane en bloc.
Dans les deux cas nous serons face a des problemes d'ordre méthodologique, en I'absence de criteres
objectifs et consensuels chez les musulmans tout comme chez les islamologues contemporains, pour
sélectionner les éléments authentiques dans la tradition (Hadiths & Sirah). Rappelons que celle-ci a été
écrite 150 ans apres les faits et dont I'ceuvre originale a été perdue.

Donc l'idée que le prophéte aurait pu étre attiré des son jeune age par les courants monothéistes
répandus dans la région, tels que les Hanifs, les Sabéens ou les Nassdrds/Nazarénes, ne doit pas
remettre en cause sa prophétie.

L’histoire des propheétes antérieurs nous apprend par exemple que Jésus a été envoyé dans un milieu
monothéiste juif, il a préché en connaissance de la Torah, pour réformer le Judaisme de son époque.
De la méme maniére, 'on peut également avancer que Muhammad aurait pu méditer sur les
enseignements monothéistes diffusés oralement a son époque en Syrie et en Arabie, comme le
rapporte la tradition islamique elle-méme. Cette derniére fait mention de retraites spirituelles dans la
fameuse grotte du mont Hira, avant d'étre élu par Dieu pour délivrer une Ecriture révélée a I'instar de
la Torah, un rappel destiné d’abord aux Arabes de la péninsule afin qu’ils soient les témoins pour le
reste de I'humanité (C 2:143). De ce fait, nous pensons que le phénomeéne de la révélation doit étre
congu autrement que comme une « dictée orale » comme le soutient la tradition. En effet, une analyse
holistique du Coran ne retrouve aucune indication quant a une dictée orale opérée par I'agent de la
révélation. Le phénomeéne de révélation est assez complexe pour que nous puissions le résumer en
quelques lignes. De notre point de vue qui n’engage personne d’autre, le mécanisme s’apparente a
une inspiration impliquant les connaissances sémantiques du prophéte et une intervention active de
I'agent de révélation afin de sélectionner dans son stock sémantique le message a délivrer sans la
participation, ni du conscient, ni de I'inconscient de Muhammad, selon des modalités résumées dans
le Coran.

10 http: / /www.amazon.fr/ VOIE-DES-NAZAREENS-1h%C3 % A9ritage-contemporain/dp /2919734091
Mais également, la voie des Nazaréens: https:/ /youtu.be/5D0k]JrFFBZc

13



D’un point de vue coranique, nous pouvons le constater dans les versets suivants :

« Dis: «Quiconque est I’ennemi de Gabriel doit connaitre que c'est lui qui, avec la permission de Dieu, a fait
descendre sur ton Qalb cette révélation qui déclare véridiques les messages antérieurs et qui sert aux croyants
de guide et d'heureuse annonce» Coran 2:97 .

« Ce (Coran) ci, c'est le Seigneur de 'univers quil'a fait descendre, et l'Esprit fidele est descendu avec cela sur
ton Qalb, pour que tu sois du nombre des avertisseurs » Coran 26:192 -194 .

NB : le mot Qalb est souvent mal traduit par Ceeur, il ne s’agit aucunement du muscle cardiaque, le Qalb,
désigne I'organe de la conscience et de la spiritualité.

Le fait de dire que le Coran ne parle pas franchement d'une dictée orale faite par I'ange Jibril ou
Gabiriel, cela n’exclut pas la vision réelle de I'ange par le prophéte Muhammad. A cet égard, le Coran
témoigne de deux visions faites par Muhammad de I'ange Gabriel, qui est venu lui signifier son
élection divine et annoncer le début de sa mission prophétique, un comme la vision de 1'age faite par
Mariam lorsqu’il lui apparut pour lui annoncer la naissance d’Issa.

I1 faut préciser que le Coran évoque seulement deux apparitions de I'ange au prophete, contrairement a
la tradition qui le fait apparaitre au prophete davantage, parfois méme sous forme humaine pour
enseigner directement aux compagnons les regles de la religion dans des hadiths qui semblent étre
inventé de toute piece a I'époque formative de la tradition.

L'hypothése de l'origine judéo-nazaréenne de l'islam a été développée et présentée par des
missionnaires chrétiens de maniére a discréditer I'islam dans un objectif apologétique sous le prisme
du dogme chrétien. Il s'agit surtout de montrer que I'islam est intrinsequement violent et ayant une
vision expansionniste dont le but initial aurait été la reconstruction du temple de Jérusalem afin de
hater la venue du Messie de la fin des temps. A cet égard, le travail le plus abouti, que nous présentons
ici, est celui du Pere Edouard-Marie Gallez, soutenu a la faculté de théologie de Strasbourg et
vulgarisé récemment par plusieurs auteurs tel que : Odon Lafontaine, Michel Benoit ou Leila
Qadar...etc.

Nous présentons dans la deuxiéme partie un résumé de la these du Péere Gallez afin d’en donner les
grandes lignes.

Références de la premiére partie

(1) https:/ /fr.wikipedia.org/wiki/Jud %C3%A90-nazar % C3 %A9isme

(2) http:/ /nazarenespace.com/page/panarion-29-the-nazarenes

(3) http:/ /berfj.revues.org/229

(4) http:/ /www.akadem.org/sommaire/colloques/rome-jerusalem-ou-qoumran-d-ou-vient-le-christianisme-
/les-nazareens-disciples-de-jesus-08-05-2007-6931_4205.php

(5) http://asr.revues.org/954

(6) https:/ /fr.wikipedia.org/wiki/Incident %C3%A0_Antioche

(7) La voie des Nazaréennes éditions Nawa 2015 :http:/ /www.amazon.fr/ VOIE-DES-NAZAREENS-

1h%C3 % A9ritage-contemporain/dp /2919734091

(7") Vidéo la voie des Nazaréens: https://www.youtube.com/watch?v=gsu78U5cmCk

14



DEUXIEME PARTIE

PRESENTATION DE LA THESE D’EDOUARD-MARIE GALLEZ

11 serait périlleux de résumer les 1000 pages de démonstration réalisée par le Péere Gallez dans son
livre « Le Messie et son prophete » (paru en 2 tomes aux éditions de Paris). Je renvoie donc le lecteur
intéressé vers la source ou consulter la vulgarisation réalisée par Odon Lafontaine qui a fait une bonne
synthése « Le grand secret de 1’islam » disponible gratuitement sur internet!'. Et pour les plus
paresseux, je suggere ce site internet (évidemment chrétien) « le mystere des origines de 1’islam enfin
éclairci »12.

Les grandes lignes de la thése d’Edouard Marie GALLEZ

—Exclusion/sélection dans la tradition islamique : selon les auteurs de I'hypercritique, la tradition
musulmane n’est pas digne de foi car elle est tardive et de nature apologétique, contradictoire et
remplie de légendes ce qui est relativement vrai. Mais ces affirmations sont faites en se basant sur une
partie des ceuvres orientalistes dont le chef de fil est Ighaz Goldziher suivi par Henri Lammens, Joseph
Schacht et Juynboll GHA...

Cette tendance a été séverement critiqué par d’autres spécialistes tels que Nabia Abbott, Fuat Sezgin,
Harald Motzki, Gregor Schoeler, Andreas Gorke...etc. Le probleme des polémistes c’est le fait qu’ils
se basent souvent sur les premiers, ferment les yeux sur les seconds et se permettent apreés cela de
parler d'approche historique impartiale des débuts de l'islam !

La méthode consiste dans un premier temps a nier presque 'intégralité (90 % des sources) de I'histoire
musulmane qui est pourtant attestée par une quantité de textes issus de courants parfois antagonistes
(Chiites, Sunnites, Ibadites...etc). Et dans un second temps, ces auteurs inventent une histoire
alternative. Et en dernier lieu, ils recherchent le moindre indice (des 10% restantes) qui pourrait
s’insérer dans le nouveau puzzle afin de faire émerger un scénario plausible.

Pour caricaturer un peu, on peut citer les théses qui prennent leur point de départ d'un mot comme
« Houri », « Kawather », ou « Kalalah » ou du terme « Qura’n » lui-méme pour batir une thése sur
I'origine syro-araméenne du texte coranique. Alors que ceci pourrait s’expliquer dans le cadre de la
langue arabe. Pour faire un paralléle, peut-on déduire 1'origine américaine d'un auteur qui écrit un
roman en frangais au regard de la présence, dans son texte, de quelques mots en anglais ?

Si on concede sur ce procédé qui consiste a faire table rase de toutes les sources musulmanes, on peut
défendre n'importe quelle these aussi farfelue soit-elle, par la recherche d’éléments convergents.
Certains historiens sont méme parvenus en utilisant cette méthodologie douteuse a prouver que Jésus
n’était rien d’autre que Jules César ! (cf. Francesco Carotta in Jesus was Caesar)3.

' Odon, Lafontaine, « Le grand secret de l'islam » : http:/ /legrandsecretdelislam.com/

12 http:/ /www.salve-regina.com/salve/Le_myst%C3%AS8re_des_origines_de 1Islam_enfin %C3%A9clairci

13 https:/ /www.amazon.fr/Jesus-was-Caesar-Julian-Christianity /dp /9059113969

15



—L’islam serait un phénomeéne postchrétien : une branche « hérétique » du christianisme issue de la
secte des Judéo-Nazaréens : 1'idée que l'islam serait une secte hérétique est trés ancienne datant de
I'époque de Jean Damascéne. La nouveauté dans les travaux de Gallez, c'est d'impliquer
l'influence de la communauté de Qumran (tradition non rabbinique et anti chrétienne).

—La remise en question du role de la Mecque : le berceau de 1'islam ne serait pas la Mecque -qui selon
Crone, n’a probablement pas existé avant l’ére islamique ou si elle avait existé, elle n'avait pas le role qu'on
lui attribue - donc selon elle, 1'origine de I'islam serait au nord de la Syrie.

Gallez en suivant Crone, fait observer a titre d’exemple que le Coran interdit de chasser le poisson
pendant les mois sacrés (C5.96). Et comme il n'y a pas de mer a la Mecque, c’est donc une preuve que
la tribu des Quraych n’est pas au Hedjaz mais plutot prés de Lattaquié sur la cote syrienne ! Ceci est
un exemple représentatif de la myopie intellectuelle des chercheurs révisionnistes ayant évoqué ce
genre d’arguments. La Mecque ne serait pas « en plein désert », mais plutdt proche de la mer a
seulement 80 km. Pourquoi alors situer les Qurayshites au nord de la Syrie, puisqu’ils ne seraient pas
tres loin de la cote ?

D’autant plus que les exégeétes du Coran expliquent que ce verset a été révélé pour autoriser la péche
aux tribus cotiéres d”Arabie. Les gens de la tribu des Banii Mudlaj de la cote du Hedjaz ont questionné
le Prophete apres que l'interdiction de chasser ait été prescrite aux pelerins en état de sacralité.

—L’immigration des Mouhadjirines : les émigrés auraient pris le chemin directement de la Syrie vers
Yathrib « future Médine ». Des découvertes archéologiques en Syrie seraient en faveur de I'existence de
communautés judéo-chrétiennes (Claudine Dauphin).

—Projet messianiste, reconstruction du temple : le pére GALLEZ se focalise sur la conquéte de la
Palestine et la construction d'une mosquée (a I'emplacement du temple) pour faire valoir I'idée d'un
projet messianiste visant la reconstruction du temple a Jérusalem alors que les conquétes Arabes ne
visaient pas que la Palestine. Par ailleurs, ils ont construit également une mosquée des qu’ils sont
arrivés en Egypte. Un chapitre a part sera nécessaire pour analyser les témoignages d'époque de
I'émergence de l'islam et de ses premiéres conquétes!4.

—Le Coran a une histoire de composition, d’écriture et de réécriture : selon cette approche, le Coran a
subi un processus de rédaction dont les premieres strates remontent a des logia ou a un lectionnaire
syro-araméen utilisé par les Nazaréens (proto-Coran, these de Luling reprise par Christoph
Luxenberg).

—Les Califes de l'islam auraient réalisé le plus grand complot de toute I’histoire humaine grace a des
scribes et des théologiens pour réécrire tout un passé fictif qui consoliderait leur pouvoir en créant
une nouvelle religion, un lieu de culte la Kaaba, une figure prophétique, Muhammad pour faire piece
a Moise et a Jésus. Ce complot grandiose impliquerait que les Califes et leurs collaborateurs auraient
taché d’effacer de la mémoire collective, sur un territoire aussi vaste que le proche orient. Tout ce qui
pourrait rappeler I'immigration des Mouhadjirines de la Syrie vers Médine. Ils auraient réussi a faire
oublier le supposé pacte entre les Judéo-Nazaréens et les Arabes convertis au proto-islam et surtout
inventer des rites, des coutumes, de nouvelles généalogies arabes se réclamant de différentes tribus
plus ou moins prestigieuses. Il ne s’agit pas la que de la rédaction d'un seul roman historique, mais
d"une véritable bibliothéque forgée de toute piéce par des narrateurs zélés et hors pair.

14 http: / /www.christianorigins.com/islamrefs.html

16



Le point de départ : une contradiction, une collaboration et une ingratitude

—La contradiction? : Selon Gallez, il existe une contradiction évidente entre les versets 51 et 82 de la
Sourate 5. - Le verset 51:«0 vous qui croyez, ne prenez pas pour amis les Juifs et les Nazaréens...».

-Le verset 82: «... Tu constateras que les hommes les plus proches des croyants par I'amitié sont ceux
qui disent: Oui nous sommes nazaréens».

Gallez dit que d"un coté, on constate qu’il ne faut pas prendre les Nazaréens « Nassards » pour amis
et de l'autre coté, ils sont considérés comme les plus proches amis des croyants.

—La collaboration : a eu lieu avec le pére Antoine Moussalli qui est un prétre lazariste libanais,
connaisseur a la fois des églises orientales et des musulmans, pense que le mot Nassaras du verset 51
a été rajouté par les scribes tardivement afin d'installer I’hostilité envers les chrétiens au sens large du
terme et justifier ainsi la violence a 1’encontre de ces derniers par les conquétese.

Il faut noter, que dans le Coran le mot Massihyounes (chrétiens) est totalement absent ! Ce constat a
conduit le Pére Gallez a collaborer avec le Pére Moussali pendant 07 ans (1996-2003) pour élaborer la
thése du « Messie et son prophéte ». Deux Péres de 1'Eglise qui collaborent pour comprendre les
origines de l'islam, juste comme ca ! Par amour de la science et de la recherche de la vérité, qui peut
étre naif a ce point de considérer les choses ainsi ?

—L’ingratitude : il est opportun de noter qu’il y a un autre auteur qui revendique cette collaboration
avec le Pére Moussalli. Il s’agit d'Etienne Couvet qui affirme que c’est lui qui a travaillé le premier sur
« La piste Judéo-Nazaréenne », qui aurait aidé Gallez a rencontrer Moussali et lui aurait parlé de la
piste nazaréenne. Le Pere Gallez lui aurait fait des remerciements par écrit sans toutefois le citer dans
ses travaux!” | En effet, apres vérification nous avons constaté qu’Etienne Couvet a réellement évoqué
la these de I'influence de courants judéo-chrétiens sur I'islam primitif dans son livre qui traite de la
gnose universelle. A la page 55 de son livre il mentionne explicitement que le Coran serait écrit en
Syrie par un hérétique chrétien judaisant!8. Au fait ni Gallez, ni Couvet sont les premiers a travailler

sur la these nazaréenne, celle-ci est connue depuis le 17-18me siecle (John Tolan, F. Christian Baur).

Quoi qu’il en soit nous rajoutons que cette these fait écho a un autre travail fait par le Pere Joseph Azzi
dans son livre « Le prétre et le prophete »19. Ce livre traite de l'instruction de Muhammad par le
prétre "nazaréen » Waraqa b.Nawfel. Bien entendu, il existe des auteurs arabes qui ont traité de cette
question avec un style mille fois plus attractif sans qu’ils soient cités par les chercheurs francophones.

15 Entretien avec Edouard-Marie Gallez réalisé par Guillaume de Tanotiarn et Romain Koller i objections - n°2
- janvier 2006 : http:/ /ingiagzennay.free.fr/LeMessie.pdf

16 Précision sur les origines de l'islam, Etienne COUVET : http://www.salve-
regina.com/salve/Pr%C3%A9cision_sur_les_origines_de l'Islam

17 ibid

18 La Gnose universelle, chapitre I,P 51-87 aux Editions de chiré 1993

19 Le Prétre et le prophete : http:/ /books.google.fr /books?id=kMrC5NFKmXoC

17



Nous citons a titre d’exemple « Fatrat al Takwine Fi Hayat Khatem Al Nabyyines » autrement dit « La
Période formative dans la vie de Muhammad » du Dr KHALIL Abdul-Karim?’.

La Nouveauté dans la these d’Edouard M Gallez c'est le lieu d’instruction de Muhammad et/ou du

groupe d’Arabes qui va étre a I'origine de ce qu’il désigne « le proto-islam ».

Le Pere Joseph Azzi place le lieu d’endoctrinement en Arabie en utilisant de maniére sélective, les
sources islamiques dont la biographie du prophete et des hadiths. Tandis que Le Pere Gallez le place
aunord de la Syrie en se basant sur la these hypercritique de Patricia Crone (Hagarism)2! et la
toponymie des lieux établie tardivement par René Dussaud.

Enfin, il ne faut pas oublier un article intéressant qui résume la méme théorie : il s’agit de I’article de
Jean Habib Allah « La premiere dissidence chrétienne et les origines de l'islam»22.

Quelques éléments de preuve que Jésus fut Nazaréen/Nazoréen

—L'INRI est I'acronyme, dit titulus crucis, de I'expression latine lesvs Nazarenvs, Rex
Ivdaeorvm généralement traduit par : « Jésus le Nazaréen, roi des Juifs » ce titulus se base sur la
version de 'Evangile selon Jean (19: 19) : « Pilate fit graver une inscription, qu'il plaga sur la croix, et qui

était ainsi congue : Jésus le Nazaréen, roi des Juifs ».

Tertullien, Eusébe de Césarée et Epiphane de Salamine affirment que le terme Nazaréen

constitua en réalité la plus ancienne dénomination des disciples de Jésus.

-Eusébe écrit : « Nazareth sur la base de ce nom, le Christ fut appelé Nazaréen et nous qui sommes
présentement dénommeés chrétiens avons recu dans le passé le nom de Nazaréen. » .

-Epiphane de Salamine confirme la méme appellation : « Pareillement, tous les chrétiens furent
autrefois appelés Nazaréens. »(Notice 29 de son Panarion).

L’étymologie du qualificatif « Nazaréen »
Trois mots hébreux peuvent étre a I'origine deecme:

-Soit le motnazir (1°r1) qui signifie «consacré par un veeu», «abstine@»mnot désigne des sortes de moines
juifs, qui s'abstiennent de boire des boissonéit®es et d'avoir des rapports sexuels;

-Ou bien du monétzér (hx1) qui signifie «rejeton»;

-Ou encore du matotzer (1) qui signifie «gardien», « supporteur », «sent@ebu encore «fidele».

20 http:/ /muhammadanism.com/Arabic/book/copyrt _Abd-ul-
Karim/formative period_life muhammad.pdf

21 Hagarism: The Making of the Islamic World
22 http: / /www.culture-arabe.irisnet.be/dissidence.htm

18



—Premiérement I'idée communément admise par les chrétiens estogumot désignerait un habitant de
Nazareth, alors que cela ne tien sur rien, un Kettzien peut étre mais pas Nazaréen. Nazaretiméliee n’est
cité dans aucune source primitive. Elle aurait &fiiée qu'au IV siécle a l'intervention de la mére de
I'empereur Constantin. Notons I'erreur de l'autden’évangile selon Matthieu (2,23) qui écrit:

« Et [il] vint demeurer dans une ville appelée Na&th, afin que s’accomplit ce qui avait été annopaéles
prophetes: «ll sera appelé NazaréerlLa. citation Il sera appelé Nazaréen ne correspoadcane prophétie
annoncée dans I'’Ancien Testament, on pourraitite faorrespondre a Juges 13, 5 et 7, qui parleatesSn
comme d'un nazir, étant consacré a Dieu dés ssanais

—Deuxiemementpour les significations « Moines », « rejetonapxayardiens »?

De nombreux moines esséniens ayant pris des voengzii@at cette hypothése est envisageable, mais pe
probable car I'hébreu emploie n-tz(tzadé)-r plaide n-z(zayin)-r. Il nous reste donc «rejeton» garetien,
voire les deux a la fois. Donc «Rejeton», pourdg@signer ceux qui suivent le rejeton, sachant gsaslest
connu pour étre le descendant du roi David (Is&jel} « Or, un rameau sortira de la souche de Jesse€, un
rejeton (netzer) poussera de ses racines ».

Mais nous pensons que le mot gardien ou suppactetespond le plus a I'étymologie du mot Nazaréee a
pas confondre avec Nazoréen. Que signifient les m@csvalmpaiog, donc nazoéraios efalapnvog, donc
nazareno8 La grande majorité des traducteurs estimentegsienots sont synonymes et veulent dire nazaréen.

Christologie comparative des Judéo-Messianismes et de 1'Islam

Les études récentes sur le judaisme du premier siecle sont quasi unanimes sur un fait, le
polymorphisme des mouvants qui en sont issus. Il serait anachronique de parler de christianisme a ce
moment, mais de mouvements de Judéens messianistes qui ont fini par se différencier avec le temps
et donner une église dominante et des sectes marginales reléguées au rang de groupe hérétiques.
Toujours dans un but de simplification nous résumons la christologie de chaque groupe en fonction
de quatre critéres suivants:

1-La divinité intégrale de Jésus,
2-S5a naissance virginale,
3 —Sa mort et sa résurrection sur la croix.

4—Le respect total/partiel des préceptes de la loi mosaique

19



Divinité de Jésus | Naissance Sa mort sur la Respect total de la loi

virginale croix et sa (Shabbat et
résurrection circoncision...etc)
Nazaréens OuUIl OuUIl OuIl OuUIl
Groupe A
Chrétiens OUI OUI OUI NON
Nazaréens groupe | NON Ooul Ooul Ooul
B
Ebionites NON NON OUI OUI
Cerintiens & NON NON OUI OUI
Kasaites
Docetes OUI OUI NON NON
Musulmans NON OuIl NON NON
Ne respectent pas le
shabbat par exemple

Tableau n°2 : comparaison des éléments de christologie dans les groupes judéo-chrétien avec la
conception musulmane de la nature de Jésus

Pour notre part, nous pensons que l'islam n’est pas une hérésie nazaréenne au regard de la
confrontation de "la christologie coranique” a la christologie nazaréenne. Nous citons ci-apres, dix
raisons suffisantes pour faire cette distinction et donc invalider totalement la thése du Pére Gallez :

1-L’absence de sources de premiére main des Nazaréens, en effet, nous ne disposons d’aucun des évangiles
cités par les peres de I'Eglise (Evangile selon les Hébreux, évangile des Ebionites.. .etc.)

2-La christologie nazaréenne est orthodoxe dans une large mesure, donc elle ne correspond absolument
pas a la ‘christologie coranique " si I’on peut employer ce terme. La foi nazaréenne professe que le Messie est fils
de Dieu (au regard des écrits des peres de 1'Eglise) alors que le Coran combat ce dogme de toutes ses forces.

3-La christologie nazaréenne prone la préexistence du Fils, comme logos selon la vision grec, le fait que le
Coran utilise le mot « parole, kalima » cela ne signifie nullement que la "kalima" existait de toute éternité.

4-Les Nazaréens suivaient Paul de Tarse sauf quelques groupes qui l'ont renié (les Ebionites). A
noter que Paul est désigné comme le chef de fil de la secte des Nazaréens (Actes 5:24)

5-Le Coran renferme des concepts qui se rapprochent plus du Judaisme (Hagadah et Midrash) ce qui va
I'encontre d’une influence nazaréenne pure. L'Ebionisme est plus proche mais ce groupe renie la naissarnce
virginale du Messier, de plus il préconise le respect total de la loi Mosaique qui est allégée dans l'islam (pas de
Shabbat par exemple).

6-L’absence de consensus chez les peres de I'Eglise sur leur dénomination et leur théologie (écrits
lacunaires et parfois contradictoires).

7 -L’appellation « Nassdrd » dans le Coran est trés polysémique et désigne tantot les supporteurs ayant
soutenus le Messie tantot ceux qui l’ont divinisé (chrétiens).

20



8-L’appelation « chrétiens » ce dit dans Acte 5/24 « christianois » ¢a vient de Christos en latin/grec ce qui
correspond a Meshihemm/Messiens c’est-a-dire messianistes. Le coran ne l'emploie jamais estimant que les
chrétiens ne suivent pas réellement le Messie.

9-L’absence de preuves historiques de ’existence d’une communauté nazaréenne au VII®" siécle

10-L’absence totale dans les sources islamiques, de termes désignant les sous-groupes de judéo-
chrétiens en dehors du terme Nassdrds (ébionites, El-Kasaites...).

Pour les judéo-Nazaréens Pour les musulmans

Jésus est fils (adoptif) de Joseph Issa n’est pas le fils de Joseph

Jésus est le fils incarné de Dieu Issa n’est pas le fils de Dieu

Jésus est mort sur la croix et ressuscité au 3e jour Issa n’est pas mort sur la croix

La Torah doit étre appliquée a la lettre La Torah est allégée par le Coran

Le Temple de Jérusalem doit étre reconstruit Le Coran n’ordonne pas la reconstruction
du temple

Tableau n°3 : la conception judéo nazaréenne de Jésus versus conception coranique d’Issa

Que des Judéo-chrétiens ont pu rencontrer des musulmans, certainement; que certains soient
devenus musulmans, pourquoi pas. Mais jamais les Judéo-Nazaréens (orthodoxes) n'auraient pu
accepter les préceptes du Coran qui nie completement la divinité de Jésus.

Quid a l'interpolation du mot Nassara/Nazaréens dans le Coran

Sur la base d'une double constatation du pere Moussali, le disciple Gallez pousse sa recherche plus
loin pour postuler que le mot Nassara dans le Coran est rajouté tardivement lors du processus
rédactionnel. Dans le cadre d'une nécessité politico-religieuses, sous l'autorité califale, apres la
supposée rupture des Arabes avec la secte judéonazaréenne qui était a 1'origine du proto-islam.
Résumons ci-dessous, la justification Moussali/Gallez :

1-La rupture de rythme /rime a la psalmodie du Coran 5:51:

C’est la premiére constatation du pere Moussali qui a soulevé une supposée rupture de rythme causé
par l'ajout tardif (interpolation au IXe) du mot Nassara au verset 51 de la sourate 5.

Le pére Antoine Moussali écrit : « Lorsqu’on psalmodie le verset 51 [sourate 5, « Le Banquet »], on se rend
compte immédiatement que la mention des « chrétiens » (wa-n-Nassdrd, et les «Nassdrd ») vient rompre
complétement le rythme du phrasé » et que ce serait un ajout tardif des commentateurs du IXémesiécle qui
ont mis la derniere main au texte définitif du Coran

Source: Interrogations d'un ami des musulmans, in COLL., sous la direction d’Annie Laurent, vivre avec
U'Islam ? Réflexions chrétiennes sur la religion de Mahomet, Paris, éd. Saint-Paul, 1996 / 3e éd., 1997,
Versailles, p.235-240).

21



2-La supposée contradiction formelle entre les versets Coran 5 : 51 et 82.

« O les croyants | Ne prenez pas pour « alliés/amis » les juifs et les Nassara : ils sont « alliés/amis » les uns
des autres » (Coran 5:51)

De l'autre coté, on peut lire plus loin : « Tu trouveras que les ‘amis "les plus proches des croyants sont ceux
qui disent : Nous sommes Nassdrd » (Coran 5:82).

Le pere Moussali, pense que le probleme se situe au verset 51, car comment peut-on prétendre que
les Juifs et les Nassara/chrétiens sont amis ou alliés “les uns des autres” ?

Sans parler de la rupture du rythme a la psalmodie du verset en question. Le déséquilibre causé par
l'interpolation disparaissait si I’on omet “et les Nassara ” (wa al-nassara).

Le texte rééquilibré par I'omission du mot Nassara sera le suivant:
« O les croyants | Ne prenez pas pour ‘alliés/amis "les juifs, ils sont ‘alliés/amis "les uns des autres »
(Coran 5:51)

Selon Gallez le verset redevient plus clair, cohérent et supprime la contradiction avec le verset 82.

Il est curieux de vouloir résoudre une incohérence (celle de considérer les juifs comme alliés des
Nassara) par un truisme qui consiste a dire que les juifs sont alliés les uns des autres ? [Les Juifs sont
alliés des Juifs !]. Alors qu’en réalité le mot Waliy/ Awliya, est polysémique peut certes désigner amis,
alliés, mais aussi un sens péjoratif ot1 I'on se tient les uns [contre] les autres. Par ailleurs invoquer une
rupture de rythme est un argument subjectif qui ne convainc pas tous les arabophones, il suffit
d’écouter le passage en question pour constater son harmonie globale.

Quoi qu’il en soit, d'un point de vue codicologique, I'hypothése d"une interpolation tardive est
totalement mise en défaut par 1’analyse des textes les plus anciens qui nous sont parvenus, a savoir le
codex de Sanaa’. Le sous-texte du palimpseste témoigne d’une tradition écrite encore plus ancienne,
probablement datant de la premiere moitié du premier siecle de I'hégire selon les analyses
philologiques et au carbone 14. Le DAM 01-27.1 a été analysé par AMS au laboratoire de 1'Université
d'Arizona par Sadeghi et Bergmann et daté entre 614 CE a 656 CE a 95%23. Le manuscrit est composé
d"un grand nombre de folios, il est possible de les retrouver sur internet, une édition en PDF du CD
de 'UNESCO est en libre téléchargement.

Ces folios sont tres anciens, les plus anciens datent de la moitié du 7¢ siécle. Un grand nombre de ces
folios sont des palimpsestes, ils permettent de mettre en avant un travail d’écriture et de réécriture.
Ainsi I'étude de la couche inférieure nous permet d’accéder a une version plus ancienne du texte afin
de vérifier la présence de variantes ou d’interpolations. Une étude pointilleuse de ces manuscrits a
été faite aux USA par des universitaires de Standford et de Harvard. Il s’agit du travail rigoureux et
systématique réalisé par Behnam SADEGHI et Mohsen GODARZI publié sous le titre « Sanaa and
the origins of the Quran » aux éditions Guyter 201224,

2 B. Sadeghi & U. Bergmann, "The Codex Of A Companion Of The Prophet And The Qur’an Of The Prophet",
Arabica, 2010, Volume 57, Number 4, pp. 348-354.

24 https: / /archive.org/details /110978941Sanaal And TheOriginsOfTheQurAn/mode/2up

22



Trois folios du texte inférieur du manuscrit de Sanaa” nous permettent de constater la présence du
mot Nassara dans les plus anciennes versions du Coran.

—Premier folio : Bonhams 2000 Verso 1
Ligne 14/ Verset 52/ chapitre 5/ Sourate al-ma’ida

Ici le terme Nassara est écrit sous la forme [$ 23/ $)Lai]. La voyelle longue en milieu de mot n’est pas
marquée, mais il existe bien un ya’ a la fin du mot, ce qui souligne bien I'emploi de la forme désignant
les disciples de Issa/]Jésus.

—Deuxiéme folio : 6B2
Ligne 12/Verset 30/ chapitre 9/ Sourate al-tawbah
Dans le présent folio, le terme Nassara n’est pas clairement visible, comme on le voitici [ &/ /]

Il est difficile de lire le mot Nassara dans ce cas précis, cependant I’ensemble des versets présents nous
permettent d’identifier qu’il s’agit bien des Nassara.

Cependant I'on peut constater encore, la présence du ya” a la fin du mot est présente. Ce qui signifie
qu’il est encore question du mot [ ~i].

—Troisieme folio : 7A3
Ligne 5/Verset 17 /chapitre 22/ Sourate al-Hajj.

Ce folio ne présente pas le ya” de Nassara, cependant nous pouvons clairement observer un espace
entrele «r /,» etle « waw/y» suivant le mot "Nassara".

Cette espace permet de deviner l'existence d’une lettre a cette place, or selon le terme, seul le mot
chrétien peut avoir cette place, car le verset dit :

« Certes, ceux qui ont cru, les Juifs, les Sabéens, les Nassara, les Mages et les associateurs, Allah
tranchera entre eux le jour du jugement, car Allah est certes témoin de toute chose. »

Dans le cadre de ce verset, il est évident que seul le sens de chrétiens est acceptable ainsi, la présence
de du schéme (s)U=) dans la couche inférieure démontre bien qu'une interpolation tardive est
impossible.

A travers ces trois folios du manuscrit de Sanaa’” nous pouvons affirmer que le texte inférieur marque
la présence du terme Nassara des le début de la rédaction du Qur’an.

Par ailleurs il faut noter ici que I'un des versets présents est le Coran 9 :30

« Les Juifs disent: « ‘Uzayr est fils d’Allah» et les Nassard disent: «Le Messie est fils d’Allah». Telle est leur
parole provenant de leurs bouches. Ils imitent le propos des mécréants avant eux. Qu’Allah les anéantisse!
Comment s’écartent-ils (de la vérité)? ».

23



La présence de ce verset dans la sous-couche du palimpseste du folio 6B démontre deux choses :

1- En aucun cas, le mot Nassara ne peut étre une interpolation tardive qui serait rajoutée, selon Gallez,
aprés chaque mention des juifs; en effet, dans ce cas précis, car s’agit d'un point de similitude entre
les deux communautés, chacune a pris un personnage comme fils de Dieu. Nous ne discutons pas ici,
du bien-fondé ou non de I'affirmation coranique au sujet de I'appellation ‘Uzayr par les juifs « fils de
Dieu », car cela nous éloignera de notre propos.

2- Que les premiers musulmans reprochaient aux Nassara de prendre Issa/Jésus comme fils de Dieu
est incontestable d’apres nos trois exemples, par conséquent le mot Nassara peut designer soit les
chrétiens de 1'Eglise romaine soit les Nazaréens du groupe B qui divinisent Jésus (cf. tableau n°2).

Au sujet de 'apparente contradiction des versets 5 et 82 de la sourate 5

En réalité il n'y a pas de contradiction entre les versets suscités, 'apparente contradiction est liée a
des subtilités inhérentes a la langue coranique, des nuances qui échappent au Pere Gallez et méme a
I"arabophone Antoine Moussali. Ce que 1'on peut comprendre d'autant plus que des arabophones
lettrés n’en font pas attention. Il aurait fallu attendre les travaux novateurs de Muhamed Shahrur
pour s’en rendre compte (Le Kitab et le Qura’an vers une nouvelle lecture). Dans les versets 51 et 82 de la
Sourate 5, Dieu exhorte les croyants a se méfier des Nazaréens ne respectant la loi et les prophetes et
constater que ceux qui sont enclins a 1'amitié sont ceux qui affirment étre les vrais Nazaréens, les
véritables disciples fideles a Jésus. Il est & noter que le Coran n’emploie pas de synonymes, sources
de confusion méme chez les arabophones. Nous résumons dans le tableau ci-dessous les principaux
groupes religieux cités dans le Coran selon une approche méta textuelle (dont le développement
dépasse le cadre de cet article).

Traduction du sens

Les gens n’ayant recu aucune Ecriture
Les Juifs ou plutét Judéens

Les Judaisants ou convertis

Ceux qui ont recu I’Ecriture au sens large (juifs,
chrétiens, sabéens, manichéens...etc.)

Ceux qui ont recu une partie de I'Ecriture

Ceux a qui Dieu a donné le don de
l'interprétation de I'Ecriture = les gens du
rappel = les Docteurs de la loi

Les gens de I'Ecriture = ceux attachés a
I'écriture
Les Nazaréens

Les Nazaréens « unitariens » et
Les Ebionites

Les Sabéens, mandéens
Les zoroastriens

Les Associateurs : les chrétiens et
Les Nazaréens « orthodoxes »

Les croyants

(en la prophétie de Muhammad)

Les recouvreurs, négateurs de la vérité
(prophétie de Muhammad....etc)

Phonétique
al-Ummytn
al-Yahad
al-lizina-Hadou

al-lazina-Utou al-Kitab

al-lazina-Utou-Nassibann
mina al-Kitab

al-lazina-ataynahoum-al-
Kitab= Ahl-al-Zikr

ahl-al-Kitab

al-Nassara

al-lazina-Qallu-inna-
Nassara

al-Sabeen / Al-Sabea
al-Majous

al-lazina-Ashrakou

al-Moushrikoun

al-lazina-Amanou

(bi Muhammad)

al-lazina-Kafarou

Terme en arabe
Ogeadl

944!

lgala ppdll

STl 1g391 !

QS (o Ll 39 ol

Jal = QLS el el
st

S Jal

Glaidl

)i bl 1538 el
oseball

S s

1Sl )

e Ishag ol - 19,85 pd)l
(daes 895) )

Tableau n°4 : les différents groupes religieux cités dans le Coran © Ahmed Amine

24



Et pour une meilleure compréhension des termes, il n'y a pas mieux qu'un schéma synthétique :

gt gaf ¢l
Allazina Outou al-Kitab
Ceux qui ont recu I’Ecriture Sacrée au sens large
et qui ne I’ont pas préservée

st Jai
Ahl al-Kitab
Ceux qui sont attachés a
I’Ecriture

Sl ARl ¢l / S Ja

Allazina Ataynahum
al-ktiab
Ceux a qui Dieu a donné
[la clé de] I’Ecriture
« Les Docteurs »

© Ahmed Amine

NB : Le schéma ci-dessus ainsi que les tableaux présentés précédemment, résumant nos différentes lectures sur
le sujet, la justification sera apportée dans un ouvrage en préparation.

Une fois que nous avons fait la différence entre les mots Nassara « les Nazaréens » et allazina-Qallo-
inna-Nassara, autrement dit ceux qui affirment étre « les vrais Nazaréens », c'est-a-dire les véritables
disciples du Messie Jésus?. Il ne reste plus de place a la contradiction soulevée par Gallez.

Ainsi la lecture non sélective du verset 5: 82 dans son bloc sémantique confirme notre analyse
holistique qui s’adresse a un auditoire concerné par les débats entre les différents groupes qui
prétendent tous étre les authentiques suiveurs du Messie. Nous allons a présent prendre le bloc
sémantique allant du verset 77 a 85 :

> Méme de nos jours il existe des mouvances qui se réclament du véritable Nazaréisme : comme Netivo Olam
https:/ /netivotolam.be/ et en face : http:/ /talmidyeshoua.blogspot.com/p/articles.html

25



Dis: « O gens du Livre, n’exagérez pas en votre religion, s'opposant & la vérité. Ne suivez pas les passions des gens qui se sont égarés

auparavant, qui ont égaré beaucoup de monde et qui se sont égarés du chemin droit. * Ont été maudits ceux qui ont mécrus parmi

les fils dlsraél, par la bouche de David et d'Issa fils de Mariam, parce qu'ils désobéissaient et transgressaient * 1ls ne s'interdisaient

pas les uns aux autres ce qu'ils faisaient de blamable. Comme est mauvais, certes, ce qu'ils faisaient | * Tu vois beaucoup dentre eux

s'allier aux Mécréants [ Paiens]. Comme est mauvais, certes, ce que leurs dmes ont préparé, pour ewx-mémes, de sorte qu'ils ont
encouru le courroux d’Allah, et cest dans le supplice qu'ils éterniseront. * S'ils croyaient en Allah, au Prophéte et & ce qui lui a été

descendu, ils ne prendraient pas ces mécréants pour alliés. Mais beaucoup d’entre eux sont pervers.” Tu trouveras certainement que
les Juifs et les Associateurs [chrétiens] sont les ennemis les plus acharnés des croyants. Et tu trouveras certes que les plus disposés &

aimer les croyants sont ceux qui disent : « Nous sommes Nassara». C'est qu'il y a parmi ewx des prétres et des moines, et qu'ils ne

senflent pas d'orgueil * Et quand ils entendent ce qui a été descendu sur le Messager, tu vois leurs yewx déborder de larmes, parce
quiils ont reconnu la vérité. s disent : « O notre Seignewr ! Nous croyons : inscris-nous donc parmi cewx qui témoignent [de la

prophétie de Muhammad] * Pourquoi ne croirions-nous pas en Allah et & ce qui nous est parvenu de la vérité [Le Coran]. Pourquoi

ne convoitions-nous pas que notre Seigneur nous fasse entrer en la compagnie des gens vertuewx ?» * Allah donc les récompense
pour ce qu'ils disent par des Jardins sous lesquels coulent les ruisseaux, ot ils demeureront éternellement. Telle est la récompense des

bienfaisants.

Ce ne sont donc pas tous les « Nassaras/Nazaréens » qui sont visés ci-haut, mais uniquement « ceux
qui affirment étre les vrais Nazaréens » et qui ont reconnu la prophétie de Muhammad car la suite
des versets montre qu’ils ont cru au point leurs yeux débordent de larmes a 1'écoute des versets
Corniques. Donc, pris dans leur contexte textuel et en prenant la peine de bien les lire, il est aisé
d'affirmer qu'il n'existe pas de contradiction entre les deux versets en question.

Le Coran traite d’hérétiques ces deux groupes issus des Nazaréens primitifs, que ce sont les
Nazaréens (proto-chrétiens) ayant suivi les enseignements de Paul (abondant de loi et de la
circoncision). Rappelons ici que les véritables Nazaréens sont ceux respectaient la loi et les prophéetes
et ne divinisaient pas le Messie, en ce sens le Coran est plus proche de la chronologie historique (cf.
schémas en introduction).

N'oublions pas qu’on attribua cette déclaration a Jésus dans I'Evangile selon Mathieu 5 :18-19 :

« Car, je vous le dis en vérité, tant que le ciel et la terre ne passeront point, il ne disparaitra pas de la loi un seul
iota ou un seul trait de lettre, jusqu'a ce que tout soit arrivé. Celui donc qui supprimera l'un de ces plus
petits commandements, et qui enseignera aux hommes a faire de méme, sera appelé le plus petit dans
le royaume des cieux ; mais celui qui les observera, et qui enseignera a les observer, celui-la sera appelé grand
dans le royaume des cieux, Car, je vous le dis, si votre justice ne surpasse celle des scribes et des pharisiens, vous
n'entrerez point dans le royaume des cieux ».

26



ITl/ Les éléments fondamentaux de la these

Sil'on étudie de pres la these de Gallez, on s’apercoit qu’elle repose sur un élément fondamental, a
savoir I'idée d’'une immigration des présumés judéo-nazaréens de la Syrie vers Médine en Arabie.

Cette idée se base d’apres la théorie avancée par Patricia Crone et sans laquelle cette these n’aurait
rien apporté de nouveau comme nous l'avons souligné plus haut. Cette immigration supposée sur la
base de traces archéologiques et d"une toponymie témoignant de l'existence d'une communauté arabe
Qoraychite au nord de la Syrie. S'il s'avere tout a fait plausible que des Arabes aient pu immigrer de
I'Arabie vers la Syrie pour le commerce. L'immigration dans le sens inverse reste hypothétique car
aucun argument archéologique ou témoignage historique ne viennent corroborer cette hypothése.

Par ailleurs il faut noter Patricia Crone est revenue en partie sur sa these notamment dans deux
articles : le premier article, publié en 2007 : « Qurays and the Roman army: Making sense of the
Meccan leather trade»?® et le deuxiéme a été publié en 2008: « What do we actually know about
Muhammad? »27

En effet, depuis 2007, Crone admet I'existence d'un site préislamique, en effet, elle n’a plus vraiment
le choix avec les découvertes archéologiques récentes, notamment les graffitis qui témoignant de
I'existence des chemins du Pelerinage a la Mecque. En plus de cela, il faut noter que méme son maitre
John Wansbrough ne 1'a pas suivi dans son hypothése, pourtant chef de file de I'école hypercritique.

L’argument du silence archéologique sur la Mecque

L’argument du silence est souvent mis en avant par les polémistes, il s’agit de dire qu’il n’existe
aucune trace archéologique au Hedjaz en faveur de son passé islamique. Nous répondons a ceci est
d"un point strictement archéologique, cette affirmation ne sera vraie qu'apres réalisation de fouilles
par des professionnels qui n’ont aucun conflit d’intérét avec les autorités Saoudiennes. Par ailleurs, il
n’est pas exact de dire qu’il n’existe—dans 1’absolu— aucune trace archéologique a la Mecque par
exemple, car il existait des vestiges archéologiques bien documenté photos archivées avant leur
destruction par les autorités Saoudiennes pour de raisons dogmatiques (ou présentées ainsi).

En effet, la destruction des tombeaux fait partie de la doctrine Wahhabite qui considere que la
vénération des Saints comme un acte d’associationnisme qui annule l'unicité de Dieu (Tawhid).
Nous présentons dans la page suivante, quelques photos d’archive des tombeaux présentés comme
ceux des compagnons du Prophéte dont celui de sa premiere épouse Khadija. Nous avons également
des photos de la demeure du propheéte, celle attribuée a Khadija. Bien entendu, ces traces n’ont pas
été expertisées par des archéologues pour que nous puissions affirmer qu’ils remontent réellement au
premier siecle de I'’hégire. Nous les présentons a titre informatif, afin de montrer qu’il existe des traces
archéologiques a la Mecque et ses alentours (village d’Ashma par exemple) en dépit d'une datation
qui reste incertaine.

?® « Qurays and the Roman army: Making sense of the Meccan leather trade», Bulletin of the School of Oriental
and African Studies 70, n°1, 2007, pp 63-88
27 https: / /www.opendemocracy.net/faith-europe_islam/Muhammad_3866.jsp

27



Excavation de la Maison attribuée a Khadija?

28 Pour plus de photos consulter ce : https://alomgir.wordpress.com/2008/08/15/house-of-our-beloved-
prophet-mohammad-saw /

28



JANNAT UL MOALA
BEFORE DISTRUCTION

Le cimetiere d’al-Mu’la attribué aux Banu Hashim d’ot I’appellation cimetiere d’Abu Talib

29



Vestiges archéologiques dans le village d”Ashama a al-Qunfudah au sud de la Mecque

N.B: tous les vestiges présentés ci-haut n'ont pas été analysé par les archéologues, en
conséquence ces photos n’ont pas une valeur documentaire et ne permettent pas d’attester de
I'historicité la ville sainte de 'islam et ses alentours avant le VII*mesiecle.

30



Au sujet du silence des sources historiques sur 1a Mecque

—Présentation historique habituelle

La Mecque est mentionnée par Ptolémée, le nom qu'il lui donne nous permet de I'identifier a une
fondation sudarabique, créée autour d'un sanctuaire. Outre le témoignage de Claudius Ptolémée (90-
168), on peut aussi faire référence aux écrits de I'historien grec Diodore de Sicile(1er siécle av.-c).

Nous ne rentrerons pas dans le détail du débat concernant « Macoraba » de la carte de Ptolémée qui
reste sujet a controverse.

On peut admettre qu’il ne va pas de soi que « Macoraba » correspond « Macca » en raison de I'erreur
d’emplacement de la premiere sur la carte par rapport a la Mecque actuelle, mais on peut envisager
que Ptolémée aurait pu étre approximatif. Quoi qu'il en soit, il mentionne bien une autre localité du
nom de « Lathrippa » qui ne peut étre autre que « Yathrib ou Médine ». Dans ce cas la que peut étre
Macoraba si ce n"est Macca ?

B A p I Sior B \ietice LY
\t' ‘L”h”ppll " MA‘erTAE (u'll'lﬂlﬁ byrage— ?}?)3;:;:9&‘\5 : b :,}1:::}
0\ Am Cuma T, PN
W\ sic : Baama Ol S e D
'? e .l]{"hﬂ g e T"__/___ 'lolé'[ Jll“_\?, B '____-_: Themt ™= y
Folana 2
0 REGIO SMYRNOFERA INT, - ey [
0 | Zaaram rF.\[amr:lhﬂ. oty 11;.1.111“}';;:“"4-, [
ﬂ . L I | f-il - °1{.m-m:.‘: l / T
0 Ul.lplm napha A e
Q MALICHAE A”f’; 5 B=2A ¥ ABES
" Foanngdiee o A _“'-‘-'l—_—__j—_——‘
A Ihrlm COpp. [humala r % e | =
. Macoraba Iji/‘ I <1

Ci-haut un zoome sur la fameuse carte de Ptolémée

Jacqueline Chabbi, Professeur a l'université Paris VIII-Saint-Denis indique : « La Kaaba mecquoise
fut édifiée a une époque indéterminée, peut-étre vers la fin de la période romaine. Ptolémée,
géographe grec alexandrin du Ile siecle apr. J.-C., connait la ville sous le nom de Macoraba. Ce nom
d'origine sémitique certaine, signifie probablement le « lieu du sanctuaire » pour indiquer que s'y
trouve - comme ailleurs en Arabie - un espace sacré, porteur de divers « interdits », autrement dit un
Haram.

Du fait de son étymologie qui raméne par inversion au mot baraka, le nom Ptolémée de Macoraba
suggere que ce lieu sacré ait été relié a la présence d'une eau pérenne, qui se serait conservée durant
les périodes de pire sécheresse, dans un ou dans plusieurs puits. La baraka combine en effet la notion
de bénédiction avec celle de la présence d'une eau d'origine pluviale, condition essentielle de survie
pour les populations de ces zones arides »?.

2 http:/ /www.clio.fr/BIBLIOTHEQUE/ Aux_origines_de_La_Mecque_le_regard_de_l_historien.asp
31



—Le probleme de I'historicité de la Mecque du poinde vue de la critique radicale

L’argumentaire des tenants dk non historicité de la Mecquanitiée par Crone et reprise par
Yehuda D.Nevo, Gallet bien d’autres, se base essentiellement sur glauwsipes :

—Ecarter les données de la tradition, car jugéetampive et peu fiable.
—Abuser de I'argument du silence des sour¢Bahisence de mentions équivaut a la non histoficité

Crone écrivait a ce propos [«.] de Qoraysh et de leur centre commercial (La lex), écrit-elle, on ne trouve
aucune mention, que ce soit en grec, en latin,yeage, en araméen, en copte ou en tout autrérdittre
composee en dehors de |'Arabie avant I'époque deguétes. Ce silence est frappant et significHtifest
tellement qu'on a essayé d'y remédier [¥.]»

Donc I'argument principal est I'absence de citadiale La Mecque chez des chroniqueurs prolixes comme
Procope et chez les ecclésiastiques syriaquesicpieat d0 la mentionner. Aprés avoir soulignélense des
sources, Crone s'est attelée ensuite & déconsttegrallusions qu’on peut trouver ici et |a, ajesw’un
sanctuaire sacré qui se situait en Arabie.

Il s’agit principalement de I'expression de Plindabanegoris »région>! ou encore Macoraba » de
Ptolémé#&, une appellation qui est supposée refléter legmiacoraba (portus Mochorbae) de Pline, identifié
comme Jeddah (le port est situé a environ 78 kireddecque).

Notons que Crone a regu une critique assez séedee ghrt de Robert B. Serjeéint Nous citons ci-dessous,
un exemple significatif de cette virulence [...] Le travail n'est pas seulement anti-islamigomis également
anti-arabe. Ses fantasmes superficiels sont stulds que, d'abord, on se demande si c'est just€'farnce”,
une "pure parodie" ... Etant donné que les autguaessent étre des historiens de l'islam, ils sdetement
hors sujet avec la recherche contemporaine sualffis... ennuyeux piége de I'histoire ... humeutgmiéeuse

[...]».

Si 'on faut une table rase de toute la littérature islamique et postuler qu'elle est foncierement
légendaire et non fiable sous prétexte qu'elle est écrite tardivement est une méthode trés douteuse
pour un historien qui se respecte. Comment tenir une telle position quand l'on sait que nous
possédons des textes de la fin du premier siecle de I'Hégire ?

Si on généralise cette méthode au christianisme et au Judaisme, on peut tout nier, ce n’est pas sérieux
comme approche et ¢a ne tient pas debout devant les preuves (cf. Travaux de Nabia Abbott, Harald
Motzki, John Burton, A. Goerke ...etc)34.

30 Crone & Cook. (1978), Meccan trade and the rise of Islam, Oxford, Basil Blackwell, p.134

31 Histoire naturelle, VI, p.150

32 Géographie, VI, 7, p.32

3 R. B. Serjeant, «Meccan Trade and the Rise of Islam: Misconceptions and Flawed Polemics», Journal of the American
Oriental Society 110, n° 3, 1990, pp. 472-486: https:/ /fr.scribd.com/document/148684608 /Meccan-Trade

34 Nabia Abbott, Etudes des Papyrus de la littérature arabe :
https:/ /oi.uchicago.edu/sites/oi.uchicago.edu/files/uploads/shared/docs/0ip76.pdf

32



—La rétraction partielle de Patricia Crone

Contrairement a ce que voulait nous faire cr@edlez, Gibsoret ceux qui les suivent Patricia Crone a
réellement nuancé sa thése sur le commerce meatgmiss qu’elle a pris connaissance des travauXetier
S. Wellespubliés dans un ouvrage intitwWér he Barbarians Speak, How the Conquered Peoplgsedl Roman
Europe » ;aux éditions de de la prestigieuse universitérdeeton en 1999, soit huit ans avant la publicatio
de l'article de Crone de 20%7

La nouveauté proposée par Peter Wells est I'imjitinad’'un facteur déterminant qui n’avait pas étis gn
compte par Crone et Cook. Il s'agit des besoinsomapts de I'armée byzantine dont des immeh&gions
étaient installées dans les provinces romainesajemorient, c'est-a-dire, I'actuelle Arabie du 8let le Sham,
selon I'appellation des Arabes qui inclut : la Jon@, la Syrie et la Palestine.

La question initiale posée parells était la suivante« les Qurayshites auraient-ils pu acquérir, la rdse et
les compétences en logistique, en fournissanti@éa romaine en Syrie, ses besoins en cuir etapnauits
pastoraux ? ».Patricia Crone a publié deux articles ou I'onstate qu’elle a réellement revue sa position, par
rapport a 'importance du commerce mecquois, sans gutant le remettre complétement en question.

-Le premier article a été publié en 2007: « Quragskd the Roman army: Making sense of the Meccahdea
trade» publié dans le Bulletin of the School ofedtal and African Studies 70, n°1, 2007, p63-88.

-Le deuxiéme article date 2008 What do we actually know about Muhammaif?

Par ailleurs, il est a noter g@aiillaume Dyeconfirme la nouvelle position de Patricia Crores, ipport au role

du commerce mecquois et par la méme occasion axistence historique de Muhammad lors une revue
critique®” de I'ouvrage collectif publié sous la directionAdgélika Neuwirthsous le titre « Th&uran in
Context»®®. Il a méme évoqué la mention de la Mecque dans les soprégslamiques. En faisant
référence particulierement auxEéhniques d’Etienne de Byzanseou I'on trouve une phrase qui
pourrait se référer a la Mecquildxa Ovo uetaé Koppavikapafi "°.

—Les témoignages historiques externes sur le péleage « le Hajj »° :
-La chronique de Khuzistan (environ 660 CE)

Le chroniqueur mentionne le "Dome d'Abrahaga{~: ohsaa /qwbth d-abrhm)” et note que les Arabes
affirment qu'Abraham "a construit cette place dddme » pour le culte<hn /SGDT ’) de Dieu et pour
l'offrande de sacrificeslt ajoute plus loin qu'ils (les Arabes) adorentdas a I'honneur d’Abraham le pére et
le chef (patriarche) de leur peufile

35 Patricia Cron.(2007), «Qurays and the Roman army: Making sense of the Meccan leather trade» ,Bulletin of the School
of Oriental and African Studies 70, n° 1, pp. 63-88

36 https:/ /www.opendemocracy.net/faith-europe_islam/mohammed 3866.jsp

37https: / /www.academia.edu /4287472 /Le_Coran_et_son_contexte. Remarques_sur_un_ouvrage r%C3%A9c
ent

38 The Quran in Context. Historical and Literary Investigations into the Qureanic Milieu, Angelika Neuwirth, Nicolai
Sinai, and Michael Marx, Leiden, Boston: Brill (Text and Studies on the Quran 6), 2010, 864 pages.

39 Source : « Stephani Byzantii Ethnicorum quae supersunt », Ed. Meineke, Berlin, 1849, p.427

40 Nous remercions le Dr Sean Anthony pour ses indications d propos de ces témoignages externes sur le Hajj.

41 R. Hoyland, Seeing Islam as Others Saw it : a Survey and Evaluations of Christian, Jewish and Zoroastrian Writings

on Early Islam, Darwin Press, 1997. Une somme extrémement détaillée sur I'ensemble des sources non-musulmanes des
deux premiers siécles de I'Islam.

33



-Le témoignage d’Anastase de Sinai (660-690 CE)

Ce texte écrit en grec est probablement I'un desiphportants témoignages négligés par les chershsamme
l'affirme Dr Sean Anthonyislamologue contemporain de l'université de I'Qhilépartement des études du
proche orierff. La partie qui nous intéresse dans cet écrit'laistdire d’'un prisonnier chrétien qui a été pris
comme captif par lesagarenegmusulmans), a I'endroit ou ceux qui nous tienreemesclavage ent la pierre

et 'objet de leur cultes. Par la suite le captif, raconte comment @grilssacrifié & cet endroit-la d’innombrables
moutons et chameaux*®,

-Le témoignage de Jacques d’Edesse dans sa quatrifettre au Jean le Stylite

Dans une lettre quéacob d’Edessa envoyée dean le Stylitell évoque I'orientation de la priére des juifs et
des musulmans, cette orientation est décrite cosum@ant grosso modo, les points cardinaux, mai€ ave
l'intention, de viser les lieux sacrés respectitq...] Votre question est vaine... car ce n’est pas Vesud que
prient les Juifs, ni dailleurs les musulmans (hagees). Les Juifs qui vivent en Egypte, tout corfese
musulmans, ainsi que je I'ai vu de mes propres wtwais maintenant I'établir pour vous, priaierrs I'Est,

et le font toujours, toudes juifs versJérusalemetles musulmans vers [&aaba Et les juifs qui sont au sud
de Jérusalem prient vers le Nord. Et ceux du pay8abel, a Hira et Bassorah, prient vers I'Ouest]es
musulmans qui sont la (ceux de Babel) prient versdst, en direction de la Kaaba. Et ceux qui sansud de
la Kaaba prient vers le Nord, en direction de @liAinsi, de ce qui a été dit, il est clair quengest pas vers
le sud que juifs et musulmans de Syrie prient, F&is Jérusalem ou la Kaaba, le lieu ancestralede peuple
[...] »*

-Un papyrus arabe (86-99 AH / 705-717 CE) de l'ingut oriental de Chicago (17653)

La Papyrologue Petra Sipesteijs I'a publié dansartiole intitulé « AnEarly Umayyad Papyrus Invitation for
the Hajp* ou elle a fait la description et I'analyse d’'ueéte du prince Umayyade Shal Ibn ‘Abd al-Aziz qui
contient une invitation a un certain ‘Ugbah Ibn Naspour participer au pelerinagal{Hajj).

Le Papyrus Arabe de l'institut oriental de Chicago

42 https:/ /osu.academia.edu/SeanAnthony

43 Anastasius Sinaita, Questiones 20, PG LXXXIX.512 A, in Flusin 1991. p.404-405, cite dans “The Cambridge Ancient
History” Ed Averil Cameron et al 2000 p.803

44 Hoyland R.G.(1997), Seeing Islam as others saw it, a survey and evaluation of Christian, Jewish and Zoroatrian
writings on early Islam, Darwin Press Princeton, p.160-67. Crone & Cook(1977), Hagarisme, op.cit., p173, note 30

45 https: / /www.journals.uchicago.edu/doi/abs/10.1086/ 677240

34



-Un graffiti arabe daté de 91H /710 CE

C’est au mois d®hul-Qia’da qu’un certain Makhled Ibn Abi Makhlad a écrit yoéere pour implorer le
pardon de Dieu et pour que son pélerinage soipa&cke’inscription se trouve prés de Tabuk au rieda
Mecque.

Un graffiti arabe daté de 91H mentionnant le Hajj

En évoquant les graffiti islamiques du premierlgiée I'hégire, nous signalons les travaux de LLale
historien de l'université du Michigan. Cependamti®avons été surpris qu'’il n'ait publié aucuneee
inscriptions de I'érudit Saoudiév. Abdullah Alruthaya Almaghthaffidans son livre intitulé « Muhammad
Prophete of Paece amid the clash of EnspiteCar il a publié un artidléconsacré aux graffiti juste avant la
publication de son livre aux éditions Nation Boeks2018.

Quelques remarques concernant I'historicité de la Mcque

Les témoignages précités ne laissent aucun doute séalité du pélerinage et de I'existence higtoe du
sanctuaire de la Kaaba méme si ces témoignagagciegnt pas sa localisation géographique exacte.

En I'état actuel de la recherclienous parait difficile de nier totalement I'hisicité de la Mecque en I'absence
d’'une mission archéologique indépendante qui entleadouilles dans cette ville.

Julien Christian Robin fait remarquer, que I'absgede la mention de la Mecque dans les documentart'ée
VII®™e sigcle n'est pas significative, puisque cela nenjg pas d’affirmer qu’elle n’ait jamais auparavaht
rajoute ensuite qu’il 'y a aucune raison de douter de I'existerten sanctuaire et d’'une petite bourgade a
La Mecque dés le début duf'¥siécle». Il considére au contraire quées théses prétendant que La Mecque
n'existe pas avant 'islam relévent davantage dpdEmique idéologique que de I'histow&.

Notons enfin une étude exhaustive sur la Mecquesé&apar David lan Morris que nous avons publiénsitre
site internet bien qu’elle ne soit pas favorabl#iatoire officielle®.

46 Erudit Saoudien intéressé par les inscriptions islamiques du premier siécle, qu’il publie sur Twitter :
https:/ /twitter.com/mohammed93athar

47 https:/ /www.juancole.com/2018 /08 / inscriptions-prophet-history.html

48 Ibid.

 https:/ /www.ahmedamine.net/ mecca-avant-l-islam

35



Les pierres témoignent de I'importance de toute 1’Arabie (Nord et Sud).

© Frédéric Imbert : Carte générale des sites ay@velés des graffiti arabes (2011)

Remarquons que la distribution des graffiti suit grossiérement la route du commerce et du
pelerinage.

36



Liste des épigraphes et graffiti retrouvés en Arabie datés du 1¢rsiécle hégirien par région

23H=hégire (Muthallath), 24H (Q4" al-Mu 'tadil), 27H (W. Khushayba), 40H (W. Shamiyya),
46H (W. Sabil), 56H(Khashna), 74H(J. Huwayd), 78H (Q4'al-Mu ‘tadil), 80H (Q4 Bani Murr),
80H (W. Rimamiyya), 80H (J. Mu‘aysim), 80H (W. Asila), 80H (W. Sani), 82H (J. Huwayd),
83H (Aba ‘Ud), 83H (Agra‘), 84H (La Mecque) 84H (W. Huruman), 91H (W. Wujayriyya),
96H (Ruwawa), 98H (La Mecque), 98H (W.Huruman).

*Hors de I'Arabie : 64H (Hafnat al-Abyad, Irak), 85H (Negev, Palestine), 92H (Kharrana, Jordanie),
93H (Usays, Syrie).

Un exemple significatif : ci-dessous deux inscriptions mentionnant ‘Umar : la premiere dite de
Zuhayr est datée du 24 hégirien et la seconde est un graffiti découvert pres de Najran indiquant le
nom d’Umar Ibn al-Khattab, 2e Calife de 1'islam.

-

50 L'inscription entourée est un rajout postérieur au regard de photos plus anciennes. Gallez déclare que tout le
graffiti serait un faux tardif, or aucun épigraphiste n'a remis en question I'authenticité de toute I'inscription.

37



Des milliers de graffiti gravés sur les pierres sur les routes du pélerinage que 1'on date au début
de l'islam (ler, 2e siecle de I'hégire) en Arabie. Il s'agit souvent des invocations a Dieu, de formulations
de l'unicité divine, parfois des versets coraniques, et quelques mentions de prophetes, dont le
prophéte Mohammad. D'apreés Thésaurus d’Epigraphie islamique (2009) ont été retrouvés des graffiti
datés entre l'an 1 et 100 H: parmi les 677 écrits relevés, Muhammad est mentionné 64 fois, 12 au
premier siecle et 52 au second. Dans la plupart des graffiti, Muhammad est cité comme Abraham,
Moise, Jésus et d'autres prophetes. On remarque que l'apparition du nom de Muhammad dans les
textes épigraphiques est assez tardive, sachant que le plus ancien graffiti date de I'an 73 de I'hégire.
Certains chercheurs de la critique radicale profitent de cet état de fait pour remettre en question

l'existence méme du Prophéte Mohammad !51.

La revue REMM a publié en 2011, un article intitulé « l'islam des pierres : I'expression de la foi dans

les graffiti arabes des premiers siecles »52.

Le Dr Frédéric Imbert expert reconnu en épigraphie, écrivait que "la plus ancienne mention du
Prophete dans les graffiti étudiés datés, remonte a 121/738-39...". En 2013, le site Canal Académie,
publie une conférence audio "Graffiti islamiques du début de I'islam : nouvelles découvertes en Arabie

Saoudite" 53, pendant les questions-réponses, Frédéric Imbert précise que le plus ancien graffiti date
de I'an 73 de I'hégire.

On constate donc qu'en moins de deux ans, de 2011 a 2013, on est passé de I'an 121 al'an 73 de I'hégire,
ceci grace aux récentes découvertes épigraphiques. Des milliers d'autres graffiti sont a 1'étude
actuellement®. Certains spécialistes ne devraient donc pas tirer des conclusions trop hativement sur
l'interprétation de I’absence du nom de Muhammad.

L’argument du silence ne prouverait rien du tout, car l'absence de preuves n'est pas forcément
synonyme d'absences de faits. Pour faire le rapprochement, I'on peut faire le paralléle avec I'exemple
suivant : imaginons I"absence du nom du président francais sur les murs tagués de Paris et sa banlieue,
ce constat doit-il faire conclure a des historiens, 10 siecles plus tard, que président francais n’a jamais
existé ?

Pour plus d’information, nous mentionnons, I'article « Le Coran des pierres » de Frédéric Imbert
publié dans la revue le monde de la Bible%.

51 http:/ /www.blog.sami-aldeeb.com /2014 /01 /30/repligue-a-michel-orcel-non-mahomet-na-pas-existe/

52 http:/ /remmm.revues.org/7067#bodyftn27

53 http:/ /www.canalacademie.com/idal0344-Graffiti-islamigues-du-debut-de-l-islam-nouvelles-decouvertes-
en-Arabie-Saoudite.html

54 Blog la vérité sur I'islam: http:/ /la-verite-sur-l-islam.blogspot.fr/2013 /09/pourquoi-les-premieres-
mentions-du.html

55 http:/ /www.mondedelabible.com/wp-content/uploads /2014 /06 /Le_Coran_des_pierres Imberth2.pdf
38




Dans la photo en face, une pierre
en Basalte sur laquelle est gravée
la mention la plus ancienne de
I'ouverture du Coran (al-fatiha):
elle ne présente aucune variation
par rapport a la Fatiha actuelle du
corpus d'Uthman. Il s'agit ici d'une
preuve  matérielle de la
préservation du ductus
consonantique (rasm) .

© Frédéric Imbert

L’histoire du Coran et le processus de sa canonisation

Ce chapitre est trés long pour pouvoir le résumer ici, nous signalons simplement quelques
éléments en attendant de faire une publication consacrée a I'histoire du Coran. Nous renvoyons le
lecteur vers notre article sur Academia®. Quoi qu’il en soit, il est remarquable de constater que les
polémistes chrétiens se basent souvent sur les auteurs de 1'hypercritique (Christoph Luxenberg,
Claude Gilliot, Guillaume Dye, Manfred Kropp, R.S. Hoyland et col) ils sont moins enclins a parler
des travaux de 1'école classique (Noldékienne) dont beaucoup ont émis des critiques sérieuses a
I'encontre des conclusions de Luxenberg comme Francois de Blois5” ou Angélica Neuwirth%. Pour
approfondir le sujet, lecteur peut consulter ces liens :

-D'Alphonse Mingana a Christoph Luxenberg : http:/ /lechemindroit.webs.com/Origine %20Aramo-

Syriaque %20du %20Coran.pdf

-L’analyse de Luxenberg : Houris, Raisins ou Tricherie ?

http:/ /tunisdivagation.blogspot.fr /2007 /07 /luxenberg-houris-raisins-ou-tricherie.html

-Les inscriptions du dome du Rocher:

http:/ /lechemindroit.webs.com/Inscriptions %20Coraniques %20du%20Dome %20du % 20Rocher.pdf

56 https: / /www.academia.edu /17252599 / Lhistoire_du_Coran_1h%C3% A9ritage orientaliste

>’ Blois, Francois. de 2003: 'Review of "Christophe Luxenberg", in: Journal of Qur'anic Studies, Vol. V, Issue 1,

pp- 92-97

58 Neuwirth, A. 2003: 'Qur'an and History - A Disputed Relationship. Some Reflections on Qur'anic History

and History in the Qur'an' in: Journal of Qur'anic Studies, Vol. V, Issue 1, pp. 1-18.



Les missionnaires chrétiens préferent parler des travaux cités ci-dessus que des recherches
récentes qui démontrent la cohérence interne du texte coranique, sa symétrie, sa métatextualité et sa
rhétorique selon les lois de Land comme les travaux de Michel Cuypers, d’Anne Sylvie
Boisliveau®, et de Raymond Farriné®pour ne citer que les deux les plus importants, qui démontrent
la cohérence interne du Coran. Ces travaux questionnant I'hypotheése de la critique radicale d'un
processus progressif de rédaction fait par plusieurs auteurs a partir de logia ou d'un hypothétique
lectionnaire syro-araméen (un peu comme la source Q des évangiles). Anne Sylvie Boisliveau
démontre 1'unité du contenu du discours et sa ligne argumentative qui va dans le sens d'un auteur
unique sur une courte période contrairement aux conclusions d’Alfred Louis de Prémare et John
Wansbrough.

Le Manuscrit de Tiibingen

Une analyse récente au carbone 14 d'un manuscrit détenu par l'université de Tiibingen en
Allemagne montre que le texte daterait de 640-75 de notre ere avec un texte treés proche pour ne pas
dire quasi-identique de la vulgate d'Uthman. Les chercheurs de 'université pensaient au départ que
le parchemin datait seulement du huitiéme ou neuviéme siecle, les experts ont été surpris apres
‘étude de trois échantillons du précieux manuscrit. Ils sont venus a la conclusion que celui-ci a été
rédigé 20 a 40 ans apres la mort du prophéte Muhammad. La datation de ce manuscrit est tres rare
dans le monde, peu de manuscrits ont été datés avec le carbone 14 ; le parchemin analysé est écrit
dans un style de calligraphie coufique (Kufi), une des plus anciennes formes de I'écriture de la langue
arabe.

Bien entendu les tenants de la critique radicale ne manqueront pas l'occasion de critiquer la
datation au C14 et de soulever la controverse -qui rappelle celle du Suaire de Turin- disant
que les prélevements n'ont pas concerné l'encre et donc le doute persiste sur la vraie datation
du texte. Par contre ce qui semble évident comme rajout tardif, ce sont les points diacritiques
rajoutés a I'encre rouge, mais on peut remarquer des points diacritiques existaient déja avec
I"encre d'origine

UNIVERSITAT
ObRCE © Universitatsbibllothek Tubingen P,

59 Canonisation du coran par le coran : https:/ /remmm.revues.org/7141
60 Structure and Qur’anic Interpretation. A Study of Symmetry and Coherence in Islam’s Holy Text (2014)

40



Source:http:/ /idb.ub.uni-tuebingen.de/diglit/MaVI165/0001?sid=385bd715c7cd6e57ac924616£21£6048

Notre lecture directe de cette page 1r-5v du manuscrit de 1'université de Tiibingen daté avec le C14
de 20-40 ans apres le déces du prophete de I'islam (72me siecle) photo ci-haut, il s'agit de la sourate 17
(Alisra'). Sans difficulté, on peut lire cette page qui commence par la moitié du verset 35, ensuite vient
les du V.36 jusqu'au V.46 (moins deux mots) que voici comparés par rapport a la version actuelle du

Coran.

Comparatif des versets du manuscrit avec la vulgate actuelle

1) dadia fadlal) 4dde ) 5y dmy s (€0 = Yo ) Lilall B ARSAY 2y 1) () A1 b ghaia 45 jlha

Nous pouvons constater sur la photo ci-dessus que les versets sont superposables et quasi-identiques.

41



Le Manuscrit de Birmingham

B @IL 1T 708 570
P L T
ladp. s 9 Xus ,,A_.,u%!

'l
|

Probablement 1'une des plus anciennes versions manuscrites du Coran a été retrouvée dans la
bibliotheque de I'Université de Birmingham au Royaume-Uni, a annoncé en juillet 2015 'université.

Selon une datation au carbone 14, ces deux fragments de parchemin seraient vieux d'au moins 1.370
ans, ce qui en fait parmi les plus vieux manuscrits coraniques. Bien entendu il aurait fallu faire une
datation de l'encre qui aurait pu apporter plus de précision, mais curieusement les centres de
recherches ne le font que tres rarement. Le raisonnement appliqué au parchemin peut étre appliqué a
l'encre, c'est-a-dire tout comme on peut utiliser un vieux parchemin, I'on peut écrire avec une vieille

encre méme s’ils n’ont pas les mémes conditions de préservation.

Quoi qu'il en soit le style Hijazi plaide pour son ancienneté, c'est-a-dire que le manuscrit daterait de
la fin du 1ersiecle de I'hégire (fin 7¢me). La lecture des deux pages ci-dessus correspond a la fin de la
sourate de Maryam (n°19) et le début de la Sourate Ta-Ha, les versets sont identiques a ceux de la

vulgate actuelle ce qui est absolument fascinant !

42



Au sujet des découvertes de Claudine Dauphin en Syrie

Pour corroborer sa thése, GALLEZ réinterprete les découvertes archéologiques en Farj et de Er-
Ramthaniyye qui apportent des preuves archéologiques indéniables de la présence de traces de judéo-
chrétiens (juifs convertis au christianisme) en Gaulanitide, mais il ne précise pas qu’il s’agit surtout
de judéo-chrétiens orthodoxes. Ce qui a été découvert, ce sont des Eglises-Synagogues si on peut
s’exprimer ainsi, il existe des dessins de Menorah (a 7 branches) avec la croix du christ !

Parmi les découvertes de Claudine Dupin Farj en Syrie : linteau de porte de basalte. De gauche a droite : “croix
latine” (crux immissa) se détachant sur la colline du Golgotha ; lettre grecque h ; lettre grecque ; menorah sur trépied
simple sans pattes; lettre grecque y; poisson de profil, nageant vers la gauche et traversé verticalement par une croix;
lettre grecque v, et au-dessous, croix a sérifs dans un cercle; grappe de raisins en forme de triangle quadrillé

(© Dessin S. Gibson)6!

Si la these de Gallez était juste on devrait s’attendre a des Nazaréens qui sont censés étre, ni vraiment
juifs (pas de chandelier) ni vraiment chrétiens (pas de croix). Alors que les traces découvertes
montrent qu’ils étaient les deux a la fois (croix et Menorah).

Donc, ce ne sont pas de Judéo-Nazaréens unitariens d'une part et d’autre part ces traces
archéologiques datent du IV siecle et nous n’avons la moindre preuve de leur existence au VI-VII eme
siecle.

Evidement on peut dire que le terme de « judéo-chrétiens » est équivalent a celui des judéo-nazaréens
mais il faudrait préciser a ce moment-la qu’il s’agit de Nazaréens convertis au christianisme au sens
qu’ils appliquent la Thora et acceptent la divinité de Jésus. Ils sont a différencier des Nazaréens
ébionites et El-Kazaites qui refusent la divinité du Jésus, pour aller plus loin lisez I'article de Claudine
Duphin®?, mais surtout les travaux de Simon Claude Mimouni et Francois Blanchetiere dont j'ai
résumé l'idée générale dans le schéma de l'arbre des nazaréens, qui se sont divisés en plusieurs
branches (cf. introduction).

Donc Gallez fait fausse route quand il pense que ce sont les judéo-chrétiens de la Syrie qui auraient
pu étre a l'origine de l'endoctrinement des Arabes, ca aurait été plus crédible d’impliquer les
Nazaréens-Ebionites de par leur monothéisme intransigeant, car ils refusaient la divinité de Jésus tout
en pratiquant la Torah, mais ce n’est pas le cas, selon Claudine Dauphin.

61 http:/ /www.christusrex.org/www1/ofm/sbf/Books/LA43/43223CD.pdf
62 ibid

43



Malheureusement pour la these du Pére Gallez, nous ne disposons pas de traces archéologiques
des Nazaréens unitariens (ébionites et autres kazaites qui seraient les meilleurs candidats pour étre
les proto-musulmans) ni en Palestine, ni en Syrie et encore moins en Arabie. Donc il ne nous reste que
les hypothéses. A cet égard il faut souligner les travaux de Joan Taylor in Christians and the Holy
place: the myth of Jewish-Christian origins (Clarendon press, oxoford 1993) ou il démolit
complétement le mythe des judéo-chrétiens en Palestine®s. Nous signalons aussi le livre Le Frére de
Jésus de Jeffery Butz qui dans les suites d’Eisenman, confirme que Jacques le juste était réellement le
frere de Jésus et surtout qu’il remet en question I'existence des Nazaréens et ne retient que ce qu’il
désigne «1"hérésie ébionite ».

CHRISTIANS AND
THE HOLY PLACES

= i e TR
The myth of Jewish-Christian origins

de ]E%QUS

cnscignements h'l'l';ill- du christianisme

CLARENDON PRESS OXFORD

On peut imaginer que les nazaréens - s’ils ont existé un jour - ont pu immigrer en Syrie, mais comment
34
peut-on prouver qu'une autre immigration a eu lieu vers Arabie ?

Nous ne trouvons aucune trace archéologique a Médine, il ne nous reste plus que les conjectures de
GALLEZ.

8 Christians and the Holy place : the myth of Jewish-Christian origins, oxford 1993
https:/ /books.google.fr /books?id=KWAXbCNxH6Y C&printsec=frontcover&hl=fr&source=gbs_ge_summary
r&cad=0#v=onepage&qé&f=false

44



Des chercheurs spécialisés de la question des mouvements judéo-chrétiens, pense que la question est
tres complexe et qu’il est difficile en 1'état actuel de nos connaissances d’affirmer 1'existence de
communautés Nazaréennes au IV-VIIeme siecle, ni en Syrie ni en Arabie.

Pour plus d’informations sur les judéo-christianismes et leur relation avec I'islam, nous conseillons :
- Jewish Christianity and Islamic Origins publié en 2015, par Guy Stroumsa‘*.

-Ou encore un autre article ayant le méme titre : Jewish-Christianity and Islamic Origins , the
Pransformation of a Peripheral Religious mouvement ? Publié en 2018, par Francisco del Rio
Sanchez .

Conclusion

Nous estimons que le lecteur honnéte prendra acte des preuves matérielles avancées dans cet article,
face aux spéculations de la these d'Edouard M GALLEZ : le lectionnaire imaginaire, les Quronos ou
proto-Corans, l'immigration et I'endoctrinement imaginaire des Arabes par les Nazaréens dont
l'existence au 7eme siécle ne repose sur aucun témoignage historique.

Les arguments avancés par GALLEZ reposent sur la réinterprétation des travaux de Crone,
Luxenberg, Claudine Duphin et d'Alfred Louis de Prémare selon un présupposé bien établi.

De plus I'analyse des témoignages chrétiens contemporains de 1'émergence de l'islam (28, 29) révele
qu'il n'a jamais été question d'une secte nazaréenne, il était question de Hagaréenes (fils de Hagere),
ou de fils d'Ismaél, de Tayyayés, de Saracénes ou Sarasins. Or il n’a jamais été question de Nazaréens
d’autant plus que ces derniers ont été identifiés depuis fort longtemps [Epiphane en dernier lieu]
comme une hérésie et ils ne pouvaient en aucun cas, passer inapercus aux yeux des dignitaires
chrétiens de I'époque de I'émergence de la prédication de Muhammad.

Nous invitons le lecteur de consulter nos autres articles publiés sur notre site internet pour avoir une
vision globale : www.ahmedamine.net

*  Pour une approche historico-critique impartiale sur les débuts de 1'islam
* Résumé de mon livre sur la thése de Dan Gibson

* Lesinscriptions du Déme du Rocher

* LaMecque avant l'islam

* Le désert de Paran ou Pharan

*  L’historicité de Muhamed

* Approche du Pr Guillaume Dye

»  Approche du Pr Geneviéeve Gobillot

* Approche du Pr Michel Cuypers

* Approche du Pr Mehdi Azaeiz

64 Guy Stroumsa “Jewish Christianity and Islamic Origins”:

https:/ /www.academia.edu /9997797 /Jewish_Christianity_and_Islamic_Origins

55https: / /www.academia.edu /36211858 /JTEWISH_CHRISTIANITY_AND_ISLAMIC_ORIGINS_THE_TRANS
FORMATION_OF_A_PERIPHERAL_RELIGIOUS MOVEMENT

45



Les références de la deuxiéme partie

(1) Le grand secret de l'islam : http://legrandsecretdelislam.com/

(2) Entretien avec Edouard-Marie Gallez réalisé par Guillaume de Tanotiarn et Romain Koller in objections -
n°2 - janvier 2006 : http://ingiagzennay.free.fr/LeMessie.pdf

(3) Précision sur les origines de l'islam, Etienne COUVET : http:/ /www.salve-
regina.com/salve/Pr%C3%A9cision_sur_les_origines_de_1'Islam

(4) Le Prétre et le prophéte : http:/ /books.google.fr/books?id=kMrC5NFKmXoC

(5) http://muhammadanism.com/ Arabic/book/copyrt _Abd-ul-
Karim/formative_period_life_muhammad.pdf

(6) Hagarism: The Making of the Islamic World

(7) http:/ /www.culture-arabe.irisnet.be / dissidence.htm

(8) Site de Mohamed Shahrur (shahrur.org) et son livre : http:/ /shahrour.org/wp-
content/ gallery/Books/booke.pdf

(9) « Qurays and the Roman army: Making sense of the Meccan leather trade», Bulletin of the School of
Oriental and African Studies 70, n°1, 2007, pp 63-88

(10) What do we actually know about Muhammad? : https:/ /www.opendemocracy.net/faith-
europe_islam/Muhammad_3866.jsp

(11) http:/ /www.canalacademie.com/idal0344-Graffiti-islamiques-du-debut-de-l-islam-nouvelles-
decouvertes-en-Arabie-Saoudite.html

(12) http:/ /remmm.revues.org/7732
(13) Nabia Abbott, Etudes des Papyrus de la littérature
arabe:https:/ /oi.uchicago.edu/sites/oi.uchicago.edu/files /uploads/shared /docs/0ip76.pdf

(14) GE Von Grunebaum, Classical Islam: A History 600-1258, George Allen & Unwin Limited, 1970, p. 19.

(15)http:/ /www.wdl.org/fr/item /2923 / zoom/ #group=1&page=1&zoom=1.5811847649477686&centerX=0.4
954242457956803 &centerY=0.3834045198927815

(16) http:/ /www.clio.fr/BIBLIOTHEQUE/Aux_origines_de_La_Mecque_le_regard de_l historien.asp

(17)http:/ /www.academia.edu/4287472 /Le_Coran_et_son_contexte. Remarques_sur_un_ouvrage r%C3%A
9cent

(18) http:/ /www.blog.sami-aldeeb.com/2014/01/30/replique-a-michel-orcel-non-mahomet-na-pas-existe/

(19) http:/ /remmm.revues.org/7067#bodyftn27

(20) http:/ /www.canalacademie.com/idal0344-Graffiti-islamiques-du-debut-de-l-islam-nouvelles-
decouvertes-en-Arabie-Saoudite.html

(21) Blog la vérité sur I'islam: http://la-verite-sur-l-islam.blogspot.fr/2013/09/pourquoi-les-premieres-
mentions-du.html

46



(22) http:/ /www.mondedelabible.com/wp-content/uploads/2014/06/Le_Coran_des_pierres_Imberth2.pdf

(23) Blois, Frangois. de 2003: 'Review of "Christoph Luxenberg", in: Journal of Qur'anic Studies, Vol. V, Issue 1,
pp- 92-97.

(24) )Neuwirth, A. 2003: 'Qur'an and History - A Disputed Relationship. Some Reflections on Qur'anic History
and History in the Qur'an' in: Journal of Qur'anic Studies, Vol. V, Issue 1, pp. 1-18.

(25) http:/ /www.christusrex.org/www1/ofm/sbf/Books/L.A43/43223CD.pdf

(26)https:/ /books.google.fr/books?id=KWAXbCNxH6YC&printsec=frontcover&hl=fr&source=gbs_ge sum
mary_r&cad=0#v=onepage&q&f=false

(27) Guy Stroumsa “Jewish Christianity and Islamic Origins”:
https:/ /www.academia.edu /9997797 /Jewish_Christianity_and_Islamic_Origins

(28) http:/ /www.christianorigins.com/islamrefs.html

(29) http:/ /www.islamic-awareness.org/History/Islam/Inscriptions/earlysaw.html

(30) Sur 1'histoire du Coran

- Texte et transmission : http:/ /www.college-de-france.fr/site/francois-deroche / course-2015-05-26-14h30.htm

-Le séminaire Coranique : http://www.franceculture.fr/emission-cultures-d-islam-le-seminaire-coranique-4-
2014-03-28

Ecrit en avril 2015, MAJ le 25/09/20, corrigé en avril 2021.

Copyright @ AHMED AMINE

©0le)

www.ahmedamine.net

47



