Pour une approche historico-critique
impartiale des débuts de I’islam

Doit de réponse aux publications de Hocine Kerzazi

AHMED AMINE

22/11/2018




Pour une approche historico-critique

impartiale des débuts de I’islam

. . N . .1
Droit de réponse a Hocine Kerzazi

I-Introduction

N

Tout observateur qui aspire a une sécularisation réfléchie des sociétés arabo-musulmanes, ne peut
qu’étre favorable aux différents chantiers académiques, consacrés a I’histoire de ’islam en tant que fait
religieux.

L’islam contemporain est sous les projecteurs des médias, surtout depuis 1’avénement de 1’extrémisme
islamiste.

En parallele a cette médiatisation, on note un accroissement sans précédent des études académiques
consacrées a I’islam et ses origines, notamment ceux de la tendance déconstructiviste®.

Sans vouloir chercher une relation de cause a effet, il est indéniable que I’islam fait parler de lui ces
dernieres décennies. Alors on peut se demander si ce contexte, n’explique pas, du moins en partie, la
multiplication des études de 1’école hypercritique. La remise en question des fondamentaux de I’islam
concerne souvent, son lieu d’apparition, ses textes fondateurs voire méme la négation pure et simple de
I’historicité de son fondateur.

Une fois que ce contexte rappelé, nous souhaitons dans cette revue, revenir sur quelques articles écrits
par le doctorant Hocine Kerzazi, un chercheur et conférencier spécialisé du fait religieux.

. o 3 14
Nous proposons cet article en tant que chercheur indépendant”, pour apporter quelques éléments sur des
questions non abordées par |’auteur, qui a tendance a favoriser certains travaux au détriment d’autres.

La finalité étant d’équilibrer 1’analyse et d’enrichir le débat sur I’histoire des débuts de 1’islam.

II- Présentation de la démarche I’auteur

De prime abord, nous saluons I’initiative de vulgarisation de Hocine Kerzazi, qui consiste a présenter au
grand public, les travaux de I’islamologie contemporaine. Cette démarche est d’autant plus louable que
peu de chercheurs ont pris la peine de s’y atteler. Nous essayons néanmoins, de faire une petite mise au
point, qui aura pour but d’équilibrer le propos et faire découvrir d’autres travaux non abordés par
’auteur.

! Hocine Kerzazi est doctorant au CRHO, le Centre de Recherches Historiques de ’Ouest (2011-2017). Il a
contribué aux activités du réseau interdisciplinaire de recherche (DCIE), de I’Institut du Pluralisme Religieux et
de lI'Athéisme (IPRA) et de I'Association Frangaise d'Histoire Religieuse Contemporaine (AFHRC).

? C’est une tendance qui adopte un hyper scepticisme vis-a-vis de I’histoire officielle de I’islam.

* Docteur en médecine intéressé par lislamologie contemporaine, site internet : www.ahmedamine.net

Auteur de « L’islam de Pétra, réponse @ Dan Gibson », BoD éditions, mars 2018.



La préoccupation de ’auteur par 1’approche historico-critique semble assez récente car le premier article
publié ne date que du 5 avril 2018 dont le titre est « Origines de l’islam, plaidoyer pour une approche
historico-critique »*, suivi de quelques temps aprés, par un second intitulé « [’islam a [’épreuve de ses
origines » publié sur son blog’ et qui s’inscrit clairement dans la thése d’ Edouard Marie-Gallez.

Hocine Kerzazi a réussi le pari de résumer, en une vingtaine de pages, les 1000 pages du livre de Gallez
« Le Messie et son Prophéte » paru aux éditions de Paris en 2005. Nous en avons fait une critique
d’ensemble en attendant une publication plus détaillée®.

Par ailleurs, il a publié le 14 mai 2018, un article qui analyse de maniére pertinente les écueils du
discours musulmans sur les origines de I’islam’. Ce dernier met en lumiére les procédés de certains
intellectuels musulmans qui vivent dans ce qu’il qualifie «[’illusion d’une histoire mythique et
completement des-historisée », en décalage total avec les trouvailles les plus récentes en matiére de
recherche historique.

Notons enfin, que plusieurs éléments montrent 1’intérét tout a fait récent de 1’auteur pour les theses
hypercritiques. Nous citons dans ce qui suit, deux indices significatifs :

—Le premier est une conférence datant de juillet 2017 qui présente « les fondements historiques et
doctrinaux de [’islam » ou 1’on constate clairement que Kerzazi s’inscrivait encore dans le paradigme
d’un islam apparu en milieu nomade dans le Hedjaz (voir minute 15 :16-36)°®.

—Le deuxiéme indice est une correspondance datant de février 2018 qu’il a eu avec le Pr Julien
Christian Robin au sujet de 1’archéologie de la Mecque’.

III- Présentation des fondements des theses défendues par I’auteur

L’approche hypercritique d’une part repose sur un procédé d’analyse qui vise, la déconstruction
systématique et parfois excessive d’une donnée historique, en s’attaquant a chacune de ses moindres
détails. Elle se distingue de la critique historique rationnelle, qui adopte un usage judicieux de la raison,
ayant pour finalité d'affiner, de préciser et de restituer la vérité historique.

L’approche dite modérée d’autre part, ne cherche pas systématiquement a décrédibiliser ou déconstruire
un fait communément admis. Elle ne cherche pas non plus a substituer 1’histoire connue par un scénario
alternatif en rupture totale avec le consensus établi.

Pour simplifier, on peut résumer les deux approches selon les termes suivants :
—L’approche historico-critique modérée respectant le paradigme traditionnel (No6ldekien)
L’apparition de I’islam a eu lieu en Arabie du VII*™siécle 4 la Mecque, puis & Médine. Ce paradigme

Noldekien'” est dépendant des grandes lignes du récit traditionnel [Mecca-Hijra-Madina], sachant qu’il est
tardif, contradictoire et non fiable en ce qui concerne les détails historiques.

* hitps:/foumma.com/origines-de-lislam-plaidoyer-pour-une-approche-historico-critique/

> hitps://blogs.mediapart.fr/hocine-kerzazi/blog/270418/I-islam-I-epreuve-de-ses-origines

6 http://www.academia.edu/1725222 1/Réponse_a_la_these_dEdouard-Marie_Gallez-MAJ_2018
7 https:Hloumma.com/origines-de-lislam-ecueil-du-discours-musulman/

® https:/fwww.youtube.com/watch ?time_continue=2&v=tQDS5TIbb-yY

? https://blogs.mediapart.fr/hocine-kerzazi/blog/2 70418/1-islam-1-epreuve-de-ses-origines

10 En référence a Théodore Noldeke, I'un des fondateurs de ’islamologie en tant que discipline a part entiére.


http://www.academia.edu/17252221/Réponse_à_la_thèse_dEdouard-Marie_Gallez-MAJ_2018
https://blogs.mediapart.fr/hocine-kerzazi/blog/270418/l-islam-l-epreuve-de-ses-origines

La démarche bien qu’elle respecte le cadre général de la tradition, s’emploie a écarter les aspects
légendaires et procede par des recoupements au niveau des sources afin de tenter de dégager un noyau
historique. Compte tenu de la rareté des sources contemporaines a ’apparition de 1’islam. Il n’y a pas
d’autre choix que d’étudier la tradition islamique tout en adoptant une attitude critique par les outils
d’analyse modernes dont : ’archéologie, la numismatique'', I’épigraphie, la philologie, I’intertextualité,
la sémantique...etc.

Ici I’absence de preuves n’est pas forcément une preuve d’absence.
Quelques représentants

L’approche critique a quelques défenseurs de taille en Grande Bretagne, en particulier John Burton qui a
publié son ouvrage majeur intitulé: « The Collection of the Qur’an »', paru la méme année que les
« Quranic Studies »" de I’arabisant hypercritique John Wansbrough.

Bien que ces deux savants se fondent sur les méthodes de Goldziher et de Schacht pour la critique de la
tradition islamique. Ils divergent sérieusement en ce qui concerne la datation de la rédaction finale du
Coran. C’est pourquoi Burton parvient a des conclusions radicalement différentes de celles de
Wansbrough.

Nous citons également : le Pr Julien Christian Robin du CNRS, le Dr Uri Rubin et Michael Lecker de
I’université de Jérusalem, Dr Andreas Goerke et Grégor Schoeler de I'université d’Edinbourg, le Pr
Fred Donner de I’'université de Chicago (cf. Bibliographie et lecture conseillée).

—L’approche historico-critique radicale ou hypercritique

Cette approche ne propose pas un paradigme alternatif, car nous n’avons pas affaire & une école
structurée. Il s’agit plutét de plusieurs courants hétérogénes, qui visent a dépasser le paradigme
Noldekien. L’objectif étant la déconstruction, ¢’est-a-dire, faire éclater le carcan du paradigme précité
puisqu’il est jugé trop dépendant de la tradition, ce qui est en partie vrai. Les sources islamiques sont
écartées, car elles sont trop tardives (écrites entre le VIII*™ et le IX®™ siécle).

Les chercheurs de cette tendance opérent selon deux approches :

- soit le rejet en bloc de toute la tradition pour certains auteurs (certains auteurs de linstiut Inarah....).
— soit la sélection des sources qui corroborent 1’idée précongue (Gallez, Gibso...).

Ici I’absence de preuves est considérée comme une évidence de 1’absence (des faits relatés).

Quelques représentants

La figure de proue de cette école est sans conteste John Wansbrough, suivi par ses éléves, Patricia
Crone et Michael Cook". Tous contestent radicalement le caractére historique des écrits musulmans. Ils
se rallient aux chercheurs, qui datent la fixation du canon a la fin II*™~début III°™ siécle de I’hégire.

Y L étude de la monnaie

12 John Burton The Collection of the Qur’an, Cambridge university press, 1977

13 John Wansbrough, Quranic studies, Sources and methods of scriptural Interpretation, Foreword, Translations,
and Expanded Notes by Andrew Rippin, New-York, Prometheus Books, 2004

¥ Crone Patricia & Cook Michael, Hagarism. The Making of the Islamic World, Cambridge University Press,
1977



John Wansbrough conclut que le Coran est I’exégése ainsi que les corpus de tradition qui ont
émergés a peu pres a la méme époque. Leur caractére contradictoire témoigne des débats qui ont eu lieu
dans les milieux sectaires en Mésopotamie, bien loin du lien communément admis, c’est-a-dire La
Mecque et Médine".

Selon cette théorie, les Arabes n’avaient pas établi une nouvelle religion qui leur est propre. C’est en
dehors de 1’Arabie qu’ils trouveérent—apres les conquétes— des « milieux sectaires » au Moyen-Orient,
plus particulierement en Syrie et en Irak. Ils commencerent trés progressivement a adopter la culture
religieuse de ces « milieux » et a les adapter a leur mode de vie.

Ce long processus est passé par des phases de réécriture de leur propre histoire, et surtout par
I’arabisation des écrits circulants dans les milieux en question. Wansbrough affirme que le Coran
émergea d’une multiplicité de sources, via les sermonnaires populaires (al-Qussas) qui jouerent un role
fondamental dans son élaboration. Bien qu’elle était séduisante avec des arguments bien agencés et
cohérents; cette théorie a été totalement réfutée par la suite, pour des raisons méthodologiques par les
propres éleves de Wansbrough, dont Patricia Crone et Michael Cook. Mais 1’élément fondamental qui
va a I’encontre de cette théorie est surtout, la découverte d’ouvrages traitant d’exégése coranique bien
avant le VIII'™ siécle.

—Les grandes lignes de la thése d’Edouard-Marie Gallez

Cette thése qui représente en réalité, la synthése des travaux précédents, notamment ceux de R.A.Pritz',
Michael Cook, Patricia Crone, Alfred Louis de Prémare'” et de bien d’autres. Selon Gallez, I’islam
serait ’aboutissement d’un processus qui se décline en trois étapes :

-La premiére étape en Syrie: les artisans de 1’islam primitif seraient les judéo-nazaréens, des chrétiens
hérétiques'®, qui s’étaient réfugiés en Syrie loin de la persécution de la grande église, dans des petits
villages, comme celui de Lattaquié. Ces groupes sectaires auraient échafaudé un projet de reconquéte de
la terre promise.

Dans un élan messianiste et sur fond eschatologique, ils ont eu I’idée d’enréler un groupe d’Arabes
installés en Syrie dans la perspective de constituer une force armée capable de libérer la terre sainte,
rebatir le temple afin de hater le retour de Jésus. Ces judéo-nazaréens auraient fait croire aux Arabes
qu’ils sont cousins de par leur filiation commune & Abraham.

La prédication délivrée aux Arabes a consisté a leur précher la doctrine nazaréenne, d’essence
messianiste et guerriére. Les Nazaréens auraient fait usage de feuillets écrits en syro-araméen, ce qui va
étre considéré par certains chercheurs, comme étant le matériau primitif du Coran. C’est la thése qui a
été soutenue par Mingana et reprise par Luling et Luxenberg'”.

-La deuxiéme étape en Palestine: la coalition judéo-arabe aurait réussi I’exploit majeur de faire tomber
les deux empires Perse et Byzantin, profitant de leur mutuel épuisement. Ceci leur a permis la
reconquéte de la terre sainte et la reconstruction du temple de Jérusalem.

> Wansbrough. (1978), the sectarian milieu: Content and composition of Islamic salvation history, Oxford
University Press.

® RA. Pritz, Nazarene Jewish Christianity [Le judéochristianisme nazaréen], Jérusalem-Leyde, Brill, 1988

7 A-L de Prémare, Les Fondations de I'islam. Entre écriture et histoire, Paris, Le Seuil, 2002

* Ils sont en fait ni réellement juifs (car ils acceptent le Messie Jésus) ni vraiment chrétiens (car ils rejettent sa
divinité).

9 Christoph Luxenberg, Die syro-aramdische Lesart des Koran, Das Arabische Buch, 2000


http://fr.wikipedia.org/w/index.php?title=R.A._Pritz&action=edit&redlink=1
http://dictionnaire.sensagent.leparisien.fr/Christoph%20Luxenberg/fr-fr/

Le drame est que le Messie tant attendu par les juifs nazaréens, mais aussi par Arabes n’était pas revenu,
une grosse déception a gagné le cceur des nouveaux convertis au nazaréisme. Le malaise aurait été
tellement important au point de causer la rupture totale entre les Arabes et les Nazaréens. Ces derniers
étant moins nombreux, ils auraient été éradiqués du premier jusqu’au dernier. Les Califes Arabes
auraient réussi non seulement, 1’extermination des judéo-nazaréens, mais également la destruction de
toutes les traces de leur existence®. Par la suite la voie était totalement libre aux Arabes pour bétir leur
propre empire.

-La troisieme étape en Syrie, en Irak et en Arabie: a ét€ marquée par I’utilisation des fameux feuillets
syro-araméens traduits en arabe, pour créer le Coran. C’¢tait également I’étape qui avait permis la
création d’une figure prophétique, en habillant le commandant de 1’armée judéo-arabe par un récit
mythique visant son édification religieuse.

Ce dernier processus aurait pris le temps nécessaire pour faire les remaniements indispensables a la
fondation de la nouvelle religion, afin de concurrencer le judaisme et le christianisme.

Dong, il aurait fallu, créer un livre (le Qur’an), un prophéte (Muhammad) et un lieu de culte (le Dome
du Rocher, puis La Mecque).

—Les grandes lignes de la These de Dan Gibson

Contrairement a Crone, Dan Gibson sélectionne dans les sources islamiques ce qui corrobore son
hypothése, il n’a pas proposé de critéres de choix préalables, ni une méthodologie a suivre pour a
I’usage des sources historiques. La thése de Gibson repose également sur le silence des sources sur la
Mecque.

Il serait difficile de résumer cette thése en un seul paragraphe, mais nous pouvons donner les grands
traits. La théorie de Gibson postule que l’islam serait né a Pétra, elle s’appuie sur de nombreux
arguments, nous citons ci-dessous les éléments les plus importants:

— L’argument du silence des sources et de ’archéologie : La Mecque n’est citée nulle part avant 740
CE, soit 118 ans aprés I’immigration de Muhammad.

—Les archives écrites par des royaumes voisins de la Mecque, tels que le Yémen, ne témoignent
aucunement de l'existence de cette supposée ancienne ville.

— La quasi majorité des premiéres mosquées du premier siécle de 1’hégire se dirigeaient vers Pétra.

— Ensuite, il y aurait eu une phase de confusion: 50% vers La Mecque, 12% vers Pétra et 38% une
orientation parallele a I'axe Mecca-Pétra.

— Deux siécles aprés 1’hégire, toutes les mosquées ont été réorientées vers La Mecque.

— La géographie coranique ne correspond pas a un lieu désertique comme le Hedjaz (la faune et la flore
sont inadéquates, la péche de poisson, la proximité de la mer, description d’animaux introuvables a la
Mecque comme le porc, les vaches...etc.).

eme

*° En effet aucun témoignage du VI,
Arabie

siecle ne fait état de I’existence d’hérétiques nazaréens, ni en Syrie ni en



— Les récits coraniques, évoquent plus I'Arabie du nord, les ‘Ad, les Thamud ainsi que le peuple de
Madian et la ville de Lot .. .etc.

— La Mecque est décrite dans le Coran comme étant la mere des citées, une sorte de capitale, ceci n'est
pas démontrable pour la Mecque, mais s'adapte mieux a Pétra, au regard des vestiges archéologiques.

— La Mecque n'a pas de vallée distincte ou de montagnes importantes comme décrites dans le Coran et
la tradition, alors que Pétra correspond mieux a cette description (une vallée, montagnes de Safa et
Marwa, les deux Thanyyah...etc).

—L'écriture arabe s'est développée a partir du script nabatéen tout comme le Coran, ce qui soutient la
theése que l'islam serait né au nord de 1'Arabie.

— Des panneaux de pierre, pour les jeux de hasard tels que ceux mentionnés dans le Coran, ont été
trouvés a Pétra mais jamais a La Mecque. On a découvert également des vestiges de bains publics, des
bétyles des fameuses divinités d’Allat, Uzza et Manat la troisieme>!, des traces de batailles importantes
pres de Pétra, mais pas une seule a la Mecque.

Pour de plus amples informations sur ces théses hypercritiques, nous renvoyons le lecteur a notre
ouvrage intitulé « L ’islam de Pétra, réponse a Dan Gibson »**, ol nous avons présenté les travaux de
Gibson accompagnés de contre arguments, surtout ceux du Pr David King®, d’Amod Jason Deus* avec
un arbitrage scientifique par le Dr Rick Oakes™, islamologue de 1’université d’Edinbourg.

Dans cet ouvrage, nous avons consacré un chapitre entier aux axiomes de I’islamologie contemporaine
avec une bréve présentation des différentes écoles et leurs critéres d’historicité.

IV- Analyse de son article intitulé « Les Hadiths aux abois »

Notre objectif n’est pas de remettre en question les propos de I’auteur sur les problémes posés par la
tradition, c’est une question fort bien connue en milieu académique depuis les travaux de Goldziher,
Joseph Schacht et Gautier Juynboll. Nous sommes tout a fait d’accord lui sur les grandes lignes :

o e caractere tardif de la rédaction systématique des hadiths,
o [’existence de contradictions et d’incohérences
o la nature purement déclarative des chaines de garants.

Dans son article suscité, I’auteur propose une confrontation entre les données de la tradition d’une part,
et les données archéologiques et témoignages externes d’autre part. La finalité est visiblement de mettre
en relief, le fossé qui existe, entre I’approche historique et confessionnelle.

Nous n’avons vu aucun chercheur ne procéde de cette manicre, dans un article consacré aux hadiths.

Il s’agit d’un mélange la critique des hadiths a d’autres domaines d’analyse historico-critique, comme
I’épigraphie ou I’archéologie, 1’auteur a pris la liberté d’introduire la question de I’historicité de la
Mecque et celle de Muhammad. Cette option est tout a fait possible mais a ce moment-1a, il aurait fallu
changer D’intitulé son article et le présenter comme une suite de son approche historico-critique™.

L Cf. Coran53 :19-20

2 https://www.academia.edu/36083383/Lislam_de_Pétra_Réponse_a_Dan_Gibson

? Pr David King est un spécialiste mondialement connu pour ses travaux sur la Qibla : http://davidaking.org/
# A.J. Deus est un économiste et chercheur indépendant en histoire des religions : http://www.ajdeus.org/

% https:/ledinburgh.academia.edu/RickOakes

%® Par exemple « Origines de Iislam, plaidoyer pour une approche historico-critique, partie Il».


https://www.academia.edu/36083383/Lislam_de_Pétra_Réponse_à_Dan_Gibson

En outre, nous aurions aimé lire un article avec une approche plus nuancée, qui n’écarte pas les travaux
exploitant de maniere critique et judicieuse des sources islamiques.

Pour I’historien chaque récit a sa raison d’étre méme ceux jugés faibles par les traditionnalistes. Le
choix des récits doit obéir a critéres de sélection prédéfinis au préalable par le chercheur.

Certains chercheurs proposent une approche rationnelle et modérée qui se situe entre les deux extrémes :
—D’une part ’approche traditionnelle basée en grande partie sur I’analyse des chaines de garants®’.

—Et d’autre part, la critique radicale qui rejette en bloc, tous les récits de la tradition aux motifs
mentionnés précédemment.

Il ne s’agit pas de notre part, d’accorder une confiance aveugle a la tradition musulmane, mais d’exiger
de I'impartialité, c’est-a-dire de ne pas passer sous silence, les travaux critiques de I’école orientaliste
comme ceux du Dr al-‘Azami « Studies in Early Hadith Literature »**, du Pr Jonathan Brown « Hadith:
Muhammad’s Legacy»* ou ceux du Pr Harald Motzki « The Question of the Authenticity of Muslim
Traditions »*° pour ne citer que les plus marquants.

Le grand orientaliste Goldziher, suivi par Joseph Schacht, ont été les initiateurs de I’hyper-scepticisme
vis-a-vis de la tradition. D’ailleurs ils ont recu une critique sérieuse par Nabia Abbot dans un article
intitulé « Studies in Arabic Literary papyri »*'qui fait état d’écrits systématiques pendant la période
Umayyade 40-132 H/660-750 EC.

L’étude critique de Nabia Abbot a été suivie par celle de Fuat Sezgin dans « Geschichte des arabischen
Schrifttums »**  tous les deux ont affirmé qu’une écriture systématique existait déja en Arabie
préislamique. Par la suite dans les années 1990, la recherche sur la tradition a connu un nouvel élan
avec les travaux de Gregor Schoeler dans son livre « Caractére et authenticité des textes musulmans »".

Je note enfin une étude critique trés importante concernant la thése de Joseph Schacht, ¢’est une thése de
doctorat réalisée par le Dr Fahad al-Houmodi a 1’université de McGill en 2006 dont le titre est le
suivant « On The Commun Link Theory »**, ou I’auteur pointe, exemple a I’appui, les failles de la
théorie de Schacht.

L’auteur a omis par exemple de rappeler 1’existence de quelques fragments de papyrus contenant des
hadith avec des chaines de transmission qui remontent au premier siecle de I’hégire. Parmi lesquels nous
citons le fragment AP00259 (fig.1) qui contient un récit attribué & Umar Ibn al-Khattab, comme I’a
démontré Petra Sijpesteijn, une spécialiste de 'université de Leiden, reconnue dans I’expertise des
Papyri, elle a daté le parchemin de I'époque abbasside au vue du style d’écriture™.

77 1l est faux de véhiculer l'idée que les traditionnalistes ne critiquent pas le contenu des hadiths (Matn), deux des
cing des criteres d’authentification, sont justement consacrés a la critique du Matn.

8 https:/ffr.scribd.com/document/89042829/M-M-Azami-Studies-in-Early-Hadith-Literature

zghttp Jwww.academia.edu/3168359/Jonathan_Brown_Hadith_Muhammad_s_Legacy_in_the_Medieval_and_Mo
dern_World_Oxford_2009_in_Bulletin_of _the_School_of _Oriental_and_African_Studies_73_2010

3ohttp Jwww.academia.edu/14756495/The_Question_of _the_Authenticity_of _Muslim_Traditions_Reconsidered_A
_Review_Article

3! Nabia Abbot, Studies in Arabic Literary Papyri I: Historical Texts, Oriental Institute Publications, 1957

32 Fuat Sezgin, Geschichte des arabischen Schrifttums, Brill, 1967

% Gregor Schoelr, Charakter und Authentie der muslimischen Uberlieferung iiber das Leben Mohammeds, Berlin—
New York 1996
*hup://digitool.library.megill.ca/R/Q9P1PPQ3N4DTRNJBPQQPFIKKPDVCIP1JYJKIYCHSCCMQG67XMJ I -
05098 ?func=search

¥ Bien que I'Isnad remonte au 1“siécle H, le parchemin est daté par I'auteur de I’époque Abbasside
https.://www.academia.edu/27677629/A Hadith Fragment on_Papyrus



A. P. 00259 (R/V)
m—— +7125172509

y F——UYTEDE 6=R

Fig.1 : Le fragment d’un papyrus renfermant un hadith avec sa chaine de transmission

incluant la formule « hadathana». © Photo: Austrian National Library, Vienna, Austria.

Sommes-nous condamnés a rejeter la tradition islamique en bloc ?

La réponse est oui, a en croire 1’école a laquelle appartient notre auteur. Selon sa vision, il n’y a de bon
dans les hadiths, que ceux qui permettent leur remise en question; comme par exemple, le récit qu’il a
choisi pour démontrer que la fabrication de faux hadiths, répond a des besoins politiques voire méme a
des fins mercantiles™.

A cet égard, peut-on utiliser un hadith pour déconstruire le hadith ? N’est-ce pas la une argumentation
circulaire ?

Pour notre part, nous plaidons pour une approche critique rationnelle, comme celle développée par le Pr
Harald Motzki, qui fait une analyse croisée des chaines de garants (Isnad) et des contenus des hadiths
(Matn). Cette méthode dite « Isnad Cum Matn Anlaysis »*' a également été exploitée avec succés par
d’autres islamologues. Nous citons par exemple, Andreas Goerke et Gregor Schoeler, des chercheurs
qui ont3 8tenté de reconstituer un noyau d’historicité a partir des récits qui remontent a ‘Urwa Ibn al-
Zubyar™.

Pour notre part, nous proposons d’aller encore plus loin, par la confrontation des hadiths aux récits
historiques musulmans et non musulmans, dans le cadre d’une analyse plus globale.

7 Ibn Hadm, al-Muhalla, vol.11, p.413 & Ibn Taymiya, al-Sarimu al-Maslil, p.59

37 Harald Motzki, Hadith: origins and development, edition Routledge, 2004
* Andreas Gorke et Gregor Schoeler, Reconstructing Earliest Sira Texts , consultable en ligne :
http://www.andreas-goerke.de/goerke_schoeler_hijra.pdf


http://www.andreas-goerke.de/goerke_schoeler_hijra.pdf

V- La question de historicité de Muhammad

Fig.1 : Le drashm d’Abdellah Ibn al-Zubayr 685-686 EC/71 H, frappée a Bishapur (Empire Perse)

La premiere mention de Muhammad sur une piéce de Monnaie

L’école hypercritique a franchi ces derniéres années un pas supplémentaire dans son entreprise
déconstructiviste des débuts de I’islam. L’on est méme arrivé a faire douter de 1’existence historique de
Muhammad. C’est un peu a ’image de la critique radicale qu’a connue le christianisme par la négation
de I’historicité de Jésus. L’argument principal utilisé est I’évidence de ’absence. Il consiste a affirmer
qu’il existe un silence absolu sur son existence durant les 50 premiéres années aprés son présumé déces
en 632.

En effet, la premic¢re mention de Muhammad ne date pas d’avant I’époque de 1’anti-calife Abdellah Ibn
al-Zubayr, qui a frappé une monnaie portant son épithéte en I’an 685-686 de notre ére(Fig.1).

Les autres mentions les plus anciennes seraient celles du Dome du Rocher, sous Abdel Malik Ibn
Marwan, pergu dans certains cercles académiques, comme étant le véritable fondateur de 1’islam, en tant
que religion organisée.

Parmi les islamologues de cette tendance hypercritique, on peut citer a titre d’exemple: Yehuda D.Nevo
(Israél), Robert Spencer, Ibn Warraq (USA), Luxenberg, Manfred Cropp, Volker Popp, Karle-Heinz
Ohlig, Robert Keer et Sven Kalisch (Allemagne™), Lagartampes (France).

En effet, ce calife Umayyade est considéré comme celui qui a été a 1’origine de toutes les réformes
ayant permis a I’empire arabe de se stabiliser et surtout se distinguer par une nouvelle religion. C’est a
ce propos que l’auteur évoque le contrdle califal absolu. C’est une maniére de ne pas parler
ouvertement, d’'une grande conspiration qui aurait di impliquer une armée de scribes, seul scénario
plausible, qui expliquerait selon cette logique hypercritique, la phrase habile de notre doctorant : « C’est
dans un contexte de régne califal absolu que survient Pirruption soudaine et massive de la littérature
du hadith, en réponse aux besoins politico-religieux d’un immense empire étendu du Maroc a I’Inde ».

¥ En Allemagne, les auteurs de ce courant ont fondé en 2007 institut INARAH : http://inarah-fr.net/



L’auteur nous livre en toute simplicité cette affirmation, comme une évidence, sans la moindre
explication des mécanismes, ni du mode opératoire de cette conspiration. Sauf peut-étre, I’idée de
rémunération par le calife, de scribes dédiés a cette tache, attestée uniquement par un hadith singulier,
qui fait partie de cette tradition dont il est question de retirer toute valeur historique.

En ce qui concerne les sources exogénes a la tradition®’, nous avons remarqué que les tenants de 1’
hypercritique, interprétent de maniére fragmentaire chaque texte a part d’une telle manicre a lui retirer
sa valeur de témoignage. Comme par exemple I’affirmation selon laquelle: «/...] Aucunes de ces
chroniques n’évoquent [’existence d’'un « Coran », d’une religion «islam », ou de « musulmans », ni
méme de « prophéte [...]».

I1 est vrai que les mots « Islam », « Musulmans » et « Coran » ne sont pas cités textuellement dans les
témoignages en question. Les proto-musulmans ont été qualifiés de « fils d’Ismaél, de Saracenes, de
Mhagreyyés ou Hagarenes, Tayeyyés.... etc »

Par contre le prophéte est désigné par son nom (Mhmt), tantdt comme annonciateur du Messie, tantot
comme un faux prophéte (car il vient avec les armes) mais il est cité avec son prénom dans plusieurs
textes cités par I’auteur. Par ailleurs, 1’on peut rajouter une note en syriaque datant de 636 EC/15AH, ce
qui démoli la théorie de I’invention de la figure prophétique par le calife Abdel Malik ibn Marwan.

Il s’agit d’une note conservée sur le folio n°1 de British Library Add. 14,461, un codex contenant
I'Evangile selon Matthieu et I'Evangile selon Marc. Cette note semble avoir été rédigée peu apres la
bataille de Gabitha au cours de laquelle les Arabes ont infligé une défaite écrasante aux Byzantins en

I’an 636 de notre ére. Voici le texte du témoignage presque contemporain confirmé*' par Noledek

2(Fig.2):

« [...] et en janvier, ils ont pris la parole pour leur vie (ils l'ont fait)[les fils d'|] Emesali.e.,
Hims]], et de nombreux villages ont été ruinés par les tueries des[ <l Tayeyy] OU Arabes de

[x2ve=] Muhammadu et un grand nombre de personnes ont été tuées et des prisonniersfont
été emmenés] de Galilée aussi loin que Béth [...] et les arabes ont campé pres de[Damas...]
(...) et on a tout vu[re] et o[l] pétrole qui ont été apportés et les voila. Et le [vingt-six] mai,
Slac[ella]rius]... bétail [...] [...] [...] des environs d'Emesa et les romains les poursuivirent [...]
et le dix [aoiit] les Romains fuyaient des environs de Damas [...] beaucoup [gens] environ
10.000. Et au tournant [de l'année] les Romains vinrent ; et le vingtieme aoiit de l'année n
[cent quarante-sept], les Romains se rassemblerent a Gabitha [...] les Romains et un grand
nombre de gens étaient romains,[les R]Jomans,[s]ome cinquante mille [... ]43 »

* Thomas le presbyte, Sophrone de Jérusalem, Doctrina Jacobi, pseudo-Sébéos, Jacques d’Edesse,
traité d’Arculfe....etc, cités par Alfred-Louis de Prémare « Les Fondations de l'islam. Entre écriture et
histoire », Le Seuil, 2002

“'W. Wright, Catalogue Of Syriac Manuscripts In The British Museum Acquired Since The Year 1838, 1870, Part
1, Printed by order of the Trustees: London, No. XCIV, pp. 65-66. This book has been recently republished in 2002
by Gorgias Press.

“2 Théodore Noldeke, "Zur Geschichte Der Araber Im 1, Jahrh. d.H. Aus Syrischen Quellen", Zeitschrift Der
Deutschen Morgenldndischen Gesellschaft, 1876, Volume 29, p. 76.

* Traduit depuis I’anglais depuis le texte publié sur le site : https://www.islamic-
awareness.org/history/islam/inscriptions/earlysaw



Fig.2 : La mention de Muhammad datant de 15 hégirien
Dans 'ADD MS 14461 © Christian Duffy,
British Library — Manuscript Conservation Department

Par ailleurs nous pouvons entrevoir des caractéristiques de la nouvelle religion, entre les lignes des
témoignages exogénes. Comme le fait que Muhammad est commercant (Jacques d’Edesse), qu’il
prétend étre prophete (Doctrina Jacobi), qu’il est instruit dans la religion de Moise, qu’il a interdit le vin
et la fornication (pseudo-Sébéos, Thomas Ardzrouni) ... etc.

Un peu plus tard Jean Damascene (675-749) dresse un portrait un peu plus proche de la religion bien
établie. Le chroniqueur chrétien fera des allusions a des versets coraniques et méme a des noms de
certaines sourates (la vache, la table, la chamelle).

Le lecteur intéressé par ces sources exogenes a la tradition musulmane, peut consulter I’ensemble des
2 . P . 44
témoignages en se référant au lien en note de bas de page

“ hitp:/fwww.christianorigins.com/islamrefs.html


https://l.facebook.com/l.php?u=http%3A%2F%2Fwww.christianorigins.com%2Fislamrefs.html&h=ATN7AigZIFKKuFcr76y1jDF2H_oEZTH9cxa9exbZqI3CPaFjOghsRUdBmXfslSSFClDjigmi1odvbAP5f6nVDe3b-5pXXYy2j38xb0Z24sEPT1u-CqLSEeCb87vJa8JNCnTiZ87X

VI-Un mot sur ’historicité des premiers califes de I’islam

Fig.3. L’inscription de Zuhayr avec le nom d’Umar datée du 24 hégirien®

Dans cette partie nous nous sommes référés aux travaux du Dr Ian David Morris, historien spécialisé
des débuts de I’islam. Il a résumé les nombreux témoignages syriaques et araméens, en se basant sur la
compilation exhaustive réalisée par R.G.Hyolad™.

En ce qui concerne I’historicité des califes, Davis Morris affirme qu’il n’existe -jusqu’a présent- aucune
épigraphie mentionnant le nom d’Abu Bakr, contrairement au cas d’Umar Ibn al-Khattab ou il existe
une inscription indiquant clairement son nom et sa date de décés (Fig.3)".

En dépit de ’absence de preuves matérielles, nous disposons tout de méme de témoignages écrits par
des chroniqueurs syriaques dont voici les plus anciens :

—Le fragment des cartes de Jacques d'Edesse (691/92)

Le tableau chronologique syriaque de Jacob d'Edesse (d. 708) énumeére les régnes des souverains
romains, perses et arabes. On y trouve :

OLYMPIAD 350: 296[= 620-21] Muhammad, le I* roi des Arabes régna pendant 7 ans...
OLYMPIAD 351: 303[= 628-29] Abu Bakr, le 2° roi des Arabes, régna pendant 2 ans et 7 mois.

La datation de ce texte vient d'Elias de Nisibis qui a déclaré que Jacob a écrit sa chronique en 692. Le
texte est conservé dans BL Add. 14.685 "Chronique dans le prolongement de celle d'Eusebe de Césarée
composée par Jacob " Amoureux du travail ", X*/XI° siécle, f. 23*

—La liste d’un chroniqueur syriaque anonyme datant de 702 de notre ére

Le texte est conservé dans BL Add. 17 193, fol. 17a. Robert Hoyland a noté que la liste se trouve "dans

un manuscrit de la fin du IX® siécle au contenu trés varié, intercalé entre des phrases choisies des

proverbes de Salomon et des extraits du discours d'Isaac d'Antioche sur la priére".

® Linscription entourée est un rajout postérieur au regard de photos plus anciennes. Gallez déclare que tout le
graffiti serait un faux tardif, or aucun épigraphiste n’a remets en question [’authenticité de toute l’inscription.

“ http:/fwww.iandavidmorris.com/early-sources-for-abu-bakr-bin-abi-quhafa/

7 https://www.islamic-awareness.org/history/islam/inscriptions/kuficsaud

# Palmer, Seventh Century in the West-Syrian Chronicles; Hoyland, Seeing Islam as Others Saw It, 160-64
¥ Hoyland, Seeing Islam, 394-95


http://www.iandavidmorris.com/early-sources-for-abu-bakr-bin-abi-quhafa/
https://www.islamic-awareness.org/history/islam/inscriptions/kuficsaud

—La liste des califes de Thomas le Presbyte

Elle est semblable aux listes ci-dessus, elle est datée de 724 apres J.-C. puisqu'elle se termine avec le
reégne de Yazid b. “Abd al-Malik. Le texte est conservé dans BL. Add. 14 643, 13e siecle, dernier folio™

Les mois précédents l'arrivée de Muhammad (a Médine).
Et Muhammad lui-méme a vécu (encore) dix ans.
Et Abu Bakr b. Abi Quhafa Quhafa, 2 ans, 6 mois.

Et ‘Umar b. al-Khattab, 10 ans et 3 mois.

V- La question de Phistoricité de la Mecque

Fig.2 : La représentation possible de la Kaaba au VII ™ siécle

—Présentation du probleme

L’argumentaire des tenants de la thése de " la non historicité de la Mecque" initiée par Crone est repris
par Yehuda D.Nevo, Gallez et bien d’autres, se base essentiellement sur deux principes :

—Ecarter les données de la tradition, jugée trop tardive et peu fiable.
—Abuser de I’argument du silence des sources : "pas de mentions équivaut a ’absence d’historicité".

Crone écrivait a ce propos : « /...] de Qoraysh et de leur centre commercial (La Mecque), écrit-elle, on
ne trouve aucune mention, que ce soit en grec, en latin, en syriaque, en araméen, en copte ou en tout
autre littérature composée en dehors de l'Arabie avant l'époque des conquétes. Ce silence est frappant
et significatif. Il l'est tellement qu'on a essayé d'y remédier [...]»"".

Donc I’argument principal est 1’absence de citations de La Mecque chez des chroniqueurs prolixes
comme Procope, Nonnosus et les ecclésiastiques syriaques qui auraient dii la mentionner. Aprés avoir

% Palmer, West Syr. Chron. 49-50 ; Hoyland, Seeing Islam, 395-6
31 Crone & Cook. (1978), Meccan trade and the rise of Islam, Oxford, Basil Blackwell, p.134



souligné le silence des sources, Crone s’est attelée ensuite a déconstruire, les allusions qu’on peut
trouver ici et 1a, au sujet d’un sanctuaire sacré qui se situait en Arabie. Il s’agit principalement de
I’expression de Pline « Dabanegoris » région > ou encore « Macoraba » de Ptolémée™, une appellation
qui est supposée refléter le port de Maccoraba (portus Mochorbae) de Pline, identifié comme Jeddah (le
port est situé a environ 78 km de La Mecque).

Notons que Crone a recu une critique assez sévere voire acerbe de la part de Robert B. Serjeant54.
Nous citons ci-dessous, un exemple significatif de cette virulence : « /[...] Le travail n'est pas seulement
anti-islamique, mais également anti-arabe. Ses fantasmes superficiels sont si ridicules que, d'abord, on
se demande si c'est juste une "farce", une "pure parodie” ... Etant donné que les auteurs professent étre
des historiens de l’islam, ils sont tristement hors sujet avec la recherche contemporaine sur l'islam ...
ennuyeux piege de ['histoire ... humeur prétentieuse [ ...]».

—La rétraction partielle de Patricia Crone

Contrairement a ce que voulait nous faire croire Gallez, Gibson et ceux qui les suivent. Patricia Crone a
réellement nuancé sa thése sur le commerce mecquois depuis qu’elle a pris connaissance des travaux de
Peter S. Welles, publiés dans un ouvrage intitulé « The Barbarians Speak, How the Conquered Peoples
Shaped Roman Europe »; aux éditions de de la prestigieuse université de Princeton en 1999, soit huit
ans avant la publication de I’article de Crone de 2007,

La nouveauté proposée par Peter Wells, est ’implication d’un facteur déterminant qui n’avait pas été
pris en compte par Crone et Cook. Il s’agit des besoins importants de I’armée byzantine dont des
immenses légions étaient installées dans les provinces romaines du moyen orient, c'est-a-dire, I’actuelle
Arabie du Nord et le Sham, selon I’appellation des Arabes qui inclut: la Jordanie, la Syrie et la
Palestine.LL.a question initiale posée par Wells, était la suivante : « les Qurayshites auraient-ils pu
acquérir, la richesse et les compétences en logistique, en fournissant a l'armée romaine en Syrie, ses
besoins en cuir et autres produits pastoraux? ». Patricia Crone a publié deux articles ou 1’on constate
qu’elle a réellement revue sa position, par rapport a I’importance du commerce mecquois, sans pour
autant le remettre complétement en question.

Son premier article a été publié en 2007:« Quraysh and the Roman army: Making sense of the Meccan
leather trade» publié dans le Bulletin of the School of Oriental and African Studies 70, n°1, 2007, p63-
88. Et le deuxiéme article en 2008: « What do we actually know about Muhammad? »™.

Enfin il est a noter que le Pr Guillaume Dye confirme la nouvelle position de Patricia Crone, par rapport
au role du commerce mecquois et par la méme occasion sur 1’existence historique de Muhammad lors
une revue critique”’ de 1’ouvrage collectif publié¢ sous la direction d’Angélika Neuwirth sous le
titte « The Quran in Context »™".

32 Histoire naturelle, VI, p.150

> Géographie, VI, 7, p.32

> R. B. Serjeant, «<Meccan Trade and the Rise of Islam: Misconceptions and Flawed Polemics», Journal of the
American Oriental Society 110, n° 3, 1990, pp. 472-486, consultable ici:
https://fr.scribd.com/document/148684608/Meccan-Trade

> Patricia Cron.(2007), «Qurays and the Roman army: Making sense of the Meccan leather trade» ,Bulletin of the
School of Oriental and African Studies 70, n° 1, pp. 63-88

% https:/fwww.opendemocracy.net/faith-europe_islam/mohammed_3866.jsp

57https Swww.academia.edu/4287472/Le_Coran_et_son_contexte._Remarques_sur_un_ouvrage_r%C3%A9cent

%% The Quran in Context. Historical and Literary Investigations into the Qureanic Milieu, Angelika Neuwirth,
Nicolai Sinai, and Michael Marx, Leiden, Boston: Brill (Text and Studies on the Quran 6), 2010, 864 pages.


https://www.opendemocracy.net/faith-europe_islam/mohammed_3866.jsp
https://fr.scribd.com/document/148684608/Meccan-Trade
https://www.opendemocracy.net/faith-europe_islam/mohammed_3866.jsp
https://www.academia.edu/4287472/Le_Coran_et_son_contexte._Remarques_sur_un_ouvrage_r%C3%A9cent

Guillaume Dye évoque méme la mention de la Mecque dans les sources préislamiques. 1l a fait
référence particulierement aux « Ethniques d’Etienne de Byzance », ou I’on trouve une phrase
qui pourrait se référer a la Mecque "Mdxor Ovo uetal Kapuovikapaofi " .

Concernant 1’absence de traces archéologiques dans la Mecque actuelle, il est clair que nous ne pouvons
trancher sur cette question sans une prospection du sous-sol mecquois par une équipe internationale
d’archéologues. Notons au passage qu’aucune découverte fortuite lors des travaux de construction
autour de La Kaaba, n’a été signalée par les autorités saoudiennes.

—Les témoignages historiques externes sur le pélerinage « le Hajj »* :

-La chronique de Khuzistan (environ 660 CE)

Le chroniqueur mentionne le "Dome d'Abraham (wmis<s mbsaa /qwbth d-"abrhm)” et note que les

Arabes affirment qu'Abraham "a construit cette place du « Dome » pour le culte (<hane /SGDT °) de
Dieu et pour l'offrande de sacrifices."

Il ajoute plus loin qu’ils (les Arabes) adorent la-bas a I’honneur d’Abraham le pére et le chef
(patriarche) de leur peuple®

-Le témoignage d’ Anastase de Sinai (660-690 CE).

Ce texte écrit en grec est probablement 1’un des plus importants témoignages négligés par les
chercheurs, comme 1’affirme Dr Sean Anthony, islamologue contemporain de I"université de 1’Ohio,
département des études du proche orient™. La partie qui nous intéresse dans cet écrit est 1’histoire d’un
prisonnier chrétien qui a été pris comme captif par les hagarenes (musulmans), a 1’endroit ou ceux qui
nous tiennent en esclavage « ont la pierre et I’objet de leur culte ». Par la suite le captif, raconte
comment « ils ont sacrifié a cet endroit-la d’innombrables moutons et chameaux »*.

-Le témoignage de Jacob d’Edesse dans sa quatriéme lettre au Jean le Stylite

Dans une lettre que Jacques d’Edesse a envoyée a Jean le Stylite. 11 évoque 1’orientation de la priere des
juifs et des musulmans, cette orientation est décrite comme suivant grosso modo, les points cardinaux,
mais avec I’intention, de viser les lieux sacrés respectifs :

« [...] Votre question est vaine... car ce n’est pas vers le sud que prient les Juifs, ni d’ailleurs les musulmans
(hagarénes). Les Juifs qui vivent en Egypte, tout comme les musulmans, ainsi que je [’ai vu de mes propres yeux et
vais maintenant [’établir pour vous, priaient vers [’Est, et le font toujours, tous -les juifs vers Jérusalem et les
musulmans vers la Kaaba. Et les juifs qui sont au sud de Jérusalem prient vers le Nord. Et ceux du pays de Babel,
a Hira et Bassorah, prient vers I’Ouest, et les musulmans qui sont la (ceux de Babel) prient vers ['Ouest, en
direction de la Kaaba. Et ceux qui sont au sud de la Kaaba prient vers le Nord, en direction de ce lieu. Ainsi, de ce
qui a été dit, il est clair que ce n’est pas vers le sud que juifs et musulmans de Syrie prient, mais vers Jérusalem ou
la Kaaba, le lieu ancestral de leur peuple [ ...] ».

% Source : « Stephani Byzantii Ethnicorum quae supersunt », Ed.Meineke, Berlin, 1849, p.427

% Nous remercions le Dr Sean Anthony pour ses indications a propos de ces témoignages externes sur le Hajj.

"' R. Hoyland, Seeing Islam as Others Saw it : a Survey and Evaluations of Christian, Jewish and Zoroastrian
Writings on Early Islam, Darwin Press, 1997. Une somme extrémement détaillée sur [’ensemble des sources non-

musulmanes des deux premiers siécles de I’Islam.

%2 https:/fosu.academia.edu/SeanAnthony

% Anastasius Sinaita, Questiones 20, PG LXXXIX.512 A, in Flusin 1991.pp.404-405, cite dans “The Cambridge
Ancient History” Ed Averil Cameron et al 2000 p.803

% Hoyland R.G.(1997), Seeing Islam as others saw it, a survey and evaluation of Christian, Jewish and Zoroatrian
writings on early Islam, Darwin Press Princeton, p.160-67. Crone & Cook(1977), Hagarisme, op.cit., p173, note
30



-Un papyrus arabe (86-99 AH / 705-717 CE) de l’institut oriental de Chicago (17653)

La Papyrologue Petra Sipesteijs 1’a publié dans un article intitulé « An Early Umayyad Papyrus
Invitation for the Hajj»* ot elle a fait la description et 1’analyse d’une lettre du prince Umayyade Shal
Ibn ‘Abd al-Aziz qui contient une invitation a un certain ‘Ugbah Ibn Muslim pour participer au

pelerinage (al-Hajj).

Fig.3 : Le Papyrus Arabe de I’institut oriental de Chicago

-Un graffiti arabe daté de 91H /710 CE

C’est au mois de Dhul-Qia’da qu’un certain Makhled Ibn Abi Makhlad a écrit une priere pour implorer
le pardon de Dieu et pour que son pelerinage soit accepté.

L’inscription se trouve prés de Tabuk au nord de la Mecque.

Fig.4 : Un graffiti arabe daté de 91H mentionnant le Hajj

% hitps:/fwww.journals.uchicago.edu/doi/abs/10.1086/677240


https://www.journals.uchicago.edu/doi/abs/10.1086/677240

En évoquant les graffiti islamiques du premier siécle de 1’hégire, nous signalons la sortie prochaine d’un
travail trés important réalisé par le Pr Juan Cole, historien de I’université du Michigan ; en
collaboration avec 1’érudit Saoudien M.Abdullah Alruthaya Almaghthawi®, il va publier un livre a
paraitre a la fin du mois qui sera intitulé « MUHAMMAD. PROPHETE of PAECE AMID THE CLASH
of EMPIRES »%'.

Ce travail est basé en grande partie sur les nouvelles découvertes en matiere de graffiti, va sans doute
enrichir, les travaux de Robert Hoyland, Frédéric Imbert et Julien Christian Robin.

Quelques remarques concernant I’historicité de la Mecque

—Les cinq témoignages précités ne laissent aucun doute sur la réalité du pelerinage et de 1’existence
historique du sanctuaire de la Kaaba méme si c’est témoignages ne précisent pas sa localisation exacte.

— En I’état actuel de la recherche, il nous parait difficile de nier totalement I’historicité de la Mecque, en
I’absence d’une mission archéologique indépendante qui entame des fouilles dans cette ville.

—Le seul cas ou I'auteur a rapporté un avis contraire aux theéses hypercritiques, est le contenu d’une
correspondance qu’il a eu avec le Pr Julien Cristian Robin®. Cet échange scientifique se résume en
substance, que J.C Robin n’est pas favorable aux théses hypercritiques, il nuance 1’argument du silence
et trouve que le récit traditionnel renferme des éléments convergeant difficiles a écarter d’un revers de la
main.

—En effet, Robin fait remarquer, que I’absence de la mention de la Mecque dans les documents d’avant
le VII™™ siécle, est peu significatif, puisque cela ne voudrait nullement dire qu’elle n’existait pas
auparavant. Il rajoute ensuite « qu’il n’y a aucune raison de douter de [’existence d’un sanctuaire et
d’une petite bourgade a La Mecque dés le début du V °™ siécle ». 11 considére au contraire que « les
théses prétendant que La Mecque n’existe pas avant [’islam relévent davantage de la polémique
idéologique que de [’histoire »*.

% Erudit Saoudien intéressé par les inscriptions islamiques du premier siécle, qu’il publie sur Twitter :
https:/ftwitter.com/mohammed93athar
7 https:/fwww.juancole.com/2018/08/inscriptions-prophet-history.html
% Correspondance datée du 24/02/18 publié sur son blog : https://blogs.mediapart.fr/hocine-
écgerzazi/blog/2 70418/1-islam-l-epreuve-de-ses-origines

Ibid


https://blogs.mediapart.fr/hocine-kerzazi/blog/270418/l-islam-l-epreuve-de-ses-origines
https://blogs.mediapart.fr/hocine-kerzazi/blog/270418/l-islam-l-epreuve-de-ses-origines

Conclusion

Pour conclure cet article, nous n’avons pas trouvé mieux que de paraphraser Hocine Kerzazi dans ce
qu’il a écrit en guise de conclusion de son article sur les origines de I’islam”:« /...] il me parait
opportun de souligner que les travaux évoqués ci-avant, si leurs hypotheses devenaient avérées, sont
encore loin de nous livrer une analyse claire de leurs tenants et aboutissants |[...] ».

Pari ailleurs, nous ne pouvons que le rejoindre quand il affirme : « /...] [’histoire est redoutablement
humaine, bien plus complexe que ce que les discours laissent croire. La démarche historique consiste a
interpréter les faits et les témoignages pour ce qu’ils sont. L’historien raisonne en termes de
probabilités qu’il atteint par la convergence d’éléments probants laquelle peut aboutir a des certitudes

[...] ».

Nous invitons donc 1’auteur a poursuivre ses efforts de vulgarisation mais de veiller a ne pas étre sélectif
en la matiére, sachant qu’il le reconnait lui-méme, dans les termes suivants: « /...J Il aurait fallu pour
cela que je puisse accorder une méme part de soin et de temps a d’innombrables champs
épistémologiques : paléographie, codicologie, épigraphie, rhétorique, sémantique... [...] ».

Espérant que nos remarques d’autodidacte, vont attirer I’attention de notre chercheur, pour enrichir ses
futures contributions aux travaux de 1’islamologie contemporaine.

Notes

1-pour simplifier la lecture, nous n’avons pas respecté le systeme de translittération académique, les arabisants
rétabliront d’eux-mémes la bonne prononciation.

2-Nous avons corrigé le paragraphe parlant du Papyrus qui contient la formule « haddathana » avec un Isnad qui
remonte au premier siecle associé a un récit attribué au calife Umar, en raison d’une tournure de phrase qui
pourrait préter a confusion.

Bibliographie & lecture conseillée

Apres avoir présenté les références aux travaux hypercritiques, nous conseillons d’autres lectures
consacrés a I’apparition de I’islam afin de compléter la bibliographie liée a ce théme.

—The First Dynasty of Islam. The Umayyad Caliphate, AD 661-750,
Gerald Howting, Ed.Southern Illinois University Press, 1987

—The Eye of the Beholder: The Life of Muhammad As Viewed by the Early Muslims--A Textual Analysis
(Studies in Late Antiquity and Early Islam, Vol. 5), 289 pages.

Uri Robin, Ed. Darwin Pr; First Edition edition (June 1, 1995)

—The Oral and the Written in Early Islam, 256 pages

Gregor Schoeler, Ed. Routledge; 1 edition (July 27, 2006)

—The Expansion of the Early Islamic State (The Formation of the Classical Islamic World), 386 pages
Fred Donner, Ed. Routledge (May 28, 2008)

—Muhammad and the Believers: At the Origins of Islam, 34 pages

™ Inttps://blogs.mediapart.fr/hocine-kerzazi/blog/270418/I-islam-1-epreuve-de-ses-origines


https://blogs.mediapart.fr/hocine-kerzazi/blog/270418/l-islam-l-epreuve-de-ses-origines

Fred Donner, Ed. Belknap Press: An Imprint of Harvard University Press; Reprint edition (May 7, 2012)
—The Rise of Historical Writing Among the Arabs, 216 pages
Fred Donner & Abd AL Aziz Duri, Ed. Princeton University Press (July 14, 2014)

—The Development of Exegesis in Early Islam: The Authenticity of Muslim Literature from the Formative

Period, 264 pages

Herbet Berg, Ed. Routledge; 1 edition (May 1, 2009)
—Umayyad Legacies, 514 pages

Antoine Borrut, Ed. BRILL (June 10, 2010)

—Entre mémoire et pouvoir. L’espace syrien sous les derniers Omeyyades et les premiers Abbassides (72-

193/692-809), Une somme en deux volumes.

Antoine Borrut, Ed Brill, Leyde, 2011.

—The Quran in Context, Historical and Literary Investigations into the Quranic Milieu, 864 pages
Angelica Neuwirth, Nicolas Sinai, Michael Marx, Ed. Brill (November 1, 2011)

—Muhammad, travail collectif, 1514 pages

Andreas Goerke, Ed. Routledge (June 25, 2015)

—Les débuts de I'Islam, 256 pages

Francoise Micheau , Ed. Téraedre (15 septembre 2012)

—Les origines du Coran, le Coran des origines, 318 pages

Francois Déroche et Julien Christian Robin.

Ed. Académie des Inscriptions et Belles-Lettres (5 juin 2015)

—Analysing Muslim Traditions: Studies in Legal, Exegetical and Maghazi hadith, 518 pages
Harald Motzki, Ed. BRILL (September 28, 2012)

—Hadith: Origins and Developments (The Formation of the Classical Islamic World), 432 pages
Harald Motzki, Ed. Routledge; 1 edition (September 14, 2016)

—Reconstruction of a Source of Ibn Is q's Life of the Prophet and Early Qur n Exegesis: A Study of Early
Ibn Abb s Traditions, 152 pages

Harald Motzki, Ed. Gorgias Pr Llc (May 15, 2017)
—Muslims, Jews and Pagans: Studies on Early Islamic Medina, 201 pages
Michael Lecker, Ed. Gorgias Pr Llc (March 10, 2017)

Ahmed Amine, le 22/11/2018

Revu et corrigé, le 16/01/2019

@creative
commons

2980

www.ahmedamine.net


http://www.ahmedamine.net/

