Au NoM DE DIEU, LE CLEMENT, LE MISERICORDIEUX

D'Alphonse Mingana a Christoph Luxenberg : Le Manuscrit arabe et le
présumé origine Aramo-Syriaque du Coran

Google traduction (légerement adaptée) & partir du site:
http./www.islamic—awareness.org/Quran/Text/Mss/vowel html

CRITIQUE DE LA THEORIE DE L'EMPRUNT ARAMO-SYRIAQUE

Introduction

Pour certains orientalistes, l'histoire traditionnelle de I'Islam telle qu’on la connait ne serait tout compte
fait qu'une légende. Partant du principe que les sources musulmanes concernant 1'étude historique de
I'Islam sont trés peu fiables (par manque d’objectivité). Alors que les sources non-musulmanes seraient
beaucoup plus objectives.

En ce qui concerne le Coran, ils considérent qu’il n’y avait pas eu de révélation faite au Prophete
Mohammed, par exclusion de la transcendance comme 1'exige la méthode scient

A titre d'exemple le Révérend Alphonse Mingana qui a entrepris une large étude critique du Livre sacré des
musulmans, ainsi que l'histoire de la genése de l'alphabet arabe, il a pu formuler une hypothése selon
laquelle: le Coran serait d'origine non arabe, car trés imprégné du Syriaque. "L’auteur" a intégré un
ensemble de mots empruntés au Syriaque dans la lecture coranique et a donc provoqué -selon les
orientalistes-une révolution linguistique dans la compréhension de la genése du Coran ! (1).

Mingana a fait un catalogue du présumé vocabulaire Syriaque dans le Coran et a soutenu la présence
répandue du Christianisme Syriaque (en Arabie) et son réle important dans les origines de 1Islam. Son
travail, avec celui d'Arthur Jeffery " The Foreign Vocabulary Of The Qur'an” (2) ont donné 1'élan pour une
recherche supplémentaire sur le rapport entre le "Vocabulaire Etranger" du Coran et les circonstances
historiques de son apparition. Récemment, le travail de Mingana a été ressuscité avec la publication de
Christophe Luxenberg "Die syro-aramiische Lesart des Koran: Ein Beitrag zur Entschlisselung der
Koransprache" (3)

En ce qui concerne la langue arabe, Mingana appelle a l'ignorer complétement. Il va méme affirmer que les
langues écrites a la Mecque et Médine devaient étre le Syriaque ou I'hébreu : « Si tous les signes ne nous
trompent pas, tres peu de phrases sibyllines, le cas échéant, ont été écrites pendant la période du prophéte.
Le genre de vie qu’il a mené, et le caractére rudimentaire de la lecture et de l'écriture dans cette partie du
monde, sont les témoins suffisants en faveur de ce point de vue. Notre ignorance de la langue arabe des
premiéres périodes de son évolution est telle que nous ne pouvons pas méme savoir avec certitude si elle
avait sa propre forme écrite a la Mecque et a Médine. Si un genre d'écriture existait dans ces deux localités, il
devrait étre quelque chose, de tres semblable a I'Estrangelo (c-a-d, Syriaque) ou a caractéres hébreux » (4).




Quant aux voyelles arabes, il écarte les avis d'auteurs arabes et leurs préférent les points de vues Araméens
ainsi que ses propres spéculation. Il dit : « Le premier créateur des voyelles arabes reste inconnu. Les avis
des auteurs arabes, sur ce point, sont sans valeur pour étre cités... Si nous pouvons avancer notre
propre opinion, nous pensons qu'un traité complet et systématique sur ces voyelles n'a été
élaboré qu'a la derniére moitié du VIIIéme siécle, et nous croyons qu'une telle tentative pourrait
avoir été faite avec succés seulement sous l'influence de 1'école de Baghdad a ses débuts. D'une
part, en dépit de l'insuffisance de preuve pour accepter une date plus rapprochée, nous n'avons pas de
manuscrits ornés de voyelles qui peuvent confirmer qu’ils sont antérieures ; d'autre part, la dépendance de
ces voyelles a ceux de I'Araméens nous oblige de trouver un centre ou la culture de la langue Araméenne
fleurissait, et ce centre est l'école de Baghdad, qui était, comme nous l'avons déja énoncé, sous la direction
des disciples Nestoriens, et d'ott un traité sur la grammaire de Syriaque a été écrit par le célebre Ishaq Ibn

Hunayn » (5).

Il a également affirmé cela : « La base des voyelles arabes s’appuie sur les voyelles des Araméens. Les
noms donnés a ces voyelles est une preuve irréfutable de la véracité de cette affirmation. Ainsi le
"fath" correspond dans l'appellation et dans le bruit au "ftdha" Araméen " (6).

Suivant d'une facon trés proche la démarche de Mingana, Luxenberg prétend qu'avant l'apparition de la
littérature arabe, la langue principale de l'écriture était le syro-araméen ou Syriaque. Ce qui le poussa de
supposer que les origines de l'arabe littéraire et du Coran doivent étre dans les communautés Araméenne et
chrétiennes. Cette hypothése prétend que la Mecque n'était pas une colonie arabe mais plut6t une colonie
Araméenne et que les résidents de la Mecque ont parlé un mélange d’Aramo-arabe (7) (ou Arabo-araméen).

Cette langue, apparemment non connue ou non comprise en dehors de la Mecque (?), est bientét tombée
dans l'oubli et aucune tradition fiable n'a existé pour prouver son existence (8). (Bien siir c’est uniquement
Luxenberg qui détient cette information et connait son existence).

Par conséquent, selon Luxenberg, les premiers Savants Musulmans, qui ont écrit un siécle et demi aprés le
décés du prophéte, étaient sous la fausse impression que le Coran a été écrit en arabe classique ; dong, il
n'était pas surprenant qu'ils n'ont pas compris ce qu'ils lisaient (9).

A cet égard, Luxenberg représente une coupure radicale par rapport aux théories précédentes, y compris
celles de Jeffery et Mingana. Sous couvert des ces suppositions, Luxenberg commence sa quéte pour trouver
le « vrai » texte Coranique en utilisant ses propres méthodes graphiques et linguistiques.

Ce sont ses prétentions pour le coté graphique de son analyse qui nous intéresse dans cet article.

En affirmant que les documents arabes antérieurs manquent des points diacritiques et marqueurs des
voyelles, Luxenberg a pris la liberté de changer les points diacritiques et les voyelles a volonté. Le travail de
Luxenberg a eu une large publicité par les journaux New York Times, The Guardian et Newsweek.

Son livre est-il réellement un travail scientifique débouchant vers d'autres horizons
d'interprétation ou juste une autre tentative d'un coup médiatique ?

Ceci nous a incités a évaluer la thése de Luxenberg et 4 examiner les bases sur lesquelles elle se fonde. Dans
cet article, nous voudrions examiner I'hypothése de Mingana et de Luxenberg au sujet des origines de
I'écriture arabe. Nous comparerons également l'écriture Arabe a l'écriture Syriaque ainsi que son
développement. On démontrera que Mingana et Luxenberg s’étaient basés initialement sur des hypothéses
erronées.




2. Origines de I’écriture Arabe

Comme cité précédemment, Mingana a prétendu l'inexistence d'un alphabet arabe au début de I'Islam. Il a
méme soutenu qu’a la Mecque et a Médine la langue écrite « aurait été » le Syriaque ou I'Hébreu. Quant a
Luxenberg, il a supposé ce qui suit : « Quand le Coran a été composé, I'Arabe n'a pas encore existé comme
langue écrite ; ainsi il m’a semblé évident qu'il était nécessaire de prendre en compte, surtout, I'Araméen, qui
alors, entre le 4éme et le 7éme siécle, était non seulement la langue de communication écrite, mais
également la lingua franca de cette région de 1'Asie occidentale ».

En ce qui concerne l'histoire de 1'Arabe comme langue écrite, elle est mieux dépeinte par les
inscriptions suivantes qui sont aussi bien préislamiques que postislamiques du ler siécle et qui
montrent le développement progressif de I’écriture Arabe. Les inscriptions ci-dessous prouvent
que P’écriture Arabe avant l'arrivée de 1'Islam a clairement eu un alphabet bien développé.

Les Inscriptions de Raqush (Jaussen-Savignac 17): Les plus anciennes inscriptions Arabes Préislamiques

(date 267)

Healey et Smith 'ont accepté comme document arabe le plus ancien (10)

Les Inscriptions Jabal Ramm: IVéme siécle
Cette inscription est le deuxiéme plus vieux contenant écrit de 'alphabet arabe jusqu'ici découverte aprés
l'inscription de Raqush. La grammaire en cette inscription est l'arabe classique (11)

Inscription en Arabe Préislamique 4 Umm Al-Jimal.
La grammaire dans cette inscription est l'arabe classique (12)

L’inscription trilingue Préislamique de Zebed: Grec, Syriaque et Arabe daté a 512.
C’est une inscription trilingue. L'arabe, bien que, ne traduit pas le grec mais énumeére simplement six noms,
qui ne sont pas tous sont mentionnés dans le Grec

Inscription Préislamique Jabal Usays daté a 528.
C'est la seule inscription arabe préislamique avec contenu historique

Inscription préislamique de Harran daté 4 568
Une inscription bilingue Grec-Arabe de Harran, prés de Damas, Syrie. (13)

Inscription prés de Médine : Début de 'Hégire année 4AH -01Inscription prés de
Médine : Début de 'Hégire année 4AH -02Inscription prés de Médine : Début de 'Hégire année 4AH -03




Ce sont des inscriptions du Mont Sal prés de Médine. Elles sont datées a 'an 4 de I'hégire (14).

L’écriture Kufi est trés intéressante. Grohmann a comparé 'écriture a celle de manuscrits Coraniques en
Kufi et il a conclu que la ressemblance est « trés saisissante. » (15)

Ces inscriptions détaillées ci-dessus fournissent la preuve suffisante d'un alphabet arabe articulé
et elles sont bien suffisantes pour réfuter les suppositions spéculatives de Mingana et de
Luxenberg. En outre, Bellamy présentant ses observations sur les inscriptions de Jabal Ramm, Umm al-
Jimal et Harran indique : « N'importe qui jette un coup d'ceil 4 ces inscriptions et les compare 4 1'échantillon
de Coran... discernera un nombre tres élevé de caractéres qui n'ont pas changés du tout, ou trés peu, en 1600
ans qui se sont écoulées depuis qu’elles ont été écrites »(16) .

Nous devrions également préciser que Nabia Abbott a également réfuté les arguments de Mingana en
utilisant le papyrus arabe le plus vieux qui soit connu PERF No. 558 provenant de I'Egypte. Sil'arabe était en
effet si primitif dans sa patrie pendant l'arrivée de 'Islam, comme réclamé par Mingana, comment a-t-on pu
rationaliser son utilisation si pratique en Egypte dans un délai trés court et en une écriture cursive bien
développée ?

Abbott dit : « L'état de l'écriture arabe dans le temps de Mohammed est indiqué par PERF No. 558 (notre
plaquette IV-V), un papyrus arabe du régne d’Omar daté de 'an 22 de 'Hégire avec une écriture assez bien
développée qui a été rédigé dans la province éloignée de I'Egypte, ot le Grec et le Copte étaient l'utilisation
écrite de langues en général.

Si I'arabe écrit était si primitif et rare dans sa propre patrie a I'heure de la mort de Mohamed,
comment expliquons-nous son utilisation pratique en Egypte seulement une douzaine d’années
apres cet événement ?

Encore, pour justifier le développement inachevé de l'orthographe, nous aurons raison de suspecter
seulement l'exactitude orthographique des premiéres éditions du Coran mais pas la possibilité de son
existence (orthographe).

A cet égard il est intéressant de noter que nulle part dans les traditions de la transmission du Coran (a ses
débuts) suggérant des soupgons a propos des difficultés orthographiques ou vocales ; plutot c'est les
différences dans les dialectes tribaux arabes et des différences provenant de l'utilisation de l'arabe par des
étrangers qui semblent attirer l'attention. Les considérations antérieures nous meénent a croire que, si nous
tenons compte de telles erreurs commune que les auteurs et les copistes sont amené i faire, les auteurs




arabes du temps de Mohammed et de la période des premiers Califes étaient des scribes capables de produire
une édition acceptable d'un Coran écrit en dépit du manque de toutes améliorations de l'arabe moderne
»(17). Luxenberg mentionne les inscriptions Arabes Préislamiques du livre de Grohmann dans "Arabische
Palaographie” (18).

Tirant des déductions de la forme de l'alphabet proto-arabe, il dit qu'il est str d'affirmer que l'écriture
cursive syro-araméenne (c-a-d, Syriaque) aurait servi comme modele a 'écriture arabe (19). Ce qui devient
maintenant presque incroyable est que Luxenberg utilise "Arabische Paliographie” de Grohmann comme
source pour soutenir son argument que I'écriture syro-araméenne a servi de modele a I'écriture arabe.En fait,
Grohmann dans son livre, était 1'un des premiers Savants a réfuter les origines de I'écriture Arabe & partir
du Syriaque (20).

T. Noldeke était le premier a établir le lien entre le Nabatéen et I'écriture Arabe en 1865, qui a été plus tard
confirmé par Grohmann contre la thése Syriaque de J. Starcky.

L'affiliation entre le Nabatéen et I'écriture Arabe est maintenant entiérement documentée par J. Healey qui
dit : « Le développement de I'écriture Nabatéenne aux 2nd, 3éme et 4éme siécle est habituellement vu
comme une progression de forme dérivée du premier Araméen vers les formes a partir desquelles (cursif
occidental) 'écriture proto-arabe s'est développée, bien que nous devrions tenir compte du point de vue de
J. Starcky, basé en partie sur l'observation, que I'écriture Nabatéenne, a la différence du Syriaque et de
I'’Arabe, est essentiellement suspendu par une ligne supérieure, que l'origine de 'écriture Arabe doit étre
cherchée sous une forme Lahmide de I'écriture Syriaque. Ce point de vue a été recu avec peu d’égards.

L'origine Nabatéenne de I’écriture Arabe est presque universellement admis » (21).

Des conclusions semblables ont été également tirées par Nabia Abbott (22), Kees Versteegh (23) et
Beatrice Gruendler (24). On devrait également noter que les origines de 'écriture proto-arabe n'a rien a

voir avec l'écriture syro-araméenne de Luxenberg ; plutét, c’est a partir de I'écriture Nabatéenne quelle a
commencé.

Ainsi I'hypothése de Luxenberg, que I’écriture Syro-araméenne a été le « modéle » pour I’écriture
Arabe est d'une maniére concluante réfutée.

1|4 |g|a|4|2|q|I|ed|e|2|7|c|5|5]|g|e|T|P|F|[a] 2
O] D[]V P52 [A|I|P|F IS FD
35*::1_}!3175';‘.-\-].*"" o el I IS 1 Y Y

gl el ala|mlals 2]y w| o | = B eV = R
sl Ielgldlnlwleln]ely | k1l lmlnls| " (pf]lslgf el 4]
1. Ararien | 2. nebatian ; 3. arabe | 4 syneguee - & rerdcnpticn

3. Signes diacritiques et de voyelles Arabes a partir du Syriaque ?




Les signes diacritiques aux débuts de 1'Islam ont été nommés "nouqgat" (points). Les points diacritiques
différencient les graphémes ou les lettres qui se partageant la méme squelette tel que le ¢ du z. Ceux-ci sont
connus en tant que "nouqat al-ijam" et étaient bien connus aux Arabes avant méme 'avénement de 1'Islam.
Les marques de voyelle ou "nouqat al-i'rab" (ou le tashkil), qui peut prendre la forme de points ou
d'inscriptions conventionnelles, ont été inventés par Abou Al Aswad Al-Douali (69H/688) comme nous
allons le voir par la suite (25).

Examinons maintenant cette question d'emprunt.

3.1 Les Marques Diacritiques: Il a été supposé par des savants, avec une certaine réserve, que l'origine des
marques diacritiques et des voyelles seait le Syriaque (26).

Nous avons déja vu l'avis de Mingana dans la note précédente (27). Luxenberg est d'avis que les points

diacritiques tel que le % (dolath) et le % (rish) dans I'écriture Syriaque auraient pu avoir servi de base 2
l'alphabet arabe (28). Dans l'alphabet Syriaque, seulement deux caractéres

possédent les points diacritiques : x (dolath) et 1 (rish). Par comparaison l'alphabet arabe contient un total
de quinze caractéres pointillés : 3 ,& ,&3 < ¢ B ,0= 08,02 ,¢ ¢ & ,& <. Concevoir que les Arabes ont
emprunté leurs nombreux points au Syriaque devient une hypothése difficile a soutenir (29).

D'ailleurs, nous avons des inscriptions préislamiques claires de l'utilisation des points diacritiques, par
exemple, l'inscription de Raqush (année 267) a les points diacritiques sur les lettres 3, le i et le U ;
linscription de Jabal Ramm (4éme siécle) a les points diacritiques pour les lettres ¢, le s et le ¢ ; et une
inscription curieuse de Sakakah contient des points liés aux lettres Arabes <, au < et au 0. A 'événement de
I'Islam, le papyrus PERF No. 558 (22H/642) montre de nombreux points diacritiques sur les lettres z, le #, le
3, le ), le Ui et le 0. Les points sont également clairs pour les lettres ), le & et le & dans le papyrus bilingue P.
Mich. 6714 (daté a 22-54H/642-674).




Il y a également des exemples de points diacritiques dans les inscriptions islamiques primitives, par
exemple, une inscription de Wadi Sabil (46 H/666) avec un point en dessous de la lettre « ; et une
inscription prés de Ta'if sur un barrage construit par le Calife Mouawiya (58 H/677) montre l'utilisation des
points diacritiques pour les lettres s, le «, le &, le &, le &, le G et le <.

Etant donné le fait que toutes ces informations on été publiées avant que Luxenberg ait édité son livre, il est
étonnant de le voir prétendre (citant Blachére) que la tradition islamique soit incapable d'indiquer
exactement quand les points diacritiques ont été finalement "fixés", selon un processus qui a pris trois cents
ans (30).

Si nous prenons les preuves des inscriptions et du papyrus dont la datation précéde le Coran d’Othman, nous
constatons qu'il y a dix caractéres pointillés (sur quinze) qui ont le méme modeéle de points utilisé
aujourd'hui. Pas étonnant, que Gruendler un spécialiste en écriture Arabe, en utilisant les exemples des
inscriptions, des papyrus et des piéces de monnaie de la période islamique primitive, déclare : « Le systéme
diacritique avait accompli son développement dans la premiére moitié du premier siécle islamique, bien que
des points (ou les traits) aient été employés sélectivement et sporadiquement (étant considéré plutdt
comme clarification additionnelle que comme partie intégrale de l'alphabet) » (31).

Nous savons déja que l'origine de I'écriture Arabe et des points diacritiques n'a rien a voir avec I'écriture
syro-araméenne de Luxenberg. En conséquence, il n'est pas étonnant que les points diacritiques auraient pu
venir a 'écriture Arabe A partir de I'écriture Nabatéenne. Healey déclare: « ... nous pouvons penser que le
concept des points diacritiques soit venu aux Arabes avec 'écriture Nabatéenne,... » (32).

Il devient clair que la thése de Luxenberg est déja mise en défaut sur deux assertions, c-a-d, l'origine de
l'alphabet arabe aussi bien que les points diacritiques pour différencier. Maintenant voyons comment il
interpréte la question des marques de voyelle.

3.2 Marques de Voyelles

Comme nous l'avons déja vu, Mingana avait prétendu que l'origine des voyelles arabes est inconnue et que
l'avis des auteurs Arabes est « sans valeur » pour étre cité. Par contre, il a avancé ses propres « opinions » en
disant que l'origine des voyelles arabes est basée sur les voyelles Syriaques. La seule preuve offerte par
Mingana était la similitude dans les noms des voyelles Syriaques et Arabes. Le "fatha" de 1'arabe correspond
dans l'appellation et dans le bruit au "ftadha" Araméen (33).

D’autre part, Luxenberg a introduit une autre dimension dans cette question des voyelles. Il prétend que le
systéme Arabe des voyelles, a été établi aprés le modéle du systéme de vocalisation proto-syro-araméen,
pour la désignation des courtes voyelles "a", "ou" et "i" par des points. Il a également supposé que 1'addition
des points pour les voyelles courtes a de divers endroits a été introduite pendant le réegne d'Abd Al-Malik

Ibn Marwan (685-705).

Luxenberg applique sa technique de titonnements "Test et Erreur” sur le "Sab’at Ahruf" = sept lettes du
Coran et la relie aux sept signes des voyelles Syriaques, le systéme d'écriture développé par Jacob
d'Edessa (décédé 708). Tabari (décédé 310H/923) mentionne également un récit qui indique qu'il y avait
cinq lectures (c-a-d., khamsah ahruf) du Coran, que Luxenberg suggére correspondre aux cing signes des
voyelles Syriaques (34).

Le tronc commun dans les arguments de Mingana et de Luxenberg est leur usage de la spéculation par
laquelle ils prétendent l'origine Syriaque des voyelles Arabes. En d'autres termes, le systéme de vocalisation
Syriaque était déja en place avant que les Arabes ne l'aient emprunté. Ils différent seulement dans leur
utilisation des sources. Mingana rejette I'avis des auteurs Arabes qu’il considére comme « sans valeur »




tandis que Luxenberg est trop heureux d'embrasser l'opinion d'un auteur Arabe pour soutenir son
hypotheése.

Analysons d'abord le cas de Mingana. Son unique argument est que le "fatha" de 1'Arabe correspond dans
'appellation et dans le bruit au "ftdha" Araméen. Jacob d'Edessa étant la premiére personne a présenter des
voyelles en Syrie occidentale (35).

Cependant, l'utilisation des noms des voyelles (syriaques) sont apparus au XIIIéme siécle dans les écritures
de Bar Hebraeus (décédé 1286). Il est supposé que Bar Hebraeus aurait suivi la terminologie qui avait été
préalablement (et en partie) introduite par Jacob d'Edessa, en raison des sources syriaques tardives sur les
origines de l'orthographe et de la grammaire Syriaque. Elias bar Sinaya (XIéme siécle) (appelé aussi Elie de
Nisibe) était peut-étre la premiére personne a donner des noms aux voyelles en Syrie orientale (le schéma 1).
En Syrie occidentale, les cinq voyelles, appelées "Voyelles Grecques" et selon des manuscrits datés sont
apparues apres 839 (36).

Quant aux voyelles Arabes, Abou Al Aswad Al-Douali (décédé 69H/688) était le premier a les avoir
inventés. Ibn Al-Nadim (Décédé 385H/995) a écrit dans son livre "Al-Fihrist" :

« Abou Oubayda a relaté : Abou Al-Aswad a initié la grammaire d’Ali Ibn Abi Taleb (paix soit avec lui), mais il
n'a révélé a personne ce qu'il avait appris d’Ali, jusqu'a ce que Ziad (le gouverneur de Bassorah de 45 4 53 H)
l'ait nommé pour la composition d'un manuel pour servir de guide au peuple, de sorte qu'il puisse
comprendre le livre d'Allah. Abou Al-Aswad a décliné cette tache, jusqu'a un jour ou il a entendu un lecteur
réciter « que Dieu désavoue les Idolatres et son Propheéte » (Coran 9:3, lisant Rasulihi, au lieu de Rasuluhu a
donné un sens incorrect qui devait étre « que Dieu et Son messager, désavouent les Idolatres ». Alors il a dit,
«je n'ai jamais supposé que l'état du peuple arriverait a ceci ! », ainsi il est revenu a Ziad et lui dit, « je ferai ce
que I'Emir a commandé. Trouve-moi un scribe qui soit intelligent et obéissant a ce que je lui dis.

« Ils lui ont apporté donc, un scribe de la tribu Abd Al-Kays, mais Abou Al-Aswad n'en a pas été satisfait.
Alors ils lui ont procuré un autre scribe au sujet duquel Abbas Al-Moubarrad a dit, « je le considére pour étre
l'un de ceux qui sont tres intelligents ». Ainsi Abou Al-Aswad a indiqué au scribe « si vous voyez que
j'louvre ma bouche en prononcant une lettre, placez un point dessus. Si je ferme ma bouche
(faisant le son OU), placez un point devant la lettre, et si je fende mes lévres, mettez un point
double. « Ainsi a été concu le systéme d'inscription d'Abou Al-Aswad ». (38)

Cependant, c'est la version Arabe Originale qui détaille le systéme des points et qui nous intéresse ici. Abou
Amr Al-Dani indique : « Mohamed Ibn Yazid Al-Moubarrid a dit : Quand Abou Al-Aswad Al-Douali a
formalisé la grammaire, il a dit : « Cherchez-moi un homme habile a prendre des notes ». Nous avons
recherché tel homme, et nous n’avons trouvé personne, excepté dans (la tribu de) Abd Al-Qays. Abou Al-
Aswad lui a indiqué : « Quand tu me vois prononcer une lettre, en réunissant mes lévres (fa-dhammatu),
mets un point avant la lettre ; si je réunis mes lévres (fa-dhammatu) avec une nasalisation,

mets deux points avant cette lettre. Si j'abaisse mes lévres (kasratu), mets un point sous la lettre ; si j'abaisse
mes lévres (kasratu) avec nasalisation, mets deux points sous cette lettre. Si tu me vois ouvrir mes lévres
(fathatu), mets un point au-dessus de la lettre ; si j'ouvre mes lévres (fathatu) avec nasalisation, mets deux
points au-dessus de cette lettre ». Abou Al-Abbas (Al-Moubarrid) a indiqué : Par conséquent le pointillage au
Bassorah demeure en Abd Al-Qays jusqu'aujourd’hui » (39).




Nous voyons dans ce qui a précédé qu’Abou Al-Aswad Al-Dauali (décédé 69H/688) était l'inventeur de la
notation des point des trois voyelles et le nounation (attanwin) que le nom des voyelles (Fatha, Dhamma
et Kasra) sont issues de leurs articulations. Ainsi ce premier travail de grammaire arabe était une tentative
de décrire la structure de la langue et une réalisation précise des valeurs phonétiques des voyelles courtes.
Abou Al-Aswad Al-Douali était l'inventeur des voyelles aussi bien que leurs noms liés a leurs articulations. En
outre, l'arrangement de la vocalisation d'Abou Al-Aswad est également constaté dans certains manuscrits
coraniques du ler et 2nd siécle de 'hégire.

Ainsi la revendication de Mingana que la base des voyelles arabes est basée sur les voyelles des
Araméens devient insoutenable. D'ailleurs, nous avons déja vu que le nom "ftadha" n'a pas rejoint la
phraséologie syrienne jusqu'autour du milieu du 9éme siécle ; plus de 150 ans aprés la mort d'Abou Al-
Aswad Al-Douali !. En outre, il n'y a aucune appellation correspondante dans le Syriaque pour la Dhamma
et la Kasra du systéme arabe des voyelles. Par conséquent l'utilisation de Mingana du "ftdha", juste une
simple voyelle du Syriaque, pour réclamer que les Arabes ont emprunté leurs voyelles aux Syriens, est plutot
grossier et infondé.

De méme, selon Luxenberg, la conception des voyelles courtes "a", "ou" et "i" par des points, a été aprés le
modéle du systéme de vocalisation proto-syro-araméen et qu’elles sont apparues pour la premiére fois sous
le réegne d’Abd Al-Malik Ibn Marwan n’est pas solide du tout. Dans le cas du Syriaque, la période du 3éme au
début du 7éme siécle (c.-a-d., jusqu'a l'avénement de 1'Islam) est marquée par une utilisation presque
exclusive du point diacritique. Seulement vers la fin de cette période qu’a commencé a apparaitre les signes
qui ont dénoté les voyelles "e" et "a" ; avant ce développement, aucun signe spécifique n'a été utilisé pour les
diverses voyelles (40).

Dans le Syriaque, un point est placé soit au dessus, soit en dessous de la ligne pour servir en méme temps un
double objectif. Il est employé d'une part pour différencier entre l'utilisation de "y", "w"," ' " et "h" comme
voyelles et comme consonnes et d’autre part pour différencier entre les homographes. En ce qui concerne le
second cas, un point peut également différencier les homographes d’'une voyelle qui a deux phonémes en
contraste : un point au dessus dénote un homographe qui a une voyelle du groupe "a" en tant que phonéme
distinctif, alors qu'un point en dessous (ou l'absence de tout point) dénote un homographe qui a un

phonéme du groupe "i" ou "ou" (41).

Ceci est hors contexte avec la thése de Luxenberg qui suggére que le systéme de vocalisation syro-araméen a
été employé comme modéle pour la conception des voyelles courtes "a", "ou" et "i" dans I'écriture Arabe. Le
systéeme des points dans l'écriture Syriaque était clairement insatisfaisant et eu comme conséquence
'évolution de deux systémes de vocalisation, l'oriental (ou Nestorien) et l'occidental (ou Jacobite) comme

indiqué dans la figure précédente.

Comme Mingana, Luxenberg n'a pas prété attention au fait que les besoins des vocalisations de 'Arabe et du
Syriaque sont fondamentalement différents. Les systémes de vocalisation Syriaques et Arabes ont da faire
face aux difficultés résultant de la nature bivalente de certaines lettres qui sont a la fois des consonnes (ou
semi-vocales) et des rétroflexes.

La nécessité de différencier entre les anciennes et les nouvelles voyelles a bien existé aussi bien en Arabe
qu’en Syriaque ; il était, cependant, plus délicat dans le dernier cas, c.-a-d., le Syriaque. En Arabe la situation
est plutot simple, puisque les lettres 5 s et ¢ (c.-a-d., w, y et ') servent comme des voyelles, en régle générale,
seulement quand ils n'ont aucun signe de vocalisation. Pour le Syriaque, la différentiation entre les deux
genres en question n'a pas pu étre basée sur un tel principe automatique. Par conséquent, le Syriaque, a la
différence de I'Arabe, a d développer d'autres méthodes pour réaliser la différentiation de la voyelle et de la
notation consonante (42). Dong, il n'est pas étonnant de constater que la notation Arabe des voyelles a pris
un itinéraire complétement différent du celui du Syriaque.




" Cependant, le parcours que la notation des voyelles Arabes finalement pris, différe considérablement de
celui de l'araméen et de I'hébreu. Parmi les langues sémitiques qui se servent des signes de vocalisation,
l'arabe est le seul a indiquer dans son orthographe, tous les phonémes des voyelles longues mais aucun des
voyelles courtes. Ainsi l'arabe a établit une opposition cohérente et nette entre sa notation interne et
externe des voyelles qui est, entre les valeurs de ses voyelles et ceux des signes de vocalisation respectifs....
cette opposition dans l'inscription est corrélée avec une caractéristique structurale de la langue - I'opposition
quantitative des phonémes des voyelles " (43).

Il n'est pas surprenant que l'arrangement des points adopté par Abou Al-Aswad Al-Douali était
fondamentalement différent de celui du Syriaque. L'arrangement d'Abou Al-Aswad a démarqué les voyelles

courtes ("a", "ou" et "i") et la nounation "Attanwin" ("an", "oun" et "in") ; comme prévu, aucune longue voyelle

"a:", "ouw:" et "i:") n’a été abordée puisque l'orthographe arabe tient compte de cela. En contraste, sous sa

forme la plus compléte, le systéme syrien a des signes pour "a", "a:", "e", "e:", "i", "0" et "ou". D’autre part, le
systéme syrien occidental, a des signes pour "a", " 4", "e", "i" et "ou".Maintenant, notre attention est attirée
par une autre question soulevée par Luxenberg. Premiérement, il présente deux Hadiths qui traitent les
différences de la lecture entre les compagnons et leur résolution par le propheéte. Ces récits se rattachent a la

révélation du Coran dans le "sab‘at ahruf” ou sept modes (44).

Ceci est représenté par Luxenberg comme la nature indéterminée du texte consonantal du Coran. Il argue
également, que ce sont des histoires postérieures qui reflétent ce qui devait avoir été un souvenir faible de
l'imprécision de l'alphabet Arabe et par conséquent de la lecture du texte, que les premiers savants ont
interprété comme "sab‘at ahruf’(7 modes). Deuxiémement, en utilisant sa méthodologie heuristique,
Luxenberg déduit que le "sab‘at ahruf” du Coran relatés par le propheéte sont reliés aux sept signes des
voyelles Syriaques, le systéme d'écriture développé par Jacob d'Edessa. En outre, il évoque un Hadith cité par
Tabari qui dit qu'il y avait cinq lectures (c.-a-d., khamsah ahruf) du Coran, dont il suggére qu'ils
correspondent aux cinq signes des voyelles des Syriens occidentaux.

L'analyse de l'authenticité et de la chronologie du Hadith de la révélation du Coran "sab‘at ahruf” qui nous
indiquera alors si le hadith est récent ou ancien (par rapport au décés du Prophéte).

Si nous tracons " le faisceau de l'Isnad" (c-a-d., la chaine de transmission) du hadith d’Oubay Ibn Kaab
(comme mentionné par Luxenberg), nous devrions pouvoir tirer quelques conclusions au sujet des origines
de cette tradition de la révélation du Coran dans le "sab‘at ahruf’. (Voir la note originale en Anglais :
http://www.islamic-awareness.org/Quran/Text/Mss/vowel.html)

Si nous comparons la datation de ce Hadith avec le résultat de la méthodologie heuristique de Luxenberg
proposant que le "sab‘at ahruf" est relié aux sept signes des voyelles Syriaque, le systéme d'écriture
développé par Jacob d'Edessa (décédé 708), nous constatons que la liaison entre le "sab‘at ahruf” et les sept
voyelles Syriaques est évidemment fausse. Qu'est-ce que la récitation d'un livre dans sept modes a a faire
avec les sept voyelles Syriaues? Rien.

En outre, l'arrangement des voyelles par Jacob d'Edessa n'a eu aucune notoriété parmi les Syriens
occidentaux et il est resté inutilisé jusqu'a Bar Hebraeus (décédé 1286).

« Les sons précis des voyelles dans 1'arrangement de Jacob a cependant continué d’étre inutilisé
dans P’écriture des Syriens occidentaux. Ses innovations, comme il avait lui-méme prévu, n'ont
pas été acceptées dans l'alphabet conventionnel. IIs n'ont apparu en aucun manuscrit, excepté ceux de
son propre grammaire, et ils sont restés ignorés jusqu'a la période de Bar Hebraeus. Pourquoi
l'expérience de Jacob n’a jamais été plus qu'un courageux intervalle ? Nous ne pouvons que seulement
supposer. Peut-étre le conservatisme Syrien s'est rebellé contre l'altération de la forme traditionnelle du
texte biblique, qui était la base méme de toute la littérature, pareil a toute activité théologique en Syriaque.




Peut-étre le nouveau systéme aurait perturbé trop violemment la structure fondamentale des formes
basiques verbales et nominales.... » (51)

Sommes-nous censés accepter qu’un arrangement de voyelles qui n'a pas méme gagné de
notoriété en Syrie occidentale au temps (méme de son inventeur) de Jacob pourrait avoir
influencé la tradition de la révélation du Coran dans le "sab‘at ahruf" ? En analysant I’ensemble
des preuves disponibles, la réponse est clairement non !

Il serait utile de mentionner aussi que l'arrangement d’Abou Al-Aswad a été transmis par Yahya Ibn Ya'mar
(décédé 90H/708), Nasr Ibn ‘Asim Al-Laythi (décédé 100H/718) et Maymoun Al-Aqran. C'était Al-Khalil Ibn
Ahmad Al-Farahidi (décédé 170H/786) qui a finalement remplacé le modeéle des points avec des formes
spécifiques pour les trois voyelles courtes ; un petit s pour la voyelle "ou", un petit | pour la voyelle "a", et une
petite partie de ¢ pour la voyelle "i. Il a également changé le signe du "shadda", en utilisant un petit o
L’arrangement d’Al-Khalil a obtenu rapidement une grande popularité comme le mentionne Versteegh : « La
réforme d’Al-Khalil, le systéme d'orthographe arabe a été presque accompli et, indépendamment de trés peu
signes additionnels, il est demeuré depuis, essentiellement le méme » (52)

Comme nous I'avons observé, la standardisation du systéme de vocalisation en Syrie occidentale et orientale
était moins rapide que celui de l'arabe.

3.3 Les Points dans les premiers manuscrits Coraniques

" -l

f‘?P‘:".E;"P“'.#‘w"""

-

B
o Ay .‘."-St." J‘. | O A 5\_.6 3'9

William J. Trezise Collection of Arabic Calligraphy
( C0723: Islamic Manuscripts, 3rd series, n0.472)

Voir aussi le manuscrit de Sana'a : Codex Sana DAM 01-27.1 - A Qur'anic Manuscript From Mid-1st
Century Of Hijra

Puisque les marques diacritiques étaient déja fixées avant la premiére moitié du premier siécle de I'Hégire et
les signes des voyelles ont été inventées un peu plus tard par Abou Al-Aswad Al-Douali, il ne serait pas
étonnant de constater que les musulmans employaient déja les manuscrits pointillés vers la fin du premier
siecle de 'Hégire. Abou Amr Al-Dani a rapporté deux récits qui jettent de la lumiére sur ce fait.




« Il nous a était a relaté qu'Ibn Sirine a possédé un Mushaf (livre de Coran) qui a été pointillé par
Yahya Ibn Y’amor (décédé 90H/708). Et Yahya était le premier a avoir mis les points. Ces trois personnes
sont parmi les successeurs éminents de Bassora... » (53). Le second récit, dit :

« Khalaf Ibn Ibrahim a dit : Ahmad Al-Makki m'a indiqué : Al-Qasim m'a indiqué : Abd Al-Rahman Ibn Mahdi
m'a indiqué de Hammad Ibn. Zayd ; de Khalid al-Hadda": J'avais I'habitude de suivre un Mushaf (livre
de Coran) d'Ibn Sirine qui a été pointillé » (54)

Il serait utile d’ajouter, qu’au début, chaque centre (culturel) semble avoir pratiqué une convention
légérement différente. Par exemple, Ibn Oshta signale que le Mushaf d’'Isma’il Al-Qust (100-170H/718-786),
I'Tmam de la Mecque porte un arrangement de points différent (en comparaison) avec celui employé par les
Irakiens (55).

Les Savants de Sanaa ont suivi encore un autre modeéle (56). Cependant, a la fin du premier siécle, la
convention de Bassorah est devenue si populaire que méme les Savants de la Médine 'ont adoptée (57).

Ce n’est pas étonnant donc de voir que certains manuscrits Coraniques du ler et 2nd siécle de 'Hégire
montrant la preuve de l'utilisation du modéle de voyelles instauré par Abou Al-Aswad Al-Douali. La
fréquence des points diacritiques et des signes des voyelles est variable (dans les textes) et méme dans des
manuscrits écrits totalement avec des voyelles on peut trouver des textes dans lesquels les points
diacritiques ont été omis

4. La couverture du livre

L’UES N
Ein Hatlrag__:uF Em:athusseiiﬁ.' ﬁﬁ:uﬁﬁ!:fe
(i Sl *l’#-ﬁ!'*r:fgm_ﬂ.—ﬁ

e, gl ol &

b i o Y (-_._....‘

M”J-—*‘-—'}llln v R

i el iy
al i ff

. Sl .

pleialy o, _m
] PPN S
e T R RS A |

= w"x‘\.i--.hh-alﬂ A—
I_.I.I‘.I“ il -5y @ T -"P ..,.r/,.._“‘_
w1 f J_.;_;-,n .;_,,... ..,J ...'.'.- -,H{
r f. wid ..l ,l'.n.../ 3 iw I—..I(.- T
S 3 gl -'-!-"- 3 a(‘:-n;.._; Jlf‘g'uhjf
—y \4‘ _._-up_/ "

5 & - -I"d( -t 8 o sy
e = |

akt a3 ,J]as ﬁﬁcﬂf(sﬁh“ pn! —__“{h‘r.)‘
J“-"J/u .:un,/, 4 ﬁ__‘/_._‘.';'

Le livre de Luxenberg devrait-il étre jugé par sa couverture ?

Il est étrange qu'un livre qui revendique le titre « La lecture syro-araméenne du Coran — Une contribution au
déchiffrement du langage Coranique » « Die syro-aramiische Lesart des Koran: Ein Beitrag zur
Entschlusselung der Koransprache » (The Syro-Aramaic Reading of the Qur'an - A Contribution to the
Deciphering of Qur'anic Language) ait une page de couverture qui n’est pas proportionné a son titre. On
s’attendait 4 ce que l'auteur aurait présenté une preuve importante sous forme de manuscrit, ou une
inscription pour montrer l'évidence de la lecture syro-araméenne du Coran.




Une telle preuve sur la page de couverture du livre aurait convenablement assorti le titre provocateur.

Cependant, a notre surprise la page de couverture est assortie d’'un manuscrit du Coran du 1er siécle
de I’Hégire nommé MS. Arabe 328a provenant de la Bibliothéque Nationale de Paris (58). Une
photocopie de ce manuscrit a été éditée par Déroche et Noseda en 1998 (59). Ce manuscrit est transcrit dans
une écriture Hijazi, sans les voyelles et avec quelques rares points diacritiques (60).

Encore et en plus, discréditant la thése de Luxenberg, une étude récente sur ce manuscrit Hijazi a conclu
qu’il avait été écrit dans le gira'at (lecture) d'Ibn "Amir (décédé 118H/736), une des lectures qui sera plus
tard considérée de maniére indiscutable comme "Moutawatira" par Ibn Moujahid (décédé 324H/926) (61).

Quoiqu'il n'y a aucune marque de voyelle et quelques rares marques diacritiques dans le manuscrit MS Arabe
328(a), le texte met en relief clairement les consonnes et, dans une série de fragments aussi étendus que ce
dernier, il y a, heureusement, assez de variantes pour permettre la détermination précise de la lecture.

Un autre manuscrit relatif au MS Arabe 328(a) est le MS Or. 2165 de la Bibliothéque Britannique de
Londres. Tous les deux manquent de voyelles. A la différence du MS Arabe 328(a), dans le MS Or. 2165, les
consonnes sont fréquemment différenciées par des tirets, ainsi, ils permettent l'identification de plus de
variantes 1a ou la forme de la consonne est désignée d'une maniére différente. L'étude de Dutton a prouvé
que ce manuscrit est remarquablement semblable au manuscrit du ler siécle MS Arabe 328a de la
Bibliothéque Nationale de Paris, et qu’il a été écrit aussi dans le gira'at (lecture) d’Ibn *Amir (62).

Se Basant sur la similitude entre le MS Arabe 328a et MS Or. 2165, il suggére de re-dater ce manuscrit au
temps juste avant le Calife Omeyade Walid (régné 86-96H), c-a-d, au cours de la période 30-85 de I'Hégire
avec la certitude sur la date de la fin de période.

D'autres manuscrits remontant jusqu'au 3éme siécle de I'Hégire, montrent |'évidence des gira'at (lectures)
tels que le KFQ93 (63) (2éme siécle de 'Hégire), KFQ28 (64) (3éme siécle de 'Hégire), KFQ19 (65) (3éme
siecle de I'Hégire) et KFQ16 (66) (3éme/4éme siecle de I'Hégire) ; ils appartiennent tous a la Collection d'art
islamique de Nasser David Khalili, Londres, Royaume-Uni. Nous devrions également mentionner l'intérét de
Sibawayhi (décédé 170-180H) pour les gira'at, qu'elle soit attribuée a une autorité, ou purement
hypothétique. Cet intérét ne s’oppose pas au respect de Sibawayhi pour le texte coranique déja établi. A
partir de son étude des lectures du Coran dans "Kitab" de Sibawayhi, Brockett a conclut :

« Tandis que cette premiére période était bien plus exempte de la tradition et encore moins systématisée,
elle était néanmoins une période dans laquelle le texte du Coran a été fermement placé dans des limites trés
étroites » (67).

Selon Luxenberg, l'alphabet Arabe utilisé dans le Coran a commencé en tant qu'un certain genre de
sténographie, un dispositif mnémonique non prévu comme solution aux sons vocaux de la langue.

Il conclut alors que la transmission du texte de Mohammed (s) n'était pas probablement une transmission
orale par mémoire, contrairement aux affirmations de la tradition islamique (68).

Supposant que c'est vrai, alors comment on explique-t-il 1'évidence des gira'at dans les manuscrits
Coraniques, juste du premier siécle de I'Hégire ? Pour que la théorie de Luxenberg soit valide, le Coran doit
étre deux choses différentes a la fois: d'une part, un document du 7éme siécle paléographiquement congelé
qui représente le travail de Mohammed (s), et d’autre part, un texte altéré qui a été plus tard modifié par les
savants Musulmans qui n’ont rien compris de son contenu. Il ne peut pas étre les deux cas a la fois.




D'ailleurs, nous avons déja vu que les Musulmans, au premier siécle de I'Hégire ont développés les signes
diacritiques ainsi que les voyelles pour assurer la transmission correcte du Coran aussi bien en écrit qu'en
orale.

En outre, l'étude de Whelan a propos des inscriptions coraniques sur le Déme du Rocher (a Jérusalem), des
sources littéraires mentionnant les inscriptions coraniques dans la mosquée du propheéte (s) a Médine et
aussi de la présence des copistes professionnels du Coran, a déja démontré l'évidence de la consignation
écrite du Coran au 7éme siécle ou au premier siécle de I'Hégire (69).

A partir de ces faits, la supposition de Luxenberg concernant l'instabilité du texte Coranique durant les deux
premiers siécles de 'Hégire devient insoutenable.

5. Maintenant l'évidence !

La thése fondamentale du livre de Luxenberg, et que le Coran a été écrit dans une langue hybride Arabo-
Araméenne avec des emprunts aux écritures saintes chrétiennes transcrites en Araméen (des exemples
doivent étre donnés a partir du Coran afin de supporter cette thése).

L'argument est essentiellement circulaire. Afin de soutenir sa grande idée que le Coran est un document
Arabo-Araméen copié sur des textes Araméens chrétiens, il a ignoré ce qui ne devait pas étre adaptable a
cette idée. Ceci a eu comme conséquence de le pousser a prétendre le contraire des affirmations bien établies
tels que I'écriture syro-araméenne a servi de modele a I'écriture Arabe et que le systéme des voyelles et des
points diacritiques Arabes sont basés sur le modéle Syro-araméen.

Pour faire avancer ses grandes idées a propos du Coran, Luxenberg a supposé que la Mecque n'était pas une
colonie Arabe mais une colonie Araméenne et que les résidants de la Mecque ont parlé un « l'aramaische-
arabische Mischsprache », un mélange Arabo-araméen. Il a également prétendu que juste avant l'arrivée de
I'Islam, l'araméen était non seulement la langue écrite de communication, mais également la lingua franca de
cette région de 1'Asie occidentale.

Au contraire, l'arabe était beaucoup plus répandu, dans le Moyen-Orient avant l'Islam, contrairement a I'idée
qu’avance Luxenberg et nous avons suffisamment de preuves sous forme d'inscriptions (figure 3).




S = =k ?‘I'"-' - e e :
—_— = =
- el =
g L e .1_..
T s o g o=
s gy o — Srm - e ——— :-.-—-.—_.‘:_ = L=
T T T e A ‘I'- - = g r:__
————_p T

L oFe r ] =

Figure 3 : Répartition géographique du Syriaque préislamique, du Nabatéen et des inscriptions arabes
(70). Chaque point coloré représente le lieu d’existence des inscriptions sans tenir compte de leurs
nombres. Par exemple, en Petra (Nabatéen) et Edesse (Syriaque) et leurs abords, des centaines
d’inscriptions ont été découverts. Elles sont toutes représentées par un point coloré simple dans la figure
ci-dessus.

La diffusion géographique des inscriptions arabes préislamiques s'étendent du Zebed au coeur méme du pays
de la langue Syriaque dans le Nord a Mada'in Saleh au Sud et d'Abou Darag (Egypte) a I'Ouest a enfin
Sakakah a I'Est.

L’Araméen syrien ou le Syriaque était la langue, que Luxenberg a indiquée comme étant celle avec laquelle le
Coran a été partiellement écrit. La concentration des inscriptions préislamiques Syriaques sont confinées
dans la région d'Edesse de l'actuelle Turquie. Le Syriaque est certainement trés loin de la région du Hedjaz et
en particulier de la Mecque ! Les inscriptions préislamiques Syriaques au sud de Damas sont presque
inexistantes (une exception étant au Jabal Usays, au sud-est de Damas), excepté ceux écrits par des
voyageurs ou des pélerins (71).

A la fin du VIeme siécle, 'écriture Araméenne n'était pas aussi répandue que l'avait prétendu Luxenberg. Le
Grec l'avait surplombé dans beaucoup de secteurs comme lingua franca principale au Moyen-Orient (72). La
conquéte du Proche-Orient par Alexandre le Grand a ouvert la voie a la langue et 4 la culture Grecque, la
pénétration de l'hellénisme dans toutes les villes et a la campagne était irréversible. Avant 'avénement de
I'Islam, le Grec est déja devenu la langue prédominante de 1'Asie occidentale. Bowersock précise ce qui suit :




«... l'impact puissant de la culture Grecque peut étre constaté partout quelques siécles plus tard dans la
province impériale romaine de la Syrie. La ville des caravanes Palmyre était complétement bilingue... Mais
dans les villages et les régions rurales de la Syrie centrale et méridionale, le Grec peut étre de nouveau vu
comme la langue locale de vénération, unissant les adorateurs des cryptes et des lieux saints qui s'étendent
partout. Quoi que mal estimées, en général, les inscriptions grecques sont plus fréquentes dans la
campagne de la Syrie antique que le Syriaque... A la veille de 1'Islam, I’hellénisme a continué
d’étre une force puissante. Les Chrétiens qui pratiquaient le Grec, ne sont jamais parvenus a s’en
séparer, et les Chrétiens parlant le Syriaque ont découvert qu'ils ne pourraient pas exister sans
I'incorporer dans leur littérature et langue »(73)

Cest évident a I'examen des preuves, particuliérement les inscriptions grecques, ou environ 90% des
inscriptions du VIéme siécle dans le Proche Orient sont en Grec (74). Le Syro-Araméen ou Syriaque, la
langue dont Luxenberg indique que le Coran avait été partiellement écrit avec, a été principalement parlée
dans la région d'Edesse au sud de la Turquie actuelle, loin de la région du Hedjaz et en particulier de la
Mecque.

Les zones ombragées sur la carte n=" 4 montrent approximativement les régions ou l'écriture Araméenne a
été fleurissante durant la période allant de 900 AJC jusqu’a la conquéte Arabe et les zones ou les Syro-
araméens (c.-a-d., ceux qui parlent le Syriaque) sont connus avec certitude pour avoir conquis cet espace
durant cette période (75).

La carte a été établie par des références externes a ’Araméen et aux noms distinctifs Araméens et religieux.
On remarque bien qu'il y a une différence entre les deux modéles. Dans de vastes régions ou l'écriture
Araméenne a été employée, il est clair que les populations indigénes n'étaient pas des Araméens. Les Perses
et le Parthes sont l'exemple le plus clair ainsi que les souverains indiens qui ont également utilisés I'écriture
Araméenne.

AR AMA T

surncl
AR ARLA LA RS & AEaSale

Carte n=" 4 : Répartition géographique de 'écriture Araméenne et des Araméens (qui parlent le Syriaque)

(76)

% = AT AN




En comparant les cartes 3 et 4 nous constatons encore que la plupart de ceux qui parlent le Syriaque (c.-a-d.,
Araméens) ont été confinés entre les fleuves d'Euphrate et du Tigre et a l'ouest de 'Euphrate ; se
prolongeant au-dela des frontiéres de 'actuel Turquie et de la Syrie. Bien que les cartes 3 et 4 aient été
établies en utilisant des sources différentes, ils correspondent trés bien et fournissent de ce fait une
évidence corroborative.

Les plus proches des inscriptions arabes en termes de géographie sont les inscriptions Nabatéennes et cette
proximité rend l'hypothése de Luxenberg a propos de la lecture Syro-araméenne du Coran insoutenable
comme nous verrons par la suite. Au fait, les Nabatéens étaient des Arabes qui parlaient un dialecte non-
araméen de ’Arabie du nord qui s’apparente 4 l'arabe classique (77).

Le Nabatéen était une « Schriftsprache » langue écrite efficace, c.-a-d., la langue des inscriptions. Les
premiéres inscriptions arabes telles que ‘En ‘Avdat inscription (daté 125) et l'inscription de Namarah (daté
328) ont été écrites en Nabatéen mais dans la langue arabe. L'inscription de Raqush (daté 267) était un texte
arabe avec présence d’archaismes en caractéres Araméens.

Ceci prouve que les Arabes étaient familiers a I'écriture d’origine Araméenne. La caractéristique distinctive
du Nabatéen en comparaison aux autres dialectes écrits en Araméen est sa teinte arabe ou, pour étre plus
précis, son assortiment avec une langue Arabe, reliée d'une maniére quelconque a ce qui deviendra I'Arabe
classique (78). Healey a noté aussi que certaines anciennes inscriptions Nabatéennes, bien que non datées,
pourraient étre en arabe et que certains des milliers des graffitis Nabatéens pourraient étre aussi en arabe

(79).

L'écriture Araméenne avait été trés importante au Hedjaz dés le 4éme/5éme siécle avant Jésus Christ
comme on peut le constater par une stéle écrite en Araméen a Tayma, au nord de I'Arabie Saoudite (80).
Ainsi, il est étonnant qu'il n'y ait pas un certain nombre de mots Araméen dans le dialecte Arabe du Hedjaz,
et que cela ne forme pas une langue mélangée.

La majeure partie, si ce n’est pas le tout, du contexte socio-historique des origines de 1'Islam peuvent étre
expliqués en considérant I'environnement Nabatéen. Au Hedjaz, nous avons principalement des inscriptions
Nabatéennes, et ceux-ci ne semblent pas étre chrétiennes du tout dans leur contenu (81).

Les idoles adorés par les Nabatéens des dieux et des déesses tels que Doushara, Allat, Al-'Ozza, Manat,
Hobal, et autres ont été également, en grande partie, adorés par des tribus Arabe telles que Qoraysh au
Hedjaz comme mentionné dans le Coran et dans les sources littéraires islamiques (82).

Un milieu chrétien Syro-Araméen aurait des difficultés a expliquer ce contexte socio-historique. Les origines
Nabatéennes de I'écriture Arabe renforce davantage le cas de I'environnement Nabatéen.

6. Le Syriaque aux premiers siécles islamiques

Mingana et Luxenberg ont prétendu que puisque Mohammed (s) (ou les premiers scribes ?) a puisé dans le
Syriaque qui a fourni les exemplaires littéraires dont la grammaire et le vocabulaire Syriaques devraient étre
employés pour interpréter le Coran. Ceci vient de leur hypothése, affirmée ouvertement ou tacitement, que
le Syriaque contrairement a I'Arabe était plus ancien et par conséquent avait stabilisé son orthographe, sa
lexicographie et son grammaire. Selon Mingana :

« Car comme nous croyons que le Coran est le premier livre arabe, son auteur a da faire face a
d'immenses difficultés. Il a dii adapter de nouveaux mots et de nouvelles expressions pour des
idées originales, dans une langue qui n'a pas encore été fixée par aucune grammaire ou
lexicographie... ainsi l'auteur du Coran a montré des idiosyncrasies stylistiques qui ont marqué son travail
comme étant légeérement différent de 'arabe classique connu de nous a partir du huitiéme siecle ;




son style souffre des incapacités qui caractérisent toujours une premiére tentative dans une
nouvelle langue littéraire qui est sous l'influence d'une littérature plus ancienne et plus fixe.
Cette littérature plus ancienne et plus fixe est, selon notre jugement, assurément le Syriaque plus
que tout autre » (83).

Il est vrai que le Coran présente certaines caractéristiques stylistiques non déja vues dans la poésie
préislamique. Cependant, prétendre que cela est différent de l'Arabe classique du huitieme siécle est
problématique.

D'autre part, "'’Aramdische-arabische Mischsprache" de Luxenberg est un concept mal défini et ceci lui a
donné une excuse pour prétendre que ni les régles normales de 1'Arabe, ni celle de I'Araméen ne s'appliquent
a certains passages particuliers du texte Coranique. Ceci le libére pour faire des conjectures a volonté au sujet
de la signification de certains passages particuliers dans le Coran, quoique que ces suggestions doivent étre
rejetées comme non grammaticales.

L'hypothése d'un "Aramaiische-arabische Mischsprache" ou "Mélange de Langue" semble étre beaucoup plus
une excuse commode pour l'interprétation autoritaire du texte Coranique.
Comme on peut le constater, cette hypothése méne a plusieurs problémes, historiques et linguistiques, plus
qu'elle prétend en résoudre.

Pareil & Mingana, un des plus grands inconvénients de l'hypothése de Luxenberg est son incapacité a
expliquer les origines de 1'Arabe classique. Si nous restons dans les limites du milieu Nabatéen, l'existence
préislamique de 1'Arabe classique est facilement objectivable en utilisant l'inscription bien-étudiée de
Namarah.

L'Arabe classique a pris naissance bien avant la période islamique. L'inscription de Namarah (daté 328) est
l'une des inscriptions les plus anciennes jusqu'ici découvertes dans la langue arabe classique et elle est écrite
en manuscrit Nabatéen. Bellamy, qui avait étudié cette inscription, conclut en disant :

« ... nous avons ajouté un siécle demi a la vie de 'Arabe classique. Ceci devrait venir sans aucune surprise
puisque le conservatisme de la langue arabe est bien connue » (84).

L'inscription ‘En ‘Avdat (datée 125), bien que plus ancienne que linscription de Namarah a été
apparemment écrite en Arabe classique. En outre, les deux inscriptions Arabes préislamiques de Jabal Ramm
(IVeme siécle) et dUmm Al-Jimal (Véme/VIéme siécle) ont une grammaire issue directement de l'arabe
classique. La langue de ces inscriptions est plus proche de I'Arabe moderne que la langue de

Shakespeare est a 1'Anglais moderne (85). Ce qui peut étre conclu est que cet Arabe classique prend ses
origines méme avant le deuxiéme siécle et est resté fixe avant méme l'arrivée de 'Islam.

Ce n’est pas parce qu'une certaine langue est plus ancienne, qu’elle nous méne automatiquement
a la conclusion que son orthographe, sa lexicographie et son grammaire étaient « fixes » a moins
qu'il y ait de fermes arguments en faveur. Cela vaut pour le Syriaque comme nous allons voir.




5.1 L’Orthographe et la Grammaire Syriaque

Le premier traitement systématique de l'orthographe et de la grammaire Syriaque a été fait par Jacob
d'Edesse (décédé 708). Son travail est connu seulement par une bréve mention de la part de Bar Hebraeus et
par quelques fragments découverts a Oxford et a Londres (86).

On peut lire dans le premier fragment que Jacob a été invité par un correspondant a inventer des lettres
voyelle pour le Syriaque. Il répond que d'autres avaient déja considéré la méme chose. Il annonce aussi, qu'un
grammairien grec avait déclaré que l'alphabet grec, & un certain moment, était composé de dix-sept lettres
uniquement ; il avait été graduellement augmenté a vingt-quatre avec l'introduction des voyelles. Mais le
désir de faire pareil pour le Syriaque avait été empéchée par la crainte de « détruire toutes les Ecritures
Saintes qui avait été écrites jusqu’'a cette période dans cette imparfaite écriture de la langue Syriaque ».

Déchiré entre le souhait de répondre a la demande de son ami et les précautions de ses prédécesseurs, Jacob
arecouru a un compromis. Il a inventé des voyelles a écrire sur la ligne, comme les lettres de l'alphabet. Mais
elles devaient étre appliquées seulement en ce traité pour illustrer les formes morphologiques dans le
Syriaque ; elles ne sont pas prévues pour étre un dispositif permanent de la langue.

Jacob a décidé que les voyelles doivent étre ajoutées pour illustrer seulement le sens et 'arrangement de ces
régles morphologiques, de sorte qu'elles démontrent la variation et la prononciation des bruits. Elles ne sont
pas ajoutées afin de perfectionner ou améliorer 'écriture.

Jacob s’étend sur l'insuffisance du systéme d'écriture, déclarant que le Syriaque peut étre lu correctement
seulement par 'estimation ou en apprenant l'énonciation traditionnelle ou aprés étude laborieuse (87) Il dit

« Et, comme j'ai déja dit, on ne peut rien lire correctement sans ces trois choses qui ont été déja mentionnées
(non plus, je répéte, par estimation) dans le précité travail en raison de la convenance (au passage) et du sens
requis par la lecture du contexte dans lequel il se produit ; ou de la part de la tradition transmise par d'autres
qui étaient bien connus dans le passé avec ce contexte et ses différentes lectures et qui pouvaient prononcer
correctement ses sons et les avaient transmis (cette capacité) a d'autres (pas a cause de la précision en lisant
les lettres, pour les lettres sans aucune précision, mais parce qu'elles ont recu elles-mémes la tradition a
partir d'autres) ; ou par la force d’'un grand travail puisque on y passe rapidement et, comme si, on survolait
en récitant ces passages, avec les diverses marques des points aidant et indiquant les diverses significations,
de sorte que ceux qui re¢oivent la (méthode de lecture) traditionnelle ne comprennent pas (la lecture) du
passage a partir des lettres mais de l'énonciation des sons par les lévres de la personne transmettant la
tradition » (88).

Dans sa fameuse lettre a George de Sarug, Jacob reproche aux copistes de son temps leur ignorance et
inattention :

« J'interdis a tout ceux, qui peuvent copier les livres, que j'ai traduits ou composés, de changer par leur
propre initiative n'importe quoi de ce qu'elles se sont engagées a copier, aussi bien en écriture qu’en points,
quoi qu'elles peuvent trouver ; si méme une erreur manifeste a été trouvée, toute personne est soumise a
I'erreur, nous-mémes, les scribes, ceux qui ont recu le livre de notre part, ceux qui comparent une copie a une
autre copie, l'ceil du lecteur qui erre et dévie de la vision correcte....

Egalement, en ce qui concerne la position des points, chaque personne prend l'autorité de les
placer a sa guise




... ce qui n'est autre que déformation, aversion et laideur qu'un corps normal et vivant devrait étre privé de
ces membres qui lui ont été donnés par la nature.... Encore il y a quelque chose d’absurde et laid quand le
visage ou la téte d'un homme s'avére étre pourvu de trois oreilles ou de trois yeux ou de n'importe quel autre
membre superflu.... Mais c'est la beauté de la nature qui ne contient ni profusion, ni défaut. Chaqu'un des
membres devrait étre convenable pour l'endroit, qui lui a été préparé et rendu commode par la nature....

De la méme facon, il peut étre considéré avec respect au placement des points, qui sont distincts et
explicatifs des diverses choses qui sont placées dans ce Mésopotamien, Edessen, ou, pour parler plus
distinctement, livre Syriaque ; pas dans l'abondance ou la profusion, ni ot un membre n'a aucun besoin
d'étre distingué d'un autre qui est semblable a lui dans les lettres, il est correct que les points devraient étre
placés ; ils ne doivent pas étre épais, comme deux mains et les pieds dans chacun desquels il y a six doigts. Ils
ne doivent pas étre déficients ou moins que la partie par laquelle un membre peut, si possible, étre distingué
des autres, qui est comme lui ; parce que cela est pareil a la profusion, qui a été observée, ne convient pas,
également l'insuffisance ne convient pas. Il est exact qu'elles soient également mises en place, qui sont
commodes pour eux, et non pas la ou il y a un emplacement vide, qu'il soit approprié ou peu convenable »
(89). (PS du traducteur : méme le texte anglais est ambigu)

En effet, il remarque (90) :

« Tout 'ouest (Syriens) et autres qui vivent dans d'autres régions, ne parlent pas méme cette
langue d'Edesse correctement, puisqu'ils ne comprennent pas le principe »

Laquelle régit le systeme d’écriture.

« Méme une partie des Edessens, ceux qui parlent cette langue Mésopotamienne (la plupart) correctement,
ne peuvent pas lire correctement non seulement ces sons étrangers a partir de leur propre langue qu'ils
emploient mais méme ses sons indigénes (natifs) ».

Certainement, continue Jacob, ils ne pourraient pas prononcer ou lire des mots adoptés au Syriaque a partir
de I'Hébreu, du Grec, du Byzantin ou du Persan. Cela devait étre du au manque de lettres pour représenter
tous les sons utilisés.

Dans la mesure ou l'orthographe du Syriaque aprés l'avénement de 1Islam soit concernée, les
correspondances de Jacob d'Edesse nous donnent suffisamment de preuves sur son état de faiblesse, tout en
mentionnant l'usage et la compréhension incorrecte de cette langue.
L’écriture Syriaque a 'époque de Jacob et aprés l'arrivée de I'Islam était clairement "scriptio defectiva"
(écriture défective) par opposition aux suppositions de Mingana et de Luxenberg qu'elle était "scriptio plena"
(C'est-a-dire une écriture comportant tous les signes nécessaires pour une lecture fidéle).

Maintenant, si les Araméens n'étaient pas capables de lire et d’écrire leur propre langue
correctement méme aprés l'arrivée de 1'Islam, comment pouvons-nous savoir que ce qu'ils ont
vraisemblablement écrit (ou a été écrit), qui est finalement devenu le « Coran », était en effet ce
qu'ils ont voulu dire réellement ?

Pour ce qui est des premiéres étapes (phases de développement) de la grammaire Syriaque, les informations
la concernant sont rares. La plupart de ce que nous connaissons a propos de la terminologie des premiers
grammairiens en Syriaque (par exemple, Jacob d'Edesse) nous sont parvenus a travers des rapports
d’auteurs plus récents, tels que Bar Hebraeus (décédé 1286), et il est probable que leur terminologie refléte
l'influence arabe plutét qu'un développement véritablement indigéne. Versteegh indique :




« Malheureusement, nous ne connaissons pas trés bien les premiéres tentatives des Syriens dans la
grammaire et la lecture, aux VIéme et VIIéme siécle. La plupart de ce que nous savons dérive des écritures
Syriaques postérieures, qui étaient, cependant, composées a un moment ou la tradition Syriaque avait subi
l'influence de la grammaire arabe, et avaient succédés en grande partie aux mécanismes conceptuels et
terminologiques de cette tradition (Arabe). Au fait, la terminologie grammaticale Syriaque et
Hébraique, comme nous le savons, sont un calque de la terminologie Arabe » (91).

Malheureusement pour Mingana et Luxenberg, leurs hypothéses qui stipulent que l'orthographe et la
grammaire Syriaques ont influencés I'’Arabe sont tombées dans I'eau.

Maintenant tournons notre attention a la lexicographie Syriaque.

5.2 La lexicographie Syriaque

Hunain Ibn Ishaq (décédé 873) a composé le premier dictionnaire approprié Syriaque basé sur l'ordre
alphabétique. Il a créé les bases de la lexicographie Syriaque (92).

A la fin du IXéme siécle, Zacharie de Merv (identifié 2 Abou Yahya al-Marwazi) I'a complétée en ajoutant
d'autres entrées, mais c'était un travail confus. Isho Bar Ali (ou Issa Ibn Ali, en Arabe), 1'éléve de Hunain, a
écrit un nouveau dictionnaire basé sur celui de son maitre et qui est encore disponible dans les librairies
(93). Dans ce dictionnaire, les mots Syriaques sont suivis de leurs équivalents ou de leurs définitions en
Arabe. Parfois, d'autres explications en Syriaques sont ajoutées.

Le plus complet et le plus célébre dictionnaire Syriaque était celui d’'Hassan Bar Bahloul (Xéme siécle) (94). Il
peut étre décrit comme une sorte d'encyclopédie et aussi un lexicographe Arabo-syriaque avec l'utilisation
parallele du Syriaque et de 'Arabe pour l'explication d'un mot. Comme dans beaucoup de lexicographies
Arabes, les auteurs sont mentionnés pour les mots ajoutés.

Quant a Mingana et Luxenberg, leur hypothése est fondée sur la supposition que les Araméens
ont été bien avancés dans leur lexicographie tandis que les Arabes peinaient a comprendre leur
propre langue et particuliérement le Coran. Nous savons que ce n'est pas vrai. Le premier
dictionnaire Syriaque est bien paru aprés l'arrivée du premier dictionnaire Arabe d'Al-Khalil Ibn
Ahmed (c.-a-d., Kitab Al-"Ayn) entre autres (Fig 5) (95).




AR
L= [ B ey AT 108 ) i fi i [T

T THE: BT HE: G ! "@ ‘E t AN ML T ! I l‘.-"l'!.'i'l“-'-!'-'l'lj

l.l..'-z:-:l:.'l'l I alga gk sl I

s, THE CEFEN ST i WS AL I
af mrLin
EAPCES FT L

Pl T ey T b aL bz | e Sl gEEE I
R RE AL LEh al. b EaT

Le schéma 5 : Un diagramme chronologique de la lexicographie arabe selon le type d'arrangement du dictionnaire
utilisé. Avant que Hunain ait composé son premier dictionnaire, il y avait déja une activité lexicographique intense
parmi les Arabes. Ce qui est bien plus intéressant est que les dictionnaires Syriaques d’Isho Bar Ali et d'Hassan Bar
Bahloul emploient I'Arabe pour expliquer des équivalents et des définitions comme indiqué dans

al lao duriay f e wmlan r-."1n.1 P daa i=arche .1::‘_:‘

L RTENURE R TRE - S PCTISTETE PRSP RN R 1. e

a3t il Sl G196 Dl 0 Gl e il urtian 9 myard
0 KR, K e

4 CJ_!FQ‘-"-H a_ﬁ_ﬁbfq"

ks, phrdy

Fig 6 : (a) Le lexicographe d’Isho d’Isho Bar Ali montrant la signification des mots Syriaques en Arabe et (b) le
lexicographe de Bar Bahloul montrant les définitions des mots en Syriaque et en Arabe (96).




Méme si on prend en compte qu'avec la montée de 1'Islam l'utilisation du Syriaque s’est éclipsée au Moyen-
Orient, il est étonnant de constater que des Araméens eurent employé l'Arabe pour expliquer les
significations des mots dans leurs lexiques.

Si la supposition tacite de Luxenberg de la supériorité de la lexicographie Syriaque était en effet correcte,
nous nous attendrions a ce que les Araméens emploient le Syriaque pour expliquer leurs propres mots. Au
contraire, nous constatons que Isho Bar Ali et Bar Bahloul se sont servis intensivement de 1'Arabe pour
expliquer les mots Syriaques.

Tout ceci suggére qu'avant l'arrivée de Hunain Ibn Ishaq, la lexicographie Arabe était déja bien développée et
bien plus sophistiquée que la lexicographie Syriaque. Comme exprimé ironiquement par Renan « la
caractéristique littéraire principale du Syriaque est la médiocrité, et la principale revendication
de renommée des Syriens est qu'ils ont passé le savoir des Grecs aux Arabes »(97). Haywood précise
cela:

« Ainsi nous voyons dans les signes de la lexicographie Syriaque de I'emprunt aux Arabes, quoiqu'il y ait peu
d'évidence d'imitation directe. Comme dans I'Hébreu, la grammaire et la terminologie grammaticale
montrent une semblable influence » (98).

Pour montrer la lecture Syro-Araméenne alléguée du Coran, il étonnant que Luxenberg emploie
les lexiques de Payne Smith et Brockelmann, qui est principalement basé sur les lexiques d'Isho
Bar Ali et de Bar Bahloul (99). Les deux derniers ont été compilés plus de 250 ans aprés l'arrivée
de 1'Islam et environ 100 ans aprés la production du premier lexique arabe.

7. Conclusions

Pendant les trente derniéres années ou plus, beaucoup de théories révisionnistes ont été proposées pour
expliquer la naissance du Coran et de I'Islam. Selon ces diverses écoles de pensée révisionniste, I'Islam était a
l'origine une secte juive (Hagarisme) ; le Coran était contemporain de la Sira (Wansbrough) ; L'Islam a surgi
dans le désert du Néguev validant d’'une fagon ou d'une autre I'hypothése de Wansbrough (Nevo) ; le Coran
est venu aprés la Sira et le Hadith (Rubin) ; le Coran était une production Irakienne créée avant la Sira
(Hawting) et, récemment, le Coran est un produit du christianisme Syriaque (Luxenberg).

Il semble que ces écoles révisionnistes suivent souvent des méthodologies qui ne conviennent pas entre eux
(entiérement ou partiellement) et aucune d’elles ne semble convenir avec n'importe quel autre scénario, que
ce soit historique, social, culturel, politique, économique ou religieux.

Quelque chose qui semble étre trés fondamentale dans leurs analyses est que les révisionnistes sont disposés
a formuler n'importe quelle théorie pour préter une vraisemblance a leurs avis au sujet du Coran et de
I'Islam, peu importe qu’il contredit toutes les évidences disponibles et bien établies, documentaires ou
analytiques.

A cet égard nous découvrons que Luxenberg n'en est pas si différent. C'est ce que précisément a signalé
récemment Robert Hoyland. Tout en discutant le corpus de la preuve documentaire concernant 'avénement
I'Islam et de son absence presque totale dans le travail de Christoph Luxenberg, entre d'autres, il dit :

« D’abord, nous avons un certain nombre de preuves physiques - particuliérement de sources non-
Musulmanes, papyrus, inscriptions et excavations archéologiques - qui peuvent servir de référentiel externe
utile et dont I'exploitation de la richesse vient juste de commencer d'une fagon systématique.
Deuxiémement, la mémoire historique de la communauté musulmane est plus robuste que certains ont
prétendus. Par exemple, plusieurs Divinités, Rois et Tribus de la période Arabe préislamiques qui ont été




dépeints par les Historiens Musulmans du IXeme siecle paraissent également dans des monuments
épigraphiques, de méme pour plusieurs Souverains et Gouverneurs du premier état islamique tét.

Ceci rend tres difficile d’accepter les scénarios historiques qui exigent pour leur concorde une discontinuité
totale dans la mémoire historique de la communauté Musulmane - telle celle de Mohammed (s) n'a pas
existé, le Coran n'a pas été écrit en arabe, la Mecque était a I'origine dans un endroit différent etc., peuvent-
ils vraiment étre justifiés -. Plusieurs de ces scénarios se fondent sur 'absence de preuves, mais cela semble
une humiliation de faire un tel recours quand il y a déja beaucoup de genres d'évidences matérielles
attendant toujours a étre étudiées » (100).

Des conclusions semblables ont été également tirées par Federico Corriente, qui a dit :

« Puisque ni les sources d'histoire du début de 1'Islam ni les rapports dignes de confiance sur les
situations sociolinguistiques de 1'Arabie en cette période ne semblent soutenir les revendications
de Luxenberg, qui sont habilement entrelacées comme une chaine, dans son hypothése de l'utilité d'une
lecture Syro-Araméenne alternative des passages obscurs du Coran, on s'interroge sur l'exactitude des
solutions particuliéres qu’il nous offre dans chaque cas, seulement on ne peut que constater que quelques
unes d’elles peuvent étre acceptées comme améliorations aux interprétations traditionnelles, alors que
certaines sont permises mais inutiles en tant que solutions de rechange interprétatives transparentes, et
certaines pourraient étre tout a fait rejetées en raison des malentendus et des fausses informations » (101).

Dans cet article, nous avons examiné les hypothéses de Mingana et de Luxenberg au sujet des origines de
I'écriture Arabe. Il a été démontré que I'écriture Arabe provient de I'écriture Nabatéenne en opposition avec
lorigine syro-araméenne de Luxenberg. Les marques diacritiques en Arabe étaient déja connues avant
l'arrivée de l'Islam et il est plus probable qu'elles soient issues de I'écriture Nabatéenne.

Quant aux marques de voyelle en Arabe, Abou Al-Aswad Al-Douali était le premier a les avoir présentées. Il
est trés peu probable qu'elles pourraient parvenir du Syriaque parce que les exigences orthographiques du
Syriaque étaient en grande partie différentes de celles de 1'Arabe. En outre, la terminologie pour la
vocalisation dans I'écriture Syriaque est connue seulement a partir d’auteurs récents tels que Bar Hebraeus
et montre bien son influence par l'orthographe Arabe.

Par conséquent, la supposition des sept "Ahruf" du Coran représentant les sept signes des voyelles Syriaque
est insoutenable. L'analyse des faisceaux d'Isnad prouve que la tradition de la révélation du Coran dans les
sept "Ahruf" était déja connue au premier siécle de 'Hégire et ils ne peuvent nullement représenter la
vocalisation Syriaque de Jacob d'Edesse.

Le Coran était paléographiquement un document gelé au premier siécle de I'Hégire comme vu dans les
manuscrits ainsi que dans les gira'at avec lequels ils ont été écrits ; MS Arabe 328a et MS Or. 2165 étant
deux bons exemples. En outre, & I'examen des caractéristiques géographiques des preuves historiques
manuscrites, prouve que la majeure partie des inscriptions Syriaques a la période préislamiques est confinée
dans la région d'Edesse de 'actuel Turquie du sud. Le Syro-araméen, étant la langue avec laquelle Luxenberg
a indiqué que le Coran avait été partiellement écrit. Il est certainement loin de la région et en particulier de
la Mecque et du Hedjaz. Les plus proches des inscriptions arabes préislamiques en termes de géographie
sont les inscriptions Nabatéenne.

En fait, une grande partie du contexte socio-historique des origines de 1Islam peut étre expliqué en
considérant le milieu Nabatéen. Le milieu Nabatéen couve avec succes les origines de I'écriture Arabe, le
systéme des points et I’Arabe classique préislamique. La proximité entre I'écriture Arabe et I'écriture




Nabatéenne rend l'hypothése de Luxenberg pour une lecture syro-araméenne du Coran infaisable. Un milieu
Syro-Araméen trouverait beaucoup de difficultés pour rendre compte des aspects de l'origine de I'écriture
Arabe, de son systéme de points, des origines de 1'Arabe classique et du contexte socio-historique en relation
avec la montée de I'Islam.

Il existe d'autres explications valables pour la présence de mots Araméens dans le Coran. Les Nabatéens
étaient des Arabes qui ont écrit en utilisant I'écriture Nabatéenne a partir de l'écriture Araméenne. La
preuve se trouve méme dans l'inscription de Raqush (daté 267), le texte arabe le plus ancien qui contient des
archaismes Araméens et qui prouve que les Arabes étaient au courant de l'araméen. D'ailleurs, une stéle de
Tayma au nord de I’Arabie Saoudite gravée avec 'écriture Araméenne suggére que l'araméen ait été tres
important au Hedjaz dés les IVéme/Veme siécles AJC. Ainsi, il serait étonnant qu'il n'y ait pas un certain
nombre de mots Araméens dans le dialecte Arabe du Hedjaz. Quoi qu’il en soit, ceci ne fait pas de '’Arabe une
langue mélanggée.

Pour soutenir son hypothése par la lecture présumée Syro-Araméenne du Coran, Luxenberg déplore les
origines tardives de la littérature islamique. Il dit :

« Selon la tradition islamique, le Coran remonte au VIIéme siécle, alors que les premiers exemples de la
littérature arabe dans le plein sens de l'expression sont trouvés seulement deux siécles plus tard, a I'époque
de la "Biographie du Prophéte" ; c'est-a-dire, de la vie de Mohammed (s) selon 'écrit d’'Ibn Hichem, qui est
décédé en 828. Nous pouvons ainsi établir que la littérature arabe post-Coranique s'est développée par des
degrés, dans la période suivant le travail d’Al-Khalil Ibn Ahmad, qui est décédé en 786, le fondateur de la
lexicographie Arabe

(Kitab Al-Ayn), et de Sibawayh, décédé en 796, A qui revient la grammaire de I'Arabe classique. Maintenant,
si nous supposons que la composition du Coran soit ramenée a 'année du décés du Prophéte Mohammed
(s), en 632, nous trouvons un intervalle de 150 ans, durant lequel il n’y a eu aucune trace de la littérature
arabe notable. »

Il ne lui est pas venu a I’esprit que les sources Syriaques qu'il emploie pour prouver la lecture
présumée Syro-Araméenne du Coran sont encore plus tardives que les sources Islamiques. Comme
nous l'avons vu, il méconnait les sources physiques des origines de l'Arabe et du Syriaque. Pour donner
encore plus d'exemples, la littérature arabe la plus ancienne nous est parvenue sous forme de collections de

hadith.

Un exemple est la "Sahifah" dHammam Ibn Mounabih (décédé 110H /719), un disciple du Yéménite et
compagnon du Prophéte Abou Hourayrah, (décédé 58H/677), a partir duquel Hammam a écrit cette Sahifah,
qui comporte 138 Hadiths, aux alentours de la premiére moitié du premier siécle de 'Hégire (VIIéme siécle).
Cette Sahifa encore disponible dans des éditions imprimées récentes (102). Les collections de Hadiths d'Ibn
Jurayj (décédé 150H) et de Ma'mar Ibn Rashad (décédé 153H), dont bon nombre d'entre eux ont été
transmis par Abd Al-Razzaq dans son Mousannaf, sont également disponibles aujourd’hui (103). Motzki a
étudié le contenu du Mousannaf d'Abd Al-Razzaq et I'a estimé au premier siécle de I'Hégire (104).
Indépendamment du manque de discernement de Luxenberg concernant le développement de
lorthographe, grammaire et lexicographie Syriaques et Arabes, son travail ne fait aucune tentative pour
ancrer ses arguments dans n'importe quel contexte historique crédible, comme nous I'avons déja vu. Il n'est
pas clair : qui étaient ces Chrétiens de la Mecque préislamique, qui a employé le supposé "aramdische-
arabische Mischsprache" du Coran, et de quelle fagon ces écritures ont produit le Coran arabe ? Quels genres
d'échelles du temps ont été impliqués dans la transformation ? Qu’est ce qu’étaient leur croyance religieuse
et qu’est ce qui les a poussés a changer leur (!) religion en Islam ? (105)




Pour conclure avec une citation de Walid Saleh « essentiellement, Luxenberg argue que 1Islam est le
résultat d'une comédie (ou tragédie) philologique des erreurs. On se rappelle ici de la raillerie de l'Empereur
Julien contre les Chrétiens et la réponse convenable des chrétiens ; la paraphrasant, on pourrait dire que les
Musulmans ont lu leur Ecritures Saintes 1'ont mal comprises ; lorsqu’ils 'a comprendrons, ils sauraient qu’ils
sont des chrétiens ». Et Allah sait mieux que quiconque!

NB : Le Tunisien Téméraire a également posté cet article sur son
Blog M 1. R a_G_e suivi d'un débat fort intéressant.

« Si Nous en avions fait un Coran en une langue
étrangeére, ils auraient dit :

«Pourquoi ses versets ne sont pas claires » ? 43[3T Clad Yol 1)) Leasxe] L’T)§ oldz= olg

Un [Coran] non-arabe et [un Messager] arabe ? clisg gun I o) ool 50 U3 4,59 oo e
Dis : «pour ceux qui croient, il est une guidée ) - =

et une guérison». S("&ﬁl‘c 99 59 Wbl 3 Ué%ﬁ ol
Quant a ceux qui ne croient pas, Ils sont L O o G9ols gl Las

sourds et aveuglés en ce qui le concerne;
Ceux-la sont appelés d'un endroit lointain ».
Coran (41 :44)

Bibliographie

[1] A. Mingana, "Syriac Influences On The Style Of The Kur'an", Bulletin Of The John Rylands Library
Manchester, 1927, Volume II, pp. 77-98; Also see A. Mingana, "An Ancient Syriac Translation Of The Kur'an
Exhibiting New Verses And Variants", Bulletin Of The John Rylands Library Manchester, 1925, Volume IX,
pp. 188-235.

Christoph Luxenberg : le Coran ne parle pas de voile ou de tchador

[2] A. Jeffery, The Foreign Vocabulary Of The Qur'an, 1938, Oriental Institute: Baroda (India).

Luxenberg La lecture syro-araméenne du Coran

[3] C. Luxenberg, Die syro-aramdische Lesart des Koran: Ein Beitrag zur Entschliisselung der Koransprache,
2000, Das Arabische Book: Berlin.

Christoph LUXENBERG, Die syro-aramaeische Leseart des Koran. Ein Beitrag zur Entschluesselung der
Koransprache

[4] A. Mingana, "The Transmission Of The Qur'an", Journal of The Manchester Egyptian and Oriental
Society, 1916, p. 45.

Luxenberg L'origine syro-araméenne du Coran - Claude Gilliot

[5] Rev. A. Mingana & A. S. Lewis (eds.), Leaves From Three Ancient Qur'ans Possibly Pre-‘Othmanic With A
List Of Their Variants, 1914, Cambridge: At The University Press, p. xxxi.




Christoph Luxenberg Christoph Luxenberg Christoph Luxenberg Christoph Luxenberg

(6] ibid., p. xxx.

Al Kawthar Abondance Houri raisin blanc Luxenberg

[7] C. Luxenberg, Die syro-aramdische Lesart des Koran: Ein Beitrag zur Entschliisselung der Koransprache,
op cit., p. 299. In his own words:

Gegeniiber der bisherigen Annahme eines in Mekka gesprochenen arabischen Dialekts hat die vorliegende
Studie ergeben, daf} es sich hierbei eher um eine aramaisch-arabische Mischsprache gehandelt haben muf3,
sofern die arabische Tradition die Koransprache mit der der Qurays, der Bewohner von Mekka
identifiziert.... Dies wiirde die Annahme nahelegen, daf? Mekka urspriinglich eine aramaische Ansiedlung
war.

le travail de I'Allemand Christoph Luxenberg sur la langue du Coran

[8] ibid., p. 306. Luxenberg says:

Haben die arabischen Philologen und Kommentatoren nach den vorgebrachten Beispielen selbst echte
arabische Ausdriicke verlesen, so liegt die einzig mdégliche Schluf3folgerung im Hinblick auf eine miindliche
Korantiberlieferung auf der Hand. Sollte eine solche Uberlieferung tiberhaupt existiert haben, so miifite man
annehmen, daf} diese ziemlich frith abgebrochen ist. Daf} sie jedenfalls erhebliche Licken aufweist, ist die
allermindeste Folgerung, die sich daraus ergibt.

Plus étonnante encore est la transformation des fameuses houris des jardins paradisiaques en... simples
raisins

[9] ibid., p. 302. He says:

Der Koran hat insoweit seine Sprache nicht fur jene Araber bestimmt, die sich rund anderthalb
Jahrhunderte danach eine andere arabische Sprache zurechtgelegt haben. Dieser wesentliche Umstand
macht es historisch erklirlich, weshalb die spateren Araber dieses Koranarabisch nicht mehr verstanden
haben.

Was aber die Kluft noch weiter vertiefte, ist der in der arabischen Koranexegese fehlende Bezug zur Schrift.
Luxenberg vierges aux grands yeux

[10] J. F. Healey & G. R. Smith, "Jaussen-Savignac 17 - The Earliest Dated Arabic Document (A.D. 267)",
Atlal (The Journal Of Saudi Arabian Archaeology), 1989, Volume 12, pp. 77-84. For picture see PL. 46.
Luxenberg du vocabulaire arabo-syriaque

[11] J. A. Bellamy, "Two Pre-Islamic Arabic Inscriptions Revised: Jabal Ramm And Umm Al-Jimal", Journal
Of The American Oriental Society, 1988, Volume 108, pp. 369-372.

[12] ibid.

[13] P. Schroeder, "Epigraphisches aus Syrien", Zeitschrift der Deutschen Morgenlidndischen Gesellschaft,
1884, pp. 530-534 and PL. 1.

[14] M. Hamidullah, "Some Arabic Inscriptions Of Medinah Of The Early Years Of Hijrah", Islamic Culture,
1939, Volume XIII, pp. 427-439.

[15] A. Grohmann, "The Problem Of Dating Early Qur'ans”, Der Islam, 1958, p. 221.

[16] J. A. Bellamy, "The Arabic Alphabet", in W. M. Senner (ed.), The Origins Of Writing, 1989, University of
Nebraska Press, p. 99.

[17] N. Abbott, The Rise Of The North Arabic Script And Its Kur'anic Development, With A Full Description
Of The Kur'an Manuscripts In The Oriental Institute, 1939, University of Chicago Press: Chicago, p. 48.

[18] A. Grohmann, Arabische Paldographie II: Das Schriftwesen. Die Lapidarschrift, 1971, Osterreichische
Akademie der Wissenschaften Philosophisch - Historische Klasse: Denkschriften 94/2. Hermann Béhlaus
Nachf.: Wein, pp. 15-17.

[19] C. Luxenberg, Die syro-aramiische Lesart des Koran: Ein Beitrag zur Entschlisselung der Koransprache,
op cit., p. 15. He says:

Die frithe Form der arabischen Buchstaben wie die Art ihrer Ligaturen legen die Vermutung nahe, daf} die
syro-aramdische Kursivschrift der arabischen Schrift als Vorbild gedient hat.

By syro-aramaiische, Luxenberg meant Syriac, see op cit., p. VIL




[20] A. Grohmann, Arabische Paldographie II: Das Schriftwesen. Die Lapidarschrift, op cit., p. 13 as well as
17-21.

[21] J. E. Healey, "Nabataean To Arabic: Calligraphy And Script Development Among The Pre-Islamic Arabs",
Manuscripts Of The Middle East, 1990-1991, Volume V, p. 44; Also see J. F. Healey, "The Early History Of
The Syriac Script: A Reassessment", Journal Of Semitic Studies, 2000, Volume XLV, No. 1, pp. 55-67. He
says (p. 65):

It would seem, in fact, that there is a fairly even split in the Arabic inventory of letters: eleven of the Arabic
letters would be either of Nabataean or Syriac origin, while ten are much more plausibly related to
Nabataean and are hard to explain from Syriac, formal or cursive. It may be also noted that none of the
Arabic letters is impossible to explain from Nabataean.

A brief overview of now-discarded Syriac origins of Arabic script can be found in an article by J. Sourdel-
Thomine, "Khatt", Encyclopaedia Of Islam (New Edition), 1978, E. J. Brill Publishers: Leiden, p. 1120.

[22] N. Abbott, The Rise Of The North Arabic Script And Its Kur'anic Development, With A Full Description
Of The Kur'an Manuscripts In The Oriental Institute, op cit., p. 9.

luxenberg Coran syriaque syro-araméen Die syro-aramaiische Lesart des Koran: Ein Beitrag zur
Entschliusselung der Koransprache

[25] M. M. al-Azami, The History Of The Qur'anic Text From Revelation To Compilation: A Comparative
Study With The Old And New Testaments, 2003, UK Islamic Academy: Leicester (UK), pp. 135-136.

[26] Please see B. Moritz, "Arabic Writing", Encyclopaedia Of Islam (Old Edition), 1913, E. J. Brill Publishers,
Leyden & Luzac & Co. London, p. 384. He claims that the vowels signs in Arabic were borrowed from the
Syriac script; S. Morag, The Vocalization Systems Of Arabic, Hebrew, And Aramaic: Their Phonetic And
Phonemic Principles, 1962, Mouton & Co.: Gravenhage, p. 46. He says that the Syriac vocalization "possibly”
influenced Arabic system; C. H. M. Versteegh, Arabic Grammar And Qur'anic Exegesis In Early Islam, 1993,
E. J. Brill: Leiden, New York, Kéln, p. 31-32. Versteegh says that the Arabs borrowed both the diacritical
dots as well as vowels from Syriac. But he casts doubts on his own statement by saying that their
terminology that we know of early Syriac grammarians is derived from reports of later writers such as Bar
Hebraeus. It is very well possible that their terminology reflects Arabic influence; S. al-Munajjid, Dirasat fi
Tarikh al-Khatt al-‘Arabi Mundhu Bidayatihi ila Nihayat al-‘Asr al-Umawi (French Title: Etudes De
Paleographie Arabe), 1972, Dar al-Kitab al-Jadid: Beirut (Lebanon), p. 128. He has shown some reservations
about attributing the origins of skeletal dots to Syriac; Abu ‘Amr ‘Uthman bin Sa‘id al-Dani (ed. Dr. ‘Izzat
Hasan), Al-Muhkam fi Naqt al-Masahif, 1997 (1418 AH), Dar al-Fikr: Damascus (Syria), pp. 28-29. Dr. ‘Izzat
Hasan attributes the vowel marks in Arabic due to Syriac influences.

[27] For Mingana see refs. 5 and 6.

[28] C. Luxenberg, Die syro-aramiische Lesart des Koran: Ein Beitrag zur Entschlisselung der Koransprache,
op cit., p. 18. He says:

(bei letzterem bis auf das 1/ d und 1/ r, die sich wegen ihrer Gleichférmigkeit durch einen Punkt unter bzw.
uber dem Buchstaben voneinander unterscheiden, was wiederum als Muster fur das spater eingefihrte und
weiter entwickelte Punktationssystem der arabischen Schrift gedient haben mag)

[29] The mendacity of Arabs borrowing numerous dots from the Syriac has been recognized quite early.
Please see E. J. Revell, "The Diacritical Dots And The Development Of Arabic Alphabet", Journal Of Semitic
Studies, 1975, Volume XX, No. 2, p. 184. Revell says:

Arabic tradition states that the diacritical points were borrowed from the Syrians. This cannot be true of the
signs themselves, since the requirements of Arabic were quite different from those in Syriac.

[30] C. Luxenberg, Die syro-aramiische Lesart des Koran: Ein Beitrag zur Entschlisselung der Koransprache,
op cit., p. 19. He says:

Die islamische Tradition ist jedenfalls auflerstande, irgendein Datum zur endgiiltigen Fixierung der
Koranlesung durch Einfithrung der diakritischen Punkte zu nennen, so dafy man auf die allgemeine
Feststellung angewiesen ist, daf} dieser Prozef? sich iiber etwa drei Jahrhunderte erstreckt hat.

Johannes J. G. Jansen, who reviewed Luxenberg's book (Bibliotheca Orientalis, LX N° 3-4, mei-augustus
2003, Columns 477-480), claims that the earliest occurrence of diacritical dots is in an inscription from 58
AH! We can't expect such poorly informed "scholars" to be a source of "distress" to "many pious Muslims".




[31] B. Gruendler, The Development Of The Arabic Scripts: From The Nabatean Era To The First Islamic
Century According To The Dated Texts, op cit., p. 127.

[32] J. E. Healey, "Nabataean To Arabic: Calligraphy And Script Development Among The Pre-Islamic Arabs",
Manuscripts Of The Middle East, op cit., p. 45. Healey says that the orderly usage of diacritics may have
come from Syriac which we have shown to be false; Also Nabia Abbott had surmised long time ago by
studying early Islamic coins and papyrus PERF No. 558 that the diacritical dots originated from pre-Islamic
times, N. Abbott, The Rise Of The North Arabic Script And Its Kur'anic Development, With A Full
Description Of The Kur'an Manuscripts In The Oriental Institute, op cit., p. 38.

[33] See ref. 5 and 6.

[34] C. Luxenberg, Die syro-aramaiische Lesart des Koran: Ein Beitrag zur Entschliisselung der Koransprache,
op cit., p. 16 for discussion on borrowing of Arabic vowels from Syriac. He says:

der Duktus geht von rechts nach links, die Buchstaben bezeichnen im Prinzip die Konsonanten, wobei nur
zwei Buchstaben zur Wiedergabe der Halb- bzw. Langvokale w/u sund y/i ¢ als sog. matres lectionis dienen.
Spiter haben die Araber das Alif |, das im Aramaiischen nur in bestimmten Fillen im Auslaut als langes a
dient, als dritte mater lectionis generell auch im Kontext eingefiithrt. Sofern diese Schreibreform auch im
Korantext durchgesetzt wurde, konnten Konsequenzen fiir bestimmte Lesarten nicht ausbleiben. Eine erste
Bezeichnung der Kurzvokale a, u und i durch Punkte, ebenfalls nach dem Vorbild des fritheren syro-
aramaischen Vokalisations-systems - wonach die vokalhellere Aussprache (a) durch einen Punkt iiber, die
vokaldunklere Aussprache (e/i) durch einen Punkt unter dem Konsonanten angedeutet wird, denen im
Arabischen ein mittlerer Punkt zur Bezeichnung des u hinzugefugt wurde -, soll unter ‘Abd al-Malik ibn
Marwan (685-705) als erste Lesehilfe eingefithrt worden sein.

For the ahruf please see full discussion in pp. 23-24. As for the five ahruf Luxenberg says:

Sofern Tabari auch die Variante ... (finf Buchstaben / Lesezeichen) erwdhnt, wiare damit méglicherweise ein
entsprechender Hinweis auf die bei den Westsyrern eingefithrten funf griechischen Vokalzeichen gegeben.

[35] B. Davidson, Syriac Reading Lessons: Consisting Of Copious Extracts From The Peschito Version Of
The Old And New Testaments And The Crusade Of Richard I From The Chronicles Of Bar Hebraeus, 1851,
Samuel Bagster And Sons: London, p. iii. He says:

There are two sets of vowels. One is the invention of Jacob, bishop of Edessa, in the seventh century,
consists of points placed in various positions; the other is the invention of the famous scholar Theophilus,
of Edessa, in the eight century, consisting of the Greek vowels in a reversed direction.

[36] J. B. Segal, The Diacritical Point And The Accents In Syriac, 1953, Oxford University Press: London. For
naming of vowels in Eastern Syria, please see pp. 33. See pp. 44-47 for discussion on the Greek vowels.
Theophilus of Edessa [d. 785 CE] was supposed to have invented the Greek vowels. However, there is
difference of opinion among the Syriac grammarians on this issue. Also see S. Morag, The Vocalization
Systems Of Arabic, Hebrew, And Aramaic: Their Phonetic And Phonemic Principles, op cit., p. 49, footnote
16..

[37] op cit., pp. 152-153. The diagram is taken from these pages and slightly modified by us. This diagram
gives an excellent summary of development of vowels in Eastern and Western Syria.

[38] B. Dodge (Editor and Translator), The Fihrist Of Al-Nadim: The Tenth Century Survey of Muslim
Culture, 1970, Volume I, Columbia University Press: New York & London, pp. 87-88.

[39] Abu ‘Amr ‘Uthman bin Sa‘id al-Dani (ed. Dr. Tzzat Hasan), Al-Muhkam fi Naqt al-Masahif, op cit., pp. 6-
7; Also see K. Versteegh, The Arabic Language, op cit., p. 56.

[40] J. B. Segal, The Diacritical Point And The Accents In Syriac, op cit., p. 22; S. Morag, The Vocalization
Systems Of Arabic, Hebrew, And Aramaic: Their Phonetic And Phonemic Principles, op cit., p. 46.

[41] S. Morag, The Vocalization Systems Of Arabic, Hebrew, And Aramaic: Their Phonetic And Phonemic
Principles, op cit., p. 46; J. B. Segal, The Diacritical Point And The Accents In Syriac, op cit., p. 12-15;

[42] S. Morag, The Vocalization Systems Of Arabic, Hebrew, And Aramaic: Their Phonetic And Phonemic
Principles, op cit., pp. 13-14 and also p. 20.




[43] ibid., p. 15.

[44] C. Luxenberg, Die syro-aramaiische Lesart des Koran: Ein Beitrag zur Entschliisselung der Koransprache,
op cit., full discussion in pp. 20-25.

[45] The isnad bundles were drawn using Hadith Sharif software by al-Sakhr.

[46] The reports from Ma‘mar b. Rashad are collected by ‘Abd al-Razzaq b. Hammam al-Sana‘ni. The matn
and isnad of this report can be found here. Studies on the Musannaf of ‘Abd al-Razzaq were done by Harald
Motzki. See H. Motzki, "The Musannaf Of ‘Abd al-Razzaq Al-San‘ani As A Source of Authentic Ahadith of
The First Century A.H.", Journal Of Near Eastern Studies, 1991, Volume 50, pp. 1-21; H. Motzki, "The
Author And His Work In The Islamic Literature Of The First Centuries: The Case Of ‘Abd al-Razzaq's
Musannaf", Jerusalem Studies In Arabic And Islam, 2003, Volume 28, pp. 171-201.

[47] G. H. A. Juynboll, "Hadith And The Qur'an", in J. D. McAuliffe (ed.), Encyclopaedia Of The Qur'an,
2002, Volume II, Brill: Leiden, p. 386. Juynboll analysis goes back only till Malik's Muwatta'.

[48] This kind of isnad-cum-matn analysis can be found in many of Motzki's publications. See H. Motzki,
"The Collection Of The Qur'an: A Reconsideration Of The Western Views In Light Of Recent Methodological
Developments", Der Islam, 2001, Volume 78, pp. 1-34.

[49] That the common link was the inventor of a hadith, was championed by G. H. A. Juynboll. This is
simply an apriori assumption without any basis. See G. H. A. Juynboll, "Some Isnad-Analytical Methods
Illustrated On The Basis Of Several Women-Demeaning Sayings From Hadith Literature", Al-Qantara, 1989,
Volume 10, pp. 343-384. A critique of such position on common links was made by Harald Motzki, "Dating
Muslim Traditions: A Survey", Arabica, 2005, Volume LII, No. 2, pp. 226-230.

[50] H. Motzki, "Der Figh des Zuhri: die Quellenproblematik", Der Islam, 1991, Volume 68, pp. 1-44.
Revised English edition of this paper is called "The Jurisprudence Of Ibn Shihab az-Zuhri. A Source Critical
Study" and is available online.

[51] J. B. Segal's, The Diacritical Point And The Accents In Syriac, op cit., p. 44.

[52] K. Versteegh, The Arabic Language, op cit., p. 57.

[53] Abu ‘Amr ‘Uthman bin Sa‘id al-Dani (ed. Muhammad al-Sadiq Qamhawi), Al-Mugni‘ fi Rasm al-Masahif
al-Amsar ma‘ Kitab al-Nagqt, 1978, Maktabat al-Kulliyat al-Azhar: Cairo (Egypt), p. 129.

[54] Abu ‘Amr ‘Uthman bin Sa‘id al-Dani (ed. Dr. Tzzat Hasan), Al-Muhkam fi Naqgt al-Masahif, op cit., p. 13.
[55] ibid., pp. 8-9.

[56] ibid., p. 235.
[57]
[

ibid., p. 7.

58] C. Luxenberg, Die syro-aramaische Lesart des Koran: Ein Beitrag zur Entschlusselung der Koransprache,
op cit., p. II; An image of this manuscript is produced by Déroche along with the dating it to second half of
the first century of hijra. See F. Déroche, "Manuscripts Of The Qur'an", in J. D. McAuliffe (ed.),
Encyclopaedia Of The Qur'an, 2003, Volume III, Brill: Leiden, p. 265.

[59] F. Déroche and S. N. Noseda (eds.), Sources de la transmission manuscrite du texte coranique. L. Les
manuscrits de style hijazi. Volume I. Le manuscrit arabe 328a (a) de la Bibliothéque Nationale de France,
1998, Fondazione Ferni Noja Noseda, Leda, and Bibliothéque Nationale de Paris.

[60] ibid., e.g., folio 10a for diacritical points.

[61] Y. Dutton, "An Early Mushaf According To The Reading Of Ibn ‘Amir", Journal Of Qur'anic Studies,
2001, Volume III (no. I), pp. 71-89.

[62] Y. Dutton, "Some Notes On The British Library's 'Oldest Qur'an Manuscript' (Or. 2165)", Journal Of
Qur'anic Studies, 2004, Volume VI (no. 1), pp. 43-71.

[63] Y. Dutton, "Red Dots, Green Dots, Yellow Dots & Blue: Some Reflections On The Vocalisation Of Early
Qur'anic Manuscripts - Part I1", Journal Of Qur'anic Studies, 2000, Volume II (no. I), p. 16; E. Déroche, The
Abbasid Tradition: Qur'ans Of The 8th To The 10th Centuries AD, The Nasser D. Khalili Collection of
Islamic Art Vol. I, 1992, Oxford University Press, p. 58.

[64] Y. Dutton, "Red Dots, Green Dots, Yellow Dots & Blue: Some Reflections On The Vocalisation Of Early
Qur'anic Manuscripts - Part II", Journal Of Qur'anic Studies, op. cit., p. 16; F. Déroche, The Abbasid
Tradition: Qur'ans Of The 8th To The 10th Centuries AD, op. cit., p. 54.




[65] Y. Dutton, "Red Dots, Green Dots, Yellow Dots & Blue: Some Reflections On The Vocalisation Of Early
Qur'anic Manuscripts - Part II", Journal Of Qur'anic Studies, op. cit., p. 16; F. Déroche, The Abbasid
Tradition: Qur'ans Of The 8th To The 10th Centuries AD, op. cit., p. 62.

[66] Y. Dutton, "Red Dots, Green Dots, Yellow Dots & Blue: Some Reflections On The Vocalisation Of Early
Qur'anic Manuscripts - Part II", Journal Of Qur'anic Studies, op. cit., p. 16; F. Déroche, The Abbasid
Tradition: Qur'ans Of The 8th To The 10th Centuries AD, op. cit., p. 116.

[67] A. Brockett, "Qur'an Readings In Kitab Sibawayhi", Occasional Papers Of The School Of Abbasid
Studies, 1988 (published 1990), No. 2, p. 199.

[68] C. Luxenberg, Die syro-aramiische Lesart des Koran: Ein Beitrag zur Entschlisselung der Koransprache,
op cit., pp. 18-19. Luxenberg says:

... uber dem Buchstaben voneinander unterscheiden, was wiederum als Muster fiir das spater eingefihrte
und weiter entwickelte Punktationssystem der arabischen Schrift gedient haben mag), war die frithe
arabische Schrift also eine Art Kurzschrift, die dem Eingeweihten als Gedachtnisstiitze dienen mochte.
Mehr, so méchte man meinen, brauchte man auch anfangs nicht, da zuverlassige Lektoren (.. qurra) die
Verkiindigung des Koran unmittelbar vom Propheten vernommen und auswendig gelernt haben sollen.
[69] E. Whelan, "Forgotten Witness: Evidence For The Early Codification Of The Qur'an", Journal Of The
American Oriental Society, 1998, Volume 118, pp. 1-14.

[70] Since there are no references available depicting the geographical spread of the inscriptions, we decided
to go through individual references and plot the data on a map. The references used are:

The Nabataean inscriptions:

For the Nabataean inscriptions in Egypt see E. Littman & D. Meredith, "Nabataean Inscriptions From
Egypt", Bulletin Of The School Of Oriental And African Studies, 1953, Volume 15, pp. 1-28; E. Littmann &
D. Meredith, "Nabataean Inscriptions From Egypt - II", Bulletin Of The School of Oriental And African
Studies, 1954, Volume 16, pp. 211-246; F. Zayadine, "The Pantheon Of The Nabataean Inscriptions In Egypt
And The Sinai", Aram, 1990, Volume 2, No. 1 & 2, pp. 151-174; L. Nehmé, "Cinq Graffiti Nabatéens Du
Sinai", Semitica, 2000, Volume 50, pp. 69-80.

A good description of the Nabataean inscriptions in Negev region is in A. Negev, Nabatean Archaeology
Today, 1986, New York University Press: New York and London; For the inscriptions in Mada'in Salih see J.
F. Healey (ed. and trans.) and S. al-Theeb, The Nabataean Tomb Inscriptions Of Mada'in Salih, 1993,
Journal Of Semitic Studies Supplement I, Published by Oxford University Press on behalf of the University
of Manchester; A good overall view of the Nabataean inscriptions is in J. F. Healey, The Religion Of
Nabataeans: A Conspectus, 2001, Brill: Leiden; Also see "Nabataean Inscriptions", in E. Littmann, Semitic
Inscriptions: Part IV Of The Publications Of An American Archaeological Expedition To Syria In 1899-1900,
1904, The Century Co.: New York, pp. 85-95; For the inscriptions near Tabuk in Saudi Arabia, see Solaiman
Abdal Rahman al-Theeb, Aramaic And Nabataean Inscriptions From North-West Saudi Arabia, 1993, King
Fahd National Library, pp. 68-200 for Nabataean inscriptions. These inscriptions were found near Tabuk at
Jabal Qa‘ Abu Murr, Jabal Abu Makhrugq, Jabal Sarbut Thulaytha and al-Herra.

The Syriac inscriptions:

The best place to start for the pre- and post-Islamic Syriac inscriptions is Sebastian P. Brock's "Syriac
Inscriptions: A Preliminary Checklist Of European Publications”, Annali: Istituto Orientale di Napoli (New
Series), 1978, Volume 38, pp. 255-71. Brock's list was further expanded by Desreumaux. See A. J. P.
Desreumaux, "Pour une Bibliographie sur 1'épigraphie Syriaque", Annali: Istituto Orientale di Napoli (New
Series), 1980, Volume 40, pp. 704-708.

Sebastian Brock's classified bibliography of Syriac studies was also used to plot the pre-Islamic Syriac
inscription data. This classified bibliography is updated every few years. See S. P. Brock, "Syriac Studies
1960-1970: A Classified Bibliography", Parole De 1'Orient, 1973, Volume 4, pp. 426-427; S. P. Brock. "Syriac
Studies 1971-1980: A Classified Bibliography", Parole De 1'Orient, 1981-1982, Volume 10, pp. 348-350; S. P.
Brock, "Syriac Studies 1981-1985: A Classified Bibliography", Parole De 1'Orient, 1987, Volume 14, pp. 321-
322; S. P. Brock, "Syriac Studies 1986-1990: A Classified Bibliography", Parole De 1'Orient, 1992, Volume 17,




pp. 257-258; S. P. Brock, "Syriac Studies 1991-1995: A Classified Bibliography", Parole De 1'Orient, 1998,
Volume 23, pp. 297-300; S. P. Brock, "Syriac Studies 1996-2000: A Classified Bibliography", Parole De
'Orient, 2004, Volume 29, pp. 337-338.

Enno Littmann has done a decent survey of Syriac inscriptions in the Northern Syria. See "Syriac
Inscriptions From Northern Central Syria, Palmyra And The Region Of The Haur4n", in E. Littmann, Semitic
Inscriptions: Part IV Of The Publications Of An American Archaeological Expedition To Syria In 1899-1900,
1904, The Century Co.: New York, pp. 3-56; E. Littmann, Semitic Inscriptions: Syriac Inscriptions, 1934, E.
J. Brill Publishers and Printers: Leyden; For another decent survey of Syriac inscriptions see H. Pognon,
Inscriptions Sémitiques De La Syrie, De La Mésopotamie Et De La Région De Mossoul, 1907, Imprimerie
Nationale: Paris. For early Syriac inscriptions see No. 2-12, 19-21, 36-39, 44-50, 81-82, 118.

A a good compilation of the pre-Islamic Syriac inscriptions is done by H. J. W. Drijvers (ed.), Old Syriac
(Edessean) Inscriptions, 1972, Semitic Studies Series, E. J. Brill: Leiden. It was further expanded by H. J. W.
Drijvers & J. F. Healey, The Old Syriac Inscriptions Of Edessa And Osrhoene, 1999, Brill: Leiden. Most of
the inscriptions mentioned here, as the name suggests, are from Edessa and nearby places.

For more pre-Islamic Syriac inscriptions in Edessa and other areas including the Fertile Crescent, see the
following: C. C. Torrey, "The Semitic Inscriptions" in P. V. C. Baur, M. L. Rostovtzeff & A. R. Bellinger (eds.),
The Excavations At Dura-Europos Conducted By Yale University And The French Academy Of Inscriptions
And Letters: Preliminary Report Of Third Season Of Work, 1932, Yale University Press: New Haven &
Oxford University Press, pp. 66-71; C. C. Torrey, "Semitic Inscriptions” in P. V. C. Baur, M. L. Rostovtzeff &
A. R. Bellinger (eds.), The Excavations At Dura-Europos Conducted By Yale University And The French
Academy Of Inscriptions And Letters: Preliminary Report Of Fourth Season Of Work, 1933, Yale University
Press: New Haven & Oxford University Press, pp. 178-181; J. B. Segal, "Pagan Syriac Monuments In The
Vilayet Of Urfa", Anatolian Studies, 1953, Volume III, pp. 97-119; J. B. Segal, "Some Syriac Inscriptions Of
The 2nd-3rd Century A.D.", Bulletin Of The School of Oriental And African Studies, 1954, Volume 16, pp.
13-35; J. B. Segal, "Two Syriac Inscriptions From Harran", Bulletin Of The School of Oriental And African
Studies, 1957, Volume 20, pp. 512-522; J. B. Segal, "New Syriac Inscriptions From Edessa", Bulletin Of The
School of Oriental And African Studies, 1959, Volume 22, pp. 23-40; J. B. Segal, "Four Syriac Inscriptions”,
Bulletin Of The School Of Oriental And African Studies, 1967, Volume 30, pp. 293-304; J. B. Segal, Edessa
‘The Blessed City', 1970, Oxford At The Clarendon Press, pp. 22-36; H. J. W. Drijvers, "New Syriac
Inscriptions”, Aram, 1993, Volume 5, pp. 147-161; J. B. Chabot, "Inscriptions Syriaques De Bennaoui", Syria,
1929, Volume 10, pp.252-256; P. R. Mouterde, "Inscriptions Grecques De Souweida Et De ‘Ahiré", Mélanges
De L'Université Saint-Joseph, 1932, Volume 16, pp. 102-108; P. Mouterde, "Inscription Syriaque Du Gebel
Bil‘as", Mélanges De L'Université Saint-Joseph, 1932, Volume 16, pp. 83-86; B. Aggoula, "Studia Aramaica
III", Syria, 1992, Volume 69, pp. 400-417; A. Abou Assaf, "Inscription Syrique - Au Musée De Ma'aret al-
No'man", Annales Archeologiques Arabes Syriennes, 1990, Volume 40, pp. 161-162. This inscription was
discussed by A. Harrak, "Notes On Syriac Inscriptions I: The Inscription Of Ma‘ar Zayta (Syriac)", Orientalia
(New Series), 1995, Volume 64, pp. 110-119. The author inclines towards a 6th century dating; M. Moussli,
"Syrische Inschriften Aus Hadata (Al-Hadath)", Altorientalische Forschungen, 1984, Volume 11, No. 2, pp.
371-373; A. Abu ‘Assaf & F. Briquel-Chatonnet, "Un Autel A Encens Avec Inscription Syriaque Au Musée De
Raqqa (Syrie)", Semitica, 1991-1992, Volume 41-42, pp. 183-193; A. Palmer, "A Corpus Of Inscriptions From
Tur ‘Abdin And Environs", Oriens Christianus, 1987, Volume 71, pp. 57-59; A. Desreumaux & P. -L. Gatier,
"Inscription Bilingue Grecque Et Syriaque D'Une Mosaique Paléochrétienne", Semitica, 1991-1992, Volume
41-42, pp. 173-181; E. C. D. Hunter, "An Inscribed Reliquary From The Middle Euphrates"”, Oriens
Christianus, 1991, Volume 75, pp. 147-165; J. Jarry, "Inscriptions Arabes, Syriaques Et Grecques Du Massif
Du Bélus En Syrie Du Nord", Annales Islamologiques, 1968, Volume 7, pp. 141-158. The inscription found in
Sekizlar is dated (pp. 157-158); J. Jarry, "Nouvelles Inscriptions Sémitiques De Syrie", Annales
Islamologiques, 1985, Volume 21, pp. 1-7. The inscription found at Jabal Seis (or Jabal Usays) is dated (p.
6); H. J. W. Drijvers, "Syrische Inscripties Uit De Eerste Drie Eeuwen A.D.", Phoenix, 1969, Volume 15, No.
1, pp- 197-205; K. Parlasca, "Das Mosaik Vom Mas'udije Aus Dem Jahre 228/29 n. Chr.", Damaszener
Mitteilungen, pp. 263-267. Plates 60-61; P. Donceel-Voiite, Les Pavements Des Eglises Byzantines De Syria
Et Du Liban: Décor, Archéologie Et Liturgie, 1988, Louvain-La-Neuve, Belgique & Départment D'Archéologie




Et D' Histoire De L'Art College Erasme, pp. 147-149. The inscription is in Halaoua in Syria.

There are a few pre-Islamic Syriac inscriptions of unknown provenance or uncertain date that are not
included in the map. They are: R. C. Steiner, "A Syriac Church Inscription From 504 CE", Journal Of Semitic
Studies, 1990, Volume 35, pp. 99-108. This inscription is most likely from Edessa. There are inscriptions in
four inscriptions in the National Museum in Damascus, Syria, from 5th and 6th centuries. They were
published by A. Abu ‘Assaf, "Kitabat Suryani Zadidah Fi-I-Muthaf al-Watni bi-Dimashq", Annales
Archeologiques Arabes Syriennes, 1972, Volume 22, No. 1 and 2, pp. 135-144. There provenance is
unknown. An inscription from uncertain date due to lacuna is from Deir Makr and was published by J.
Naveh, "Syriac Miscellanea", ‘Atiqot, 1976, Volume 11, pp. 102-104; St. J. Simpson, "A Note On Qasr Serij",
Iraq, 1994, Volume 56, pp. 149-151. Provenance known but no date available; H. Salame-Sarkis, "Syria
Grammata Kai Agalmata", Syria, 1989, Volume 66, pp. 313-319. Here the date is early 7th century but the
exact provenance is not known. It is most likely from the Antioch region; E. Puech, "Une Inscription
Syriaque Sur Mosaiaque", Liber Annuss, 1988, Volume 38, pp. 267-270. Date known but provenance
unknown; M. Halloun, "Two Syriac Inscriptions", Liber Annuss, 1988, Volume 38, pp. 271-275. Date known
but provenance unknown. It is perhaps from Edessa region; F. Briquel-Chatonnet, "Une Inscription Syriaque
Sur Mosaiaque De La Région De L'Euphrate”, Semitica, 1996, Volume 46, p. 146-153. The inscription is
present in Deir al-Zor Museum in Syria. Its date is known but its provenance is not; E. C. Dodd, "The
Monastery Of Mar Musa Al-Habashi Near Nebek Syria", Arte Medievale, 1992, Volume 6 (II), No. 1, pp. 61-
67 for discussion. The Syriac inscriptions in this monastery were discussed by J. C. McCullough, "Appendix I:
Syriac Inscriptions", pp. 133-135. Provenance is known but the dating is not known due to small size of
fragments of the inscriptions.

For Arabic inscriptions: Click here for complete listing.

[71] J. B. Chabot, "Sur Une Inscription Syriaque Du Sinai", Journal Asiatique, 1906, Volume 10(7), pp.
290-293. These Syriac inscriptions were left by pilgrims from Balad (Iraq) in Sinai peninsula and there is no
dating available; E. C. D. Hunter, "Syriac Inscriptions From Al-Hira", Oriens Christianus, 1996, Volume 80,
pp- 66-81. Erica Hunter mentions an ostracon that was a note by a pilgrim or a monk. All the ostraca from
the region of al-Hira are dated c. 7th century. See E. C. D. Hunter, "A Syriac Ostracon From Ctesiphon", Al-
Rafidan, 1997, Volume 18, p. 366.

[72] A. Cameron, The Mediterranean World In Late Antiquity AD 395-600, 1993, Routledge: London, pp.
182-185; G. W. Bowersock, Hellenism In Late Antiquity, 1990, Cambridge University Press, see especially
Chapter III, pp. 29-40; Another book of interest is Fergus Millar's The Roman Near East: 31 BC - AD 337,
1993, Harvard University Press: Cambridge (MA).

[73] G. W. Bowersock, Hellenism In Late Antiquity, op cit., p. 29 and p. 40.

[74] We thank Dr. R. Hoyland for pointing this one out.

[75] J. E. Healey, "Were The Nabataeans Arabs?", Aram, 1989, Volume 1, No. 1, p. 41.

[76] ibid., p. 44. The picture is taken from here and slightly modified with some additional information.

[77] ibid. See the full article. Healey argues against the impossibility of Nabataeans being Aramaeans.

[78] J. F. Healey, "Lexical Loans In Early Syriac: A Comparison With Nabataean Aramaic”, Studi Epigrafici E
Linguistici Sul Vicino Oriente Antico, 1995, Volume 12, p. 78.

[79] ibid.

[80] J. C. L. Gibson, Textbook Of Syrian Semitic Inscriptions: Aramaic Inscriptions Including Inscriptions In
The Dialect of Zenjirli (Volume II), 1975, Oxford At The Clarendon Press, pp. 148-151, no. 30, Plate IX; J. F.
Healey, "Were The Nabataeans Arabs?", Aram, op cit., p. 43; Also see J. F. Healey & H. Bin Seray, "Aramaic In
The Gulf: Towards A Corpus", Aram, 1999-2000, Volume 11-12, pp. 1-14 for Aramaic inscriptions in Kuwait,
Saudi Arabia, Bahrain, Qatar and the United Arab Emirates. The Achaemenids used Aramaic as the lingua
franca of administration and trade not only in the West (Palestine, North Arabia, Egypt, Anatolia) but also
in the East (in Iran). It is therefore not in the least surprising to find Aramaic in use during and after the
Achaemenid period in those areas of the Gulf which were affected by Persian and Parthian political
commercial links.




Click here to see the information about the Achaemenids and a map showing the area ruled by them. It will
be obvious why the Aramaic inscriptions were found in the above mentioned Gulf

States.

[81] J. E. Healey, The Religion Of Nabataeans: A Conspectus, op cit., see Chapters 4-7.

[82] For a brief study of Arabic lexical, historical and literary sources, see M. Abdul-Latif Abdul-Karim,
"Lexical, Historical And Literary Sources Of The Nabataeans In The Arab Tradition", Aram, 1990, Volume 2,
No.1 & 2, p. 421-424.

The Musnad inscriptions at Qaryat al-Faw, South Western Saudi Arabia, suggest that the deities Kahl, El, al-
Lat, ‘Athar Ashragq, al-‘Uzza, Manat, Wadd, Shams, etc. were worshipped in the State of Kinda, South
(western) Arabian peninsula. Some of these are obviously Nabataean deities. What is interesting is that
many of these idols also survived until the advent of Islam. If one looks at the complete picture using the
Nabataean and the Musnad inscriptions in the Hijaz and surrounding area, they are not in Christian in
content at all. See A. R. Al-Ansary, Qaryat Al-Fau: A Portrait Of Pre-Islamic Civilisation In Saudi Arabia,
1982, University of Riyadh (Saudi Arabia), p. 28

[83] A. Mingana, "Syriac Influences On The Style Of The Kur'an", Bulletin Of The John Rylands Library
Manchester, op cit., p. 78.

[84] J. A. Bellamy, "The New Reading Of The Namarah Inscription”, Journal Of The American Oriental
Society, 1985, Volume 105, p. 47.

[85] J. A. Bellamy, "Two Pre-Islamic Arabic Inscriptions Revised: Jabal Ramm And Umm Al-Jimal", Journal
Of The American Oriental Society, 1988, Volume 108, p. 377.

[86] W. Wright, Fragments Of The Or Syriac Grammar Of Jacob Of Edessa: Edited From Mss In The British
Museum And The Bodleian Library, 1871, Gilbert & Rivington: London.

[87] This discussion is taken from J. B. Segal, The Diacritical Point And The Accents In Syriac, op cit., p. 41.
[88] J. B. Segal, The Diacritical Point And The Accents In Syriac, op cit., p. 2 for translation. Original text in
W. Wright, Fragments Of The Or Syriac Grammar Of Jacob Of Edessa: Edited From Mss In The British
Museum And The Bodleian Library, op cit., p. .

[89] G. Phillips, A Letter By Mar Jacob, Bishop Of Edessa On Syriac Orthography, 1869, William And
Norgate: London & Edinburgh, pp. 4-10. For Syriac text, op. cit., p. \,.

[90] J. B. Segal, The Diacritical Point And The Accents In Syriac, op cit., pp. 41-42.

[91] C. H. M. Versteegh, Arabic Grammar And Qur'anic Exegesis In Early Islam, op cit., p. 28.

[92] W. Wright, A Short History Of Syriac Literature, 1894, Adam And Charles Black: London, p. 211.

[93] R. J. H. Gottheil (ed.), Bar ‘Ali (Isho‘) The Syriac-Arabic Glosses, 1910-1928, Tipografia Della R.
Accademia Nazionale Dei Lincei: Roma. Part 1 edited by G. Hoffmann, 1874; Part Il by R. J. H. Gottheil,
1908.

[94] Hassan Bar Bahlul (ed. R. Duval), Lexicon Syriacum auctore Hassano bar Bahlule: voces Syriacas
Graecasque cum glossis Syriacis et Arabicis complectens, 1888-1901, 3 Volumes, e Reipublica typographaeo:
Parisiis.

[95] J. A. Haywood, Arabic Lexicography: Its History, And Its Place In General History Of Lexicography,
1965, Second Edition, E. J. Brill: Leiden, see the chart facing p. 132.

[96] R. J. H. Gottheil (ed.), Bar ‘Ali (Isho‘) The Syriac-Arabic Glosses, op cit., p. 9; Hassan Bar Bahlul (ed. R.
Duval), Lexicon Syriacum auctore Hassano bar Bahlule: voces Syriacas Graecasque cum glossis Syriacis et
Arabicis complectens, Volume 1, p. 11.

[97] J. A. Haywood, Arabic Lexicography: Its History, And Its Place In General History Of Lexicography, op
cit., p. 122.

[98] ibid.

[99] For example, see R. Payne Smith's Thesaurus Syriacus, 1879, Tomus I, e typographeo Clarendoniano:
Oxonii, see the preface on pp. v-vi for details. For Luxenberg's use of these lexicons see Die syro-aramaische
Lesart des Koran: Ein Beitrag zur Entschliusselung der Koransprache, op cit., p. 8.

[100] R. Hoyland, "New Documentary Texts And The Early Islamic State", Bulletin Of The School Of Oriental
And African Studies, 2006, Volume 69, No. 3, pp. 410-411.




[101] F. Corriente, "On A Proposal For A "Syro-Aramaic" Reading Of The Qur'an", Collectanea Christiana
Orientalia, 2003, Volume I, pp. 309-310.

[102] M. Hamidullah, Sahifa Hammam bin Munabbih: The Earliest Extant Work On The Hadith, 1979,
Centre Cultural Islamique: Paris.

[103] ‘Abd al-Razzaq b. Hammam al-San‘ani (ed. Habib al-Rahman al-A‘zami), Al-Musannaf, 1972, 11
volumes, Beirut.

[104] H. Motzki, "The Musannaf Of ‘Abd al-Razzaq Al-San‘ani As A Source of Authentic Ahadith of The First
Century A.H.", Journal Of Near Eastern Studies, 1991, Volume 50, pp. 1-21; A detailed discussion of it is
available in Motzki's book: H. Motzki (trans. Marion H. Katz), The Origins Of Islamic Jurisprudence:
Meccan Figh Before The Classical Schools, 2002, Brill: Leiden, Boston, Kéln, see chapter II.

[105] For such questions see also Simon Hopkins' review of Luxenberg's Die syro-aramaische Lesart des
Koran: Ein Beitrag zur Entschlisselung der Koransprache in Jerusalem Studies In Arabic And Islam, 2003,
Volume 28, pp. 376-380. Offprint of this paper is available online.

http://lechemindroit.webs.com/

Traduit en mai 2008




