
AU NOM DE DIEU, LE CLEMENT, LE MISERICORDIEUX 

 
 

D'Alphonse Mingana à Christoph Luxenberg : Le Manuscrit arabe et le 

présumé origine Aramo-Syriaque du Coran 
 

Google traductionGoogle traductionGoogle traductionGoogle traduction (légèrement adaptée)  à partir du site::::    
    http://www.islamic-awareness.org/Quran/Text/Mss/vowel.html 
    

CRITIQUE DE LA THÉORIE DE L'EMPRUNT ARAMO-SYRIAQUE 

 

 

Introduction   
 

 Pour certains orientalistes, l'histoire traditionnelle de l'Islam telle qu’on la connait ne serait tout compte 
fait qu'une légende. Partant du principe que les sources musulmanes concernant l'étude historique de 
l’Islam sont très peu fiables (par manque d’objectivité). Alors que les sources non-musulmanes seraient 
beaucoup plus objectives.  

En ce qui concerne le Coran, ils considèrent qu’il n’y avait pas eu de révélation faite au Prophète 
Mohammed, par exclusion de la transcendance comme l'exige la méthode scient 

  
A titre d'exemple le Révérend Alphonse Mingana qui a entrepris une large étude critique du  Livre sacré des 
musulmans, ainsi que l’histoire de la genèse de l'alphabet arabe, il a pu formuler une hypothèse selon 
laquelle: le Coran serait d'origine non arabe, car très imprégné du Syriaque. "L’auteur" a intégré un 
ensemble de mots empruntés au Syriaque dans la lecture coranique et a donc provoqué -selon les 
orientalistes-une révolution linguistique dans la compréhension de la genèse du Coran ! (1).  
  
Mingana a fait un catalogue du présumé vocabulaire Syriaque dans le Coran et a soutenu la présence 
répandue du Christianisme Syriaque (en Arabie) et son rôle important dans les origines de l'Islam. Son 
travail, avec celui d'Arthur Jeffery " The Foreign Vocabulary Of The Qur'an" (2) ont donné l'élan pour une 
recherche supplémentaire sur le rapport entre le "Vocabulaire Étranger" du Coran et les circonstances 
historiques de son apparition. Récemment, le travail de Mingana a été ressuscité avec la publication de 
Christophe Luxenberg "Die syro-aramäische Lesart des Koran: Ein Beitrag zur Entschlüsselung der 
Koransprache" (3)  
  
 
En ce qui concerne la langue arabe, Mingana appelle à l’ignorer complètement. Il va même affirmer que les 
langues écrites à la Mecque et Médine devaient être le Syriaque ou l'hébreu : « Si tous les signes ne nous 
trompent pas, très peu de phrases sibyllines, le cas échéant, ont été écrites pendant la période du prophète. 
Le genre de vie qu’il a mené, et le caractère rudimentaire de la lecture et de l'écriture dans cette partie du 
monde, sont les témoins suffisants en faveur de ce point de vue. Notre ignorance de la langue arabe des 
premières périodes de son évolution est telle que nous ne pouvons pas même savoir avec certitude si elle 
avait sa propre forme écrite à la Mecque et à Médine. Si un genre d'écriture existait dans ces deux localités, il 
devrait être quelque chose, de très semblable à l’Estrangelo (c-à-d, Syriaque) ou à caractères hébreux » (4).  
 



 
Quant aux voyelles arabes, il écarte les avis d'auteurs arabes et leurs préfèrent les points de vues Araméens 
ainsi que ses propres spéculation. Il dit : « Le premier créateur des voyelles arabes reste inconnu. Les avis 
des auteurs arabes, sur ce point, sont sans valeur pour être cités… Si nous pouvons avancer notre 
propre opinion, nous pensons qu'un traité complet et systématique sur ces voyelles n'a été 
élaboré qu'à la dernière moitié du VIIIème siècle, et nous croyons qu'une telle tentative pourrait 
avoir été faite avec succès seulement sous l'influence de l'école de Baghdâd à ses débuts. D'une 
part, en dépit de l'insuffisance de preuve pour accepter une date plus rapprochée, nous n'avons pas de 
manuscrits ornés de voyelles qui peuvent confirmer qu’ils sont antérieures ; d'autre part, la dépendance de 
ces voyelles à ceux de l'Araméens nous oblige de trouver un centre où la culture de la langue Araméenne 
fleurissait, et ce centre est l'école de Baghdâd, qui était, comme nous l'avons déjà énoncé, sous la direction 
des disciples Nestoriens, et d'où un traité sur la grammaire de Syriaque a été écrit par le célèbre Ishaq Ibn 
Hunayn » (5). 
  
Il a également affirmé cela : « La base des voyelles arabes s’appuie sur les voyelles des Araméens. Les 
noms donnés à ces voyelles est une preuve irréfutable de la véracité de cette affirmation. Ainsi le 
"fath" correspond dans l'appellation et dans le bruit au "ftâha" Araméen " (6). 
  
Suivant d’une façon très proche la démarche de Mingana, Luxenberg prétend qu'avant l'apparition de la 
littérature arabe, la langue principale de l'écriture était le syro-araméen ou Syriaque. Ce qui le poussa de 
supposer que les origines de l'arabe littéraire et du Coran doivent être dans les communautés Araméenne et 
chrétiennes. Cette hypothèse prétend que la Mecque n'était pas une colonie arabe mais plutôt une colonie 
Araméenne et que les résidents de la Mecque ont parlé un mélange d’Aramo-arabe (7) (ou Arabo-araméen).  
 
Cette langue, apparemment non connue ou non comprise en dehors de la Mecque (?), est bientôt tombée 
dans l'oubli et aucune tradition fiable n'a existé pour prouver son existence (8). (Bien sûr c’est uniquement 
Luxenberg qui détient cette information et connaît son existence).  
 
Par conséquent, selon Luxenberg, les premiers Savants Musulmans, qui ont écrit un siècle et demi après le 
décès du prophète, étaient sous la fausse impression que le Coran a été écrit en arabe classique ; donc, il 
n'était pas surprenant qu'ils n'ont pas compris ce qu'ils lisaient (9). 
 
À cet égard, Luxenberg représente une coupure radicale par rapport aux théories précédentes, y compris 
celles de Jeffery et Mingana. Sous couvert des ces suppositions, Luxenberg commence sa quête pour trouver 
le « vrai » texte Coranique en utilisant ses propres méthodes graphiques et linguistiques.  
 
Ce sont ses prétentions pour le côté graphique de son analyse qui nous intéresse dans cet article.  
 
 
En affirmant que les documents arabes antérieurs manquent des points diacritiques et marqueurs des 
voyelles, Luxenberg a pris la liberté de changer les points diacritiques et les voyelles à volonté. Le travail de 
Luxenberg a eu une large publicité par les journaux New York Times, The Guardian et Newsweek. 
  
Son livre est-il réellement un travail scientifique débouchant vers d'autres horizons 
d'interprétation ou juste une autre tentative d'un coup médiatique ?  
 
Ceci nous a incités à évaluer la thèse de Luxenberg et à examiner les bases sur lesquelles elle se fonde. Dans 
cet article, nous voudrions examiner l'hypothèse de Mingana et de Luxenberg au sujet des origines de 
l’écriture arabe. Nous comparerons également l’écriture Arabe à l’écriture Syriaque ainsi que son 
développement. On démontrera que Mingana et Luxenberg s’étaient basés initialement sur des hypothèses 
erronées. 
 



 
2. Origines de l’écriture Arabe   
 
Comme cité précédemment, Mingana a prétendu l'inexistence d'un alphabet arabe au début de l'Islam. Il a 
même soutenu qu’à la Mecque et à Médine la langue écrite « aurait été » le Syriaque ou l’Hébreu. Quant à 
Luxenberg, il a supposé ce qui suit : « Quand le Coran a été composé, l'Arabe n'a pas encore existé comme 
langue écrite ; ainsi il m’a semblé évident qu'il était nécessaire de prendre en compte, surtout, l'Araméen, qui 
alors, entre le 4ème et le 7ème siècle, était non seulement la langue de communication écrite, mais 
également la lingua franca de cette région de l'Asie occidentale ».  
 
En ce qui concerne l'histoire de l'Arabe comme langue écrite, elle est mieux dépeinte par les 
inscriptions suivantes qui sont aussi bien préislamiques que postislamiques du 1er siècle et qui 
montrent le développement progressif de l’écriture Arabe. Les inscriptions ci-dessous prouvent 
que l’écriture Arabe avant l'arrivée de l'Islam a clairement eu un alphabet bien développé. 

 

 
 
Les Inscriptions de Raqush (Jaussen-Savignac 17): Les plus anciennes inscriptions Arabes Préislamiques 
(date 267)  
Healey et Smith l'ont accepté comme document arabe le plus ancien (10)  
 
Les Inscriptions Jabal Ramm: IVème siècle 
 Cette inscription est le deuxième plus vieux contenant écrit de l’alphabet arabe jusqu'ici découverte après 
l'inscription de Raqush. La grammaire en cette inscription est l'arabe classique (11)  
 
Inscription en Arabe Préislamique à Umm Al-Jimal.  
La grammaire dans cette inscription est l'arabe classique (12)  
 
L’inscription trilingue Préislamique de Zebed: Grec, Syriaque et Arabe daté à 512. 
C’est une inscription trilingue. L'arabe, bien que, ne traduit pas le grec mais énumère simplement six noms, 
qui ne sont pas tous sont mentionnés dans le Grec 
 
Inscription Préislamique Jabal Usays daté à 528.  
C'est la seule inscription arabe préislamique avec contenu historique 
 
Inscription préislamique de Harran daté à 568 
Une inscription bilingue Grec-Arabe de Harran, près de Damas, Syrie. (13)  
 
Inscription près de Médine : Début de l’Hégire année 4AH -01Inscription près de  
Médine : Début de l’Hégire année 4AH -02Inscription près de Médine : Début de l’Hégire année 4AH -03 



 
Ce sont des inscriptions du Mont Sal près de Médine. Elles sont datées à l’an 4 de l’hégire (14).  
 
L’écriture Kufi est très intéressante. Grohmann a comparé l’écriture à celle de manuscrits Coraniques en 
Kufi et il a conclu que la ressemblance est « très saisissante. » (15)  
 
Ces inscriptions détaillées ci-dessus fournissent la preuve suffisante d'un alphabet arabe articulé 
et elles sont bien suffisantes pour réfuter les suppositions spéculatives de Mingana et de 
Luxenberg. En outre, Bellamy présentant ses observations sur les inscriptions de Jabal Ramm, Umm al-
Jimal et Harran indique : « N'importe qui jette un coup d'œil à ces inscriptions et les compare à l'échantillon 
de Coran… discernera un nombre très élevé de caractères qui n'ont pas changés du tout, ou très peu, en 1600 
ans qui se sont écoulées depuis qu’elles ont été écrites »(16) .  
 
Nous devrions également préciser que Nabia Abbott a également réfuté les arguments de Mingana en 
utilisant le papyrus arabe le plus vieux qui soit connu PERF No. 558 provenant de l'Egypte. Si l'arabe était en 
effet si primitif dans sa patrie pendant l'arrivée de l'Islam, comme réclamé par Mingana, comment a-t-on pu 
rationaliser son utilisation si pratique en Egypte dans un délai très court et en une écriture cursive bien 
développée ? 

 
  
Abbott dit : « L'état de l'écriture arabe dans le temps de Mohammed est indiqué par PERF No. 558 (notre 
plaquette IV-V), un papyrus arabe du règne d’Omar daté de l’an 22 de l’Hégire avec une écriture assez bien 
développée qui a été rédigé dans la province éloignée de l’Égypte, où le Grec et le Copte étaient l'utilisation 
écrite de langues en général.  
 
Si l'arabe écrit était si primitif et rare dans sa propre patrie à l'heure de la mort de Mohamed, 
comment expliquons-nous son utilisation pratique en Égypte seulement une douzaine d’années 
après cet événement ? 
 
Encore, pour justifier le développement inachevé de l'orthographe, nous aurons raison de suspecter 
seulement l'exactitude orthographique des premières éditions du Coran mais pas la possibilité de son 
existence (orthographe).  
 
À cet égard il est intéressant de noter que nulle part dans les traditions de la transmission du Coran (à ses 
débuts) suggérant des soupçons à propos des difficultés orthographiques ou vocales ; plutôt c'est les 
différences dans les dialectes tribaux arabes et des différences provenant de l'utilisation de l'arabe par des 
étrangers qui semblent attirer l'attention. Les considérations antérieures nous mènent à croire que, si nous 
tenons compte de telles erreurs commune que les auteurs et les copistes sont amené à faire, les auteurs  



 
arabes du temps de Mohammed et de la période des premiers Califes étaient des scribes capables de produire 
une édition acceptable d'un Coran écrit en dépit du manque de toutes améliorations de l'arabe moderne 
»(17).  Luxenberg mentionne les inscriptions Arabes Préislamiques du livre de Grohmann dans "Arabische 
Paläographie" (18).  
Tirant des déductions de la forme de l'alpha
cursive syro-araméenne (c-à-d, Syriaque) aurait servi comme modèle à l’écriture arabe (19).
maintenant presque incroyable est que Luxenberg utilise "Arabische Paläographie" de 
source pour soutenir son argument que l’écriture syro
Grohmann dans son livre, était l'un des premiers Savants à réfuter les origines de l’écriture Arabe à partir 
du Syriaque (20).  

 T. Nöldeke était le premier à établir le lien entre le Nabatéen et l’écriture Arabe en 1865, qui a été plus tard 
confirmé par Grohmann contre la thèse Syriaque de J. Starcky. 
  
L'affiliation entre le Nabatéen et l’écriture Arabe est maintenant entièrement do
dit : « Le développement de l’écriture Nabatéenne aux 2nd, 3ème et 4ème siècle est habituellement vu 
comme une progression de forme dérivée du premier Araméen vers les formes à partir desquelles (cursif 
occidental) l’écriture proto-arabe s'est développée, bien que nous devrions tenir compte du point de vue de 
J. Starcky, basé en partie sur l'observation, que l’écriture Nabatéenne, à la différence du Syriaque et de 
l’Arabe, est essentiellement suspendu par une ligne supérieure, que
cherchée sous une forme Lahmide de l’écriture Syriaque. Ce point de vue a été reçu avec peu d’égards.
 
 L'origine Nabatéenne de l’écriture Arabe est presque universellement admis
  
Des conclusions semblables ont été également tirées par 
Beatrice Gruendler (24). On devrait également noter que les origines de l’écriture proto
voir avec l’écriture syro-araméenne de Luxenberg ; plutôt, c’est à partir de 
commencé.  
 
Ainsi l'hypothèse de Luxenberg, que l’écriture Syro
Arabe est d'une manière concluante réfutée. 

 

3. Signes diacritiques et de voyelles Arabes à partir du Syriaque 

arabes du temps de Mohammed et de la période des premiers Califes étaient des scribes capables de produire 
ceptable d'un Coran écrit en dépit du manque de toutes améliorations de l'arabe moderne 

Luxenberg mentionne les inscriptions Arabes Préislamiques du livre de Grohmann dans "Arabische 

Tirant des déductions de la forme de l'alphabet proto-arabe, il dit qu'il est sûr d'affirmer que l’écriture 
d, Syriaque) aurait servi comme modèle à l’écriture arabe (19).

maintenant presque incroyable est que Luxenberg utilise "Arabische Paläographie" de 
source pour soutenir son argument que l’écriture syro-araméenne a servi de modèle à l’écriture arabe.En fait, 

dans son livre, était l'un des premiers Savants à réfuter les origines de l’écriture Arabe à partir 

était le premier à établir le lien entre le Nabatéen et l’écriture Arabe en 1865, qui a été plus tard 
confirmé par Grohmann contre la thèse Syriaque de J. Starcky.  

L'affiliation entre le Nabatéen et l’écriture Arabe est maintenant entièrement documentée par 
Le développement de l’écriture Nabatéenne aux 2nd, 3ème et 4ème siècle est habituellement vu 

comme une progression de forme dérivée du premier Araméen vers les formes à partir desquelles (cursif 
arabe s'est développée, bien que nous devrions tenir compte du point de vue de 

J. Starcky, basé en partie sur l'observation, que l’écriture Nabatéenne, à la différence du Syriaque et de 
l’Arabe, est essentiellement suspendu par une ligne supérieure, que l'origine de l’écriture Arabe doit être 
cherchée sous une forme Lahmide de l’écriture Syriaque. Ce point de vue a été reçu avec peu d’égards.

L'origine Nabatéenne de l’écriture Arabe est presque universellement admis

s ont été également tirées par Nabia Abbott (22), 
(24). On devrait également noter que les origines de l’écriture proto

araméenne de Luxenberg ; plutôt, c’est à partir de l’écriture Nabatéenne qu’elle a 

Ainsi l'hypothèse de Luxenberg, que l’écriture Syro-araméenne a été le « modèle » pour l’écriture 
Arabe est d'une manière concluante réfutée.  

3. Signes diacritiques et de voyelles Arabes à partir du Syriaque ?  

 

arabes du temps de Mohammed et de la période des premiers Califes étaient des scribes capables de produire 
ceptable d'un Coran écrit en dépit du manque de toutes améliorations de l'arabe moderne 

Luxenberg mentionne les inscriptions Arabes Préislamiques du livre de Grohmann dans "Arabische 

arabe, il dit qu'il est sûr d'affirmer que l’écriture 
d, Syriaque) aurait servi comme modèle à l’écriture arabe (19). Ce qui devient 

maintenant presque incroyable est que Luxenberg utilise "Arabische Paläographie" de Grohmann comme 
araméenne a servi de modèle à l’écriture arabe.En fait, 

dans son livre, était l'un des premiers Savants à réfuter les origines de l’écriture Arabe à partir 

était le premier à établir le lien entre le Nabatéen et l’écriture Arabe en 1865, qui a été plus tard 

cumentée par J. Healey qui 
Le développement de l’écriture Nabatéenne aux 2nd, 3ème et 4ème siècle est habituellement vu 

comme une progression de forme dérivée du premier Araméen vers les formes à partir desquelles (cursif 
arabe s'est développée, bien que nous devrions tenir compte du point de vue de 

J. Starcky, basé en partie sur l'observation, que l’écriture Nabatéenne, à la différence du Syriaque et de 
l'origine de l’écriture Arabe doit être 

cherchée sous une forme Lahmide de l’écriture Syriaque. Ce point de vue a été reçu avec peu d’égards. 

L'origine Nabatéenne de l’écriture Arabe est presque universellement admis » (21).  

(22), Kees Versteegh (23) et 
(24). On devrait également noter que les origines de l’écriture proto-arabe n'a rien à 

l’écriture Nabatéenne qu’elle a 

araméenne a été le « modèle » pour l’écriture 

 

 



 

 

Les signes diacritiques aux débuts de l'Islam ont été nommés "nouqat" (points). Les points diacritiques 
différencient les graphèmes ou les lettres qui se partageant la même squelette tel que le ح du ج. Ceux-ci sont 
connus en tant que "nouqat al-i‘jām" et étaient bien connus aux Arabes avant même l’avènement de l'Islam. 
Les marques de voyelle ou "nouqat al-i‘rāb" (ou le tashkīl), qui peut prendre la forme de points ou 
d'inscriptions conventionnelles, ont été inventés par Abou Al Aswad Al-Douali (69H/688) comme nous 
allons le voir par la suite (25).  

Examinons maintenant cette question d'emprunt. 

3.1 Les Marques Diacritiques: Il a été supposé par des savants, avec une certaine réserve, que l’origine des 
marques diacritiques et des voyelles seait le Syriaque (26).  

Nous avons déjà vu l’avis de Mingana dans la note précédente (27). Luxenberg est d'avis que les points 

diacritiques tel que le ܕ (dolath) et le ܪ (rish) dans l’écriture Syriaque auraient pu avoir servi de base à 
l'alphabet arabe (28). Dans l'alphabet Syriaque, seulement deux caractères  

 

possèdent les points diacritiques : ܕ (dolath) et ܪ (rish). Par comparaison l'alphabet arabe contient un total 
de quinze caractères pointillés : ة, ن, ق, ف, غ, ظ, ض, ش, ز, ذ, خ ,ج, ث, ت, ب . Concevoir que les Arabes ont 
emprunté leurs nombreux points au Syriaque devient une hypothèse difficile à soutenir (29).  

 

D'ailleurs, nous avons des inscriptions préislamiques claires de l'utilisation des points diacritiques, par 
exemple, l'inscription de Raqush (année 267) a les points diacritiques sur les lettres د, le ش et le ر ; 
l’inscription de Jabal Ramm (4ème siècle) a les points diacritiques pour les lettres ج, le ي et le ن ; et une 
inscription curieuse de Sakakah contient des points liés aux lettres Arabes ب, au ت et au ن. A l’évènement de 
l'Islam, le papyrus PERF No. 558 (22H/642) montre de nombreux points diacritiques sur les lettres ج, le خ, le 
 .dans le papyrus bilingue P ن et le ق le ,ز Les points sont également clairs pour les lettres .ن et le ش le ,ز le ,ذ
Mich. 6714 (daté à 22-54H/642-674). 



 

 Il y a également des exemples de points diacritiques dans les inscriptions islamiques primitives, par 
exemple, une inscription de Wadi Sabil (46 H/666) avec un point en dessous de la lettre ب ; et une 
inscription près de Ta'if sur un barrage construit par le Calife Mouawiya (58 H/677) montre l'utilisation des 
points diacritiques pour les lettres ي, le ب, le ن, le ث, le خ, le ف et le ت.  

Etant donné le fait que toutes ces informations on été publiées avant que Luxenberg ait édité son livre, il est 
étonnant de le voir prétendre (citant Blachère) que la tradition islamique soit incapable d’indiquer 
exactement quand les points diacritiques ont été finalement "fixés", selon un processus qui a pris trois cents 
ans (30).  

Si nous prenons les preuves des inscriptions et du papyrus dont la datation précède le Coran d’Othman, nous 
constatons qu'il y a dix caractères pointillés (sur quinze) qui ont le même modèle de points utilisé 
aujourd'hui. Pas étonnant, que Gruendler un spécialiste en écriture Arabe, en utilisant les exemples des 
inscriptions, des papyrus et des pièces de monnaie de la période islamique primitive, déclare : « Le système 
diacritique avait accompli son développement dans la première moitié du premier siècle islamique, bien que 
des points (ou les traits) aient été employés sélectivement et sporadiquement (étant considéré plutôt 
comme clarification additionnelle que comme partie intégrale de l'alphabet) » (31).  

Nous savons déjà que l’origine de l’écriture Arabe et des points diacritiques n'a rien à voir avec l’écriture 
syro-araméenne de Luxenberg. En conséquence, il n'est pas étonnant que les points diacritiques auraient pu 
venir à l’écriture Arabe à partir de l’écriture Nabatéenne. Healey déclare: « ... nous pouvons penser que le 
concept des points diacritiques soit venu aux Arabes avec l’écriture Nabatéenne,… » (32).  

Il devient clair que la thèse de Luxenberg est déjà mise en défaut sur deux assertions, c-à-d, l'origine de 
l'alphabet arabe aussi bien que les points diacritiques pour différencier. Maintenant voyons comment il 
interprète la question des marques de voyelle.  

3.2 Marques de Voyelles   

Comme nous l'avons déjà vu, Mingana avait prétendu que l'origine des voyelles arabes est inconnue et que 
l'avis des auteurs Arabes est « sans valeur » pour être cité. Par contre, il a avancé ses propres « opinions »  en 
disant que l’origine des voyelles arabes est basée sur les voyelles Syriaques. La seule preuve offerte par 
Mingana était la similitude dans les noms des voyelles Syriaques et Arabes. Le "fatha" de l'arabe correspond 
dans l'appellation et dans le bruit au "ftâha" Araméen (33).  

 D’autre part, Luxenberg a introduit une autre dimension dans cette question des voyelles. Il prétend que le 
système Arabe des voyelles, a été établi après le modèle du système de vocalisation proto-syro-araméen, 
pour la désignation des courtes voyelles "a", "ou" et "i" par des points. Il a également supposé que l'addition 
des points pour les voyelles courtes à de divers endroits a été introduite pendant le règne d'Abd Al-Malik 
Ibn Marwan (685-705).  

Luxenberg applique sa technique  de tâtonnements "Test et Erreur" sur le "Sab’at Ahruf" = sept lettes du 
Coran et la relie aux sept signes des voyelles Syriaques, le système d'écriture développé par Jacob 
d'Edessa (décédé 708). Tabari (décédé 310H/923) mentionne également un récit qui indique qu'il y avait 
cinq lectures (c-à-d., khamsah ahruf) du Coran, que Luxenberg suggère correspondre aux cinq signes des 
voyelles Syriaques (34).  

 Le tronc commun dans les arguments de Mingana et de Luxenberg est leur usage de la spéculation par 
laquelle ils prétendent l’origine Syriaque des voyelles Arabes. En d'autres termes, le système de vocalisation 
Syriaque était déjà en place avant que les Arabes ne l'aient emprunté. Ils diffèrent seulement dans leur 
utilisation des sources. Mingana rejette l’avis des auteurs Arabes qu’il considère comme « sans valeur »  



 

tandis que Luxenberg est trop heureux d'embrasser l'opinion d'un auteur Arabe pour soutenir son 
hypothèse.  

Analysons d'abord le cas de Mingana. Son unique argument est que le "fatha" de l'Arabe correspond dans 
l'appellation et dans le bruit au "ftâha" Araméen. Jacob d'Edessa étant la première personne à présenter des 
voyelles en Syrie occidentale (35).  

Cependant, l'utilisation des noms des voyelles (syriaques) sont apparus au XIIIème siècle dans les écritures 
de Bar Hebraeus (décédé 1286). Il est supposé que Bar Hebraeus aurait suivi la terminologie qui avait été 
préalablement (et en partie) introduite par Jacob d'Edessa, en raison des sources syriaques tardives sur les 
origines de l'orthographe et de la grammaire Syriaque. Elias bar Sinaya (XIème siècle) (appelé aussi Elie de 
Nisibe) était peut-être la première personne à donner des noms aux voyelles en Syrie orientale (le schéma 1). 
En Syrie occidentale, les cinq voyelles, appelées "Voyelles Grecques" et selon des manuscrits datés sont 
apparues après 839 (36).  

  
Quant aux voyelles Arabes, Abou Al Aswad Al-Douali (décédé 69H/688) était le premier à les avoir 
inventés. Ibn Al-Nadim (Décédé 385H/995) a écrit dans son livre "Al-Fihrist" :  
 
« Abou Oubayda a relaté : Abou Al-Aswad a initié la grammaire d’Ali Ibn Abi Taleb (paix soit avec lui), mais il 
n'a révélé à personne ce qu'il avait appris d’Ali, jusqu'à ce que Ziad (le gouverneur de Bassorah de 45 à 53 H) 
l'ait nommé pour la composition d’un manuel pour servir de guide au peuple, de sorte qu'il puisse 
comprendre le livre d'Allah. Abou Al-Aswad a décliné cette tache, jusqu'à un jour où il a entendu un lecteur 
réciter « que Dieu désavoue les Idolâtres et son Prophète » (Coran 9:3, lisant Rasulihi, au lieu de Rasuluhu a 
donné un sens incorrect qui devait être « que Dieu et Son messager, désavouent les Idolâtres ». Alors il a dit, 
« je n'ai jamais supposé que l'état du peuple arriverait à ceci ! », ainsi il est revenu à Ziad et lui dit, « je ferai ce 
que l'Emir a commandé. Trouve-moi un scribe qui soit intelligent et obéissant à ce que je lui dis.  
 
« Ils lui ont apporté donc, un scribe de la tribu Abd Al-Kays, mais Abou Al-Aswad n'en a pas été satisfait. 
Alors ils lui ont procuré un autre scribe au sujet duquel Abbas Al-Moubarrad a dit, « je le considère pour être 
l'un de ceux qui sont très intelligents ». Ainsi Abou Al-Aswad a indiqué au scribe « si vous voyez que 
j'ouvre ma bouche en prononçant une lettre, placez un point dessus. Si je ferme ma bouche 
(faisant le son OU), placez un point devant la lettre, et si je fende mes lèvres, mettez un point 
double. « Ainsi a été conçu le système d'inscription d'Abou Al-Aswad ». (38) 
 
Cependant, c'est la version Arabe Originale qui détaille le système des points et qui nous intéresse ici. Abou 
Amr Al-Dani indique : « Mohamed Ibn Yazid Al-Moubarrid a dit : Quand Abou Al-Aswad Al-Douali a 
formalisé la grammaire, il a dit : « Cherchez-moi un homme habile à prendre des notes ». Nous avons 
recherché tel homme, et nous n’avons trouvé personne, excepté dans (la tribu de) Abd Al-Qays. Abou Al-
Aswad lui a indiqué : « Quand tu me vois prononcer une lettre, en réunissant mes lèvres (fa-dhammatu), 
mets un point avant la lettre ; si je réunis mes lèvres (fa-dhammatu) avec une nasalisation,  
 
 
mets deux points avant cette lettre. Si j'abaisse mes lèvres (kasratu), mets un point sous la lettre ; si j'abaisse 
mes lèvres (kasratu) avec nasalisation, mets deux points sous cette lettre. Si tu me vois ouvrir mes lèvres 
(fathatu), mets un point au-dessus de la lettre ; si j'ouvre mes lèvres (fathatu) avec nasalisation, mets deux 
points au-dessus de cette lettre ». Abou Al-Abbas (Al-Moubarrid) a indiqué : Par conséquent le pointillage au 
Bassorah demeure en Abd Al-Qays jusqu'aujourd’hui » (39).  
 
 
 



 
Nous voyons dans ce qui a précédé qu’Abou Al-Aswad Al-Dauali (décédé 69H/688) était l'inventeur de la 
notation des point des trois voyelles et le nounation (attanwin) que le nom des voyelles (Fatha, Dhamma 
et Kasra) sont issues de leurs articulations. Ainsi ce premier travail de grammaire arabe était une tentative 
de décrire la structure de la langue et une réalisation précise des valeurs phonétiques des voyelles courtes. 
Abou Al-Aswad Al-Douali était l'inventeur des voyelles aussi bien que leurs noms liés à leurs articulations. En 
outre, l'arrangement de la vocalisation d'Abou Al-Aswad est également constaté dans certains manuscrits 
coraniques du 1er et 2nd siècle de l’hégire.  
 
Ainsi la revendication de Mingana que la base des voyelles arabes est basée sur les voyelles des 
Araméens devient insoutenable. D'ailleurs, nous avons déjà vu que le nom "ftâha" n'a pas rejoint la 
phraséologie syrienne jusqu'autour du milieu du 9ème siècle ; plus de 150 ans après la mort d'Abou Al-
Aswad Al-Douali !. En outre, il n'y a aucune appellation correspondante dans le Syriaque pour la Dhamma 
et la Kasra du système arabe des voyelles. Par conséquent l'utilisation de Mingana du "ftâha", juste une 
simple voyelle du Syriaque, pour réclamer que les Arabes ont emprunté leurs voyelles aux Syriens, est plutôt 
grossier et infondé. 
 
De même, selon Luxenberg, la conception des voyelles courtes "a", "ou" et "i" par des points, a été après le 
modèle du système de vocalisation proto-syro-araméen et qu’elles sont apparues pour la première fois sous 
le règne d’Abd Al-Malik Ibn Marwan n’est pas solide du tout. Dans le cas du Syriaque, la période du 3ème au 
début du 7ème siècle (c.-à-d., jusqu'à l’avènement de l'Islam) est marquée par une utilisation presque 
exclusive du point diacritique. Seulement vers la fin de cette période qu’à commencé à apparaître les signes 
qui ont dénoté les voyelles "e" et "a" ; avant ce développement, aucun signe spécifique n'a été utilisé pour les 
diverses voyelles (40). 
 
Dans le Syriaque, un point est placé soit au dessus, soit en dessous de la ligne pour servir en même temps un 
double objectif. Il est employé d’une part pour différencier entre l’utilisation de "y", "w"," ' " et "h" comme 
voyelles et comme consonnes et d’autre part pour différencier entre les homographes. En ce qui concerne le 
second cas, un point peut également différencier les homographes d’une voyelle qui a deux phonèmes en 
contraste : un point au dessus dénote un homographe qui a une voyelle du groupe "a" en tant que phonème 
distinctif, alors qu'un point en dessous (ou l'absence de tout point) dénote un homographe qui a un 
phonème du groupe "i" ou "ou" (41).  
 
Ceci est hors contexte avec la thèse de Luxenberg qui suggère que le système de vocalisation syro-araméen a 
été employé comme modèle pour la conception des voyelles courtes "a", "ou" et "i" dans l’écriture Arabe. Le 
système des points dans l’écriture Syriaque était clairement insatisfaisant et eu comme conséquence 
l'évolution de deux systèmes de vocalisation, l'oriental (ou Nestorien) et l'occidental (ou Jacobite) comme 
indiqué dans la figure précédente.  
 
Comme Mingana, Luxenberg n'a pas prêté attention au fait que les besoins des vocalisations de l'Arabe et du 
Syriaque sont fondamentalement différents. Les systèmes de vocalisation Syriaques et Arabes ont dû faire 
face aux difficultés résultant de la nature bivalente de certaines lettres qui sont à la fois des consonnes (ou 
semi-vocales) et des rétroflexes.  
 
La nécessité de différencier entre les anciennes et les nouvelles voyelles a bien existé aussi bien en Arabe 
qu’en Syriaque ; il était, cependant, plus délicat dans le dernier cas, c.-à-d., le Syriaque. En Arabe la situation 
est plutôt simple, puisque les lettres و, ي  et ء (c.-à-d., w, y et ') servent comme des voyelles, en règle générale, 
seulement quand ils n'ont aucun signe de vocalisation. Pour le Syriaque, la différentiation entre les deux 
genres en question n'a pas pu être basée sur un tel principe automatique. Par conséquent, le Syriaque, à la 
différence de l'Arabe, a dû développer d'autres méthodes pour réaliser la différentiation de la voyelle et de la 
notation consonante (42). Donc, il n'est pas étonnant de constater que la notation Arabe des voyelles a pris 
un itinéraire complètement différent du celui du Syriaque. 



 
 " Cependant, le parcours que la notation des voyelles Arabes finalement pris, diffère considérablement de 
celui de l'araméen et de l'hébreu. Parmi les langues sémitiques qui se servent des signes de vocalisation, 
l'arabe est le seul à indiquer dans son orthographe, tous les phonèmes des voyelles longues mais aucun des 
voyelles courtes. Ainsi l'arabe a établit une opposition cohérente et nette entre sa notation interne et 
externe des voyelles qui est, entre les valeurs de ses voyelles et ceux des signes de vocalisation respectifs…. 
cette opposition dans l'inscription est corrélée avec une caractéristique structurale de la langue - l'opposition 
quantitative des phonèmes des voyelles " (43).  
 
Il n'est pas surprenant que l'arrangement des points adopté par Abou Al-Aswad Al-Douali était 
fondamentalement différent de celui du Syriaque. L'arrangement d'Abou Al-Aswad a démarqué les voyelles 
courtes ("a", "ou" et "i") et la nounation "Attanwin" ("an", "oun" et "in") ; comme prévu, aucune longue voyelle 
("a:", "ou:" et "i:") n’a été abordée puisque l'orthographe arabe tient compte de cela. En contraste, sous sa 
forme la plus complète, le système syrien a des signes pour "a", "a:", "e", "e:", "i", "o" et "ou". D’autre part, le 
système syrien occidental, a des signes pour "a", " å ", "e", "i" et "ou".Maintenant, notre attention est attirée 
par une autre question soulevée par Luxenberg. Premièrement, il présente deux Hadiths qui traitent les 
différences de la lecture entre les compagnons et leur résolution par le prophète. Ces récits se rattachent à la 
révélation du Coran dans le "sab‘at ahruf” ou sept modes (44).  
 
Ceci est représenté par Luxenberg comme la nature indéterminée du texte consonantal du Coran. Il argue 
également, que ce sont des histoires postérieures qui reflètent ce qui devait avoir été un souvenir faible de 
l'imprécision de l'alphabet Arabe et par conséquent de la lecture du texte, que les premiers savants ont 
interprété comme "sab‘at ahruf”(7 modes). Deuxièmement, en utilisant sa méthodologie heuristique, 
Luxenberg déduit que le "sab‘at ahruf” du Coran relatés par le prophète sont reliés aux sept signes des 
voyelles Syriaques, le système d'écriture développé par Jacob d'Edessa. En outre, il évoque un Hadith cité par 
Tabari qui dit qu'il y avait cinq lectures (c.-à-d., khamsah ahruf) du Coran, dont il suggère qu’ils 
correspondent aux cinq signes des voyelles des Syriens occidentaux. 
 
L'analyse de l'authenticité et de la chronologie du Hadith de la révélation du Coran "sab‘at ahruf” qui nous 
indiquera alors si le hadith est récent ou ancien (par rapport au décès du Prophète).  
 
Si nous traçons " le faisceau de l'Isnad" (c-à-d., la chaîne de transmission) du hadith d’Oubay Ibn Kaab 
(comme mentionné par Luxenberg), nous devrions pouvoir tirer quelques conclusions au sujet des origines 
de cette tradition de la révélation du Coran dans le "sab‘at ahruf”. (Voir la note originale en Anglais : 
http://www.islamic-awareness.org/Quran/Text/Mss/vowel.html) 
 
Si nous comparons la datation de ce Hadith avec le résultat de la méthodologie heuristique de Luxenberg 
proposant que le "sab‘at ahruf" est relié aux sept signes des voyelles Syriaque, le système d'écriture 
développé par Jacob d'Edessa (décédé 708), nous constatons que la liaison entre le "sab‘at ahruf" et les sept 
voyelles Syriaques est évidemment fausse. Qu'est-ce que la récitation d'un livre dans sept modes a à faire 
avec les sept voyelles Syriaues? Rien.  
 
En outre, l'arrangement des voyelles par Jacob d'Edessa n'a eu aucune notoriété parmi les Syriens 
occidentaux et il est resté inutilisé jusqu'à Bar Hebraeus (décédé 1286).  
 
«  Les sons précis des voyelles dans l'arrangement de Jacob a cependant continué d’être inutilisé 
dans l’écriture des Syriens occidentaux. Ses innovations, comme il avait lui-même prévu, n'ont 
pas été acceptées dans l'alphabet conventionnel. Ils n’ont apparu en aucun manuscrit, excepté ceux de 
son propre grammaire, et ils sont restés ignorés jusqu'à la période de Bar Hebraeus. Pourquoi 
l'expérience de Jacob n’a jamais été plus qu’un courageux intervalle ? Nous ne pouvons que seulement 
supposer. Peut-être le conservatisme Syrien s'est rebellé contre l’altération de la forme traditionnelle du 
texte biblique, qui était la base même de toute la littérature, pareil à toute activité théologique en Syriaque.  



 
Peut-être le nouveau système aurait perturbé trop violemment la structure fondamentale des formes 
basiques verbales et nominales…. » (51)  
 
Sommes-nous censés accepter qu’un arrangement de voyelles qui n'a pas même gagné de 
notoriété en Syrie occidentale au temps (même de son inventeur) de Jacob pourrait avoir 
influencé la tradition de la révélation du Coran dans le "sab‘at ahruf" ? En analysant l’ensemble 
des preuves disponibles, la réponse est clairement non ! 
 
Il serait utile de mentionner aussi que l'arrangement d’Abou Al-Aswad a été transmis par Yahya Ibn Ya’mar 
(décédé 90H/708), Nasr Ibn ‘Asim Al-Laythi (décédé 100H/718) et Maymoun Al-Aqran. C'était Al-Khalil Ibn 
Ahmad Al-Farahidi (décédé 170H/786) qui a finalement remplacé le modèle des points avec des formes 
spécifiques pour les trois voyelles courtes ; un petit و pour la voyelle "ou", un petit ا pour la voyelle "a", et une 
petite partie de ي pour la voyelle "i. Il a également changé le signe du "shadda", en utilisant un petit س. 
L’arrangement d’Al-Khalil a obtenu rapidement une grande popularité comme le mentionne Versteegh : « La 
réforme d’Al-Khalil, le système d'orthographe arabe a été presque accompli et, indépendamment de très peu 
signes additionnels, il est demeuré depuis, essentiellement le même » (52) 
 
 Comme nous l’avons observé, la standardisation du système de vocalisation en Syrie occidentale et orientale 
était moins rapide que celui de l'arabe.  
 
3.3 Les Points dans les premiers manuscrits Coraniques 

 

   
       William J. Trezise Collection of Arabic Calligraphy 

  
)C0723: Islamic Manuscripts, 3rd series, no.472   (  

 
Voir aussi le manuscrit de Sana'a : Codex Ṣanā DAM 01-27.1 – A Qur'ānic Manuscript From Mid-1st 
Century Of Hijra  
 
 
Puisque les marques diacritiques étaient déjà fixées avant la première moitié du premier siècle de l’Hégire et 
les signes des voyelles ont été inventées un peu plus tard par Abou Al-Aswad Al-Douali, il ne serait pas 
étonnant de constater que les musulmans employaient déjà les manuscrits pointillés vers la fin du premier 
siècle de l’Hégire. Abou Amr Al-Dani a rapporté deux récits qui jettent de la lumière sur ce fait. 
 
 



 
« Il nous a était à relaté qu'Ibn Sirine a possédé un Mushaf (livre de Coran) qui a été pointillé par 
Yahya Ibn Y’amor (décédé 90H/708). Et Yahya était le premier à avoir mis les points. Ces trois personnes 
sont parmi les successeurs éminents de Bassora... » (53). Le second récit, dit :  
« Khalaf Ibn Ibrahim a dit : Ahmad Al-Makki m'a indiqué : Al-Qasim m'a indiqué : Abd Al-Rahman Ibn Mahdi 
m'a indiqué de Hammad Ibn. Zayd ; de Khalid al-Hadda': J'avais l'habitude de suivre un Mushaf (livre 
de Coran) d'Ibn Sirine qui a été pointillé » (54)  
Il serait utile d’ajouter, qu’au début, chaque centre (culturel) semble avoir pratiqué une convention 
légèrement différente. Par exemple, Ibn Oshta signale que le Mushaf d’Isma’il Al-Qust (100-170H/718-786), 
l'Imam de la Mecque porte un arrangement de points différent (en comparaison) avec celui employé par les 
Irakiens (55).  
 
Les Savants de Sanaa ont suivi encore un autre modèle (56). Cependant, à la fin du premier siècle, la 
convention de Bassorah est devenue si populaire que même les Savants de la Médine l'ont adoptée (57). 
 
Ce n’est pas étonnant donc de voir que certains manuscrits Coraniques du 1er et 2nd siècle de l’Hégire 
montrant la preuve de l’utilisation du modèle de voyelles instauré par Abou Al-Aswad Al-Douali. La 
fréquence des points diacritiques et des signes des voyelles est variable (dans les textes) et même dans des 
manuscrits écrits totalement avec des voyelles on peut trouver des textes dans lesquels les points 
diacritiques ont été omis 
  
4. La couverture du livre 
 

 
Le livre de Luxenberg devrait-il être jugé par sa couverture ? 

 
 
Il est étrange qu'un livre qui revendique le titre « La lecture syro-araméenne du Coran – Une contribution au 
déchiffrement du langage Coranique » « Die syro-aramäische Lesart des Koran: Ein Beitrag zur 
Entschlüsselung der Koransprache » (The Syro-Aramaic Reading of the Qur'an - A Contribution to the 
Deciphering of Qur'anic Language) ait une page de couverture qui n’est pas proportionné à son titre. On 
s’attendait à ce que l'auteur aurait présenté une preuve importante sous forme de manuscrit, ou une 
inscription pour montrer l'évidence de la lecture syro-araméenne du Coran.  
 



  
Une telle preuve sur la page de couverture du livre aurait convenablement assorti le titre provocateur.  
  
Cependant, à notre surprise la page de couverture est assortie d’un manuscrit du Coran du 1er siècle 
de l’Hégire nommé MS. Arabe 328a provenant de la Bibliothèque Nationale de Paris (58). Une 
photocopie de ce manuscrit a été éditée par Déroche et Noseda en 1998 (59). Ce manuscrit est transcrit dans 
une écriture Hijazi, sans les voyelles et avec quelques rares points diacritiques (60).  
  
Encore et en plus, discréditant la thèse de Luxenberg, une étude récente sur ce manuscrit Hijazi a conclu 
qu’il avait été écrit dans le qira'at (lecture) d’Ibn `Amir (décédé 118H/736), une des lectures qui sera plus 
tard considérée de manière indiscutable comme "Moutawatira" par Ibn Moujahid (décédé 324H/926) (61).  
 
Quoiqu'il n'y a aucune marque de voyelle et quelques rares marques diacritiques dans le manuscrit MS Arabe 
328(a), le texte met en relief clairement les consonnes et, dans une série de fragments aussi étendus que ce 
dernier, il y a, heureusement, assez de variantes pour permettre la détermination précise de la lecture.  
  
Un autre manuscrit relatif au MS Arabe 328(a) est le MS Or. 2165 de la Bibliothèque Britannique de 
Londres. Tous les deux manquent de voyelles. À la différence du MS Arabe 328(a), dans le MS Or. 2165, les 
consonnes sont fréquemment différenciées par des tirets, ainsi, ils permettent l'identification de plus de 
variantes là où la forme de la consonne est désignée d'une manière différente. L'étude de Dutton a prouvé 
que ce manuscrit est remarquablement semblable au manuscrit du 1er siècle MS Arabe 328a de la 
Bibliothèque Nationale de Paris, et qu’il a été écrit aussi dans le qira'at (lecture) d’Ibn `Amir (62).  
  
Se Basant sur la similitude entre le MS Arabe 328a et MS Or. 2165, il suggère de re-dater ce manuscrit au 
temps juste avant le Calife Omeyade Walid (régné 86-96H), c-à-d, au cours de la période 30-85 de l’Hégire 
avec la certitude sur la date de la fin de période.  
  
D'autres manuscrits remontant jusqu'au 3ème siècle de l’Hégire, montrent l'évidence des qira'at (lectures) 
tels que le KFQ93 (63) (2ème siècle de l’Hégire), KFQ28 (64) (3ème siècle de l’Hégire), KFQ19 (65) (3ème 
siècle de l’Hégire) et KFQ16 (66) (3ème/4ème siècle de l’Hégire) ; ils appartiennent tous à la Collection d'art 
islamique de Nasser David Khalili, Londres, Royaume-Uni. Nous devrions également mentionner l’intérêt de 
Sibawayhi (décédé 170-180H) pour les qira'at, qu’elle soit attribuée à une autorité, ou purement 
hypothétique. Cet intérêt ne s’oppose pas au respect de Sibawayhi pour le texte coranique déjà établi. A 
partir de son étude des lectures du Coran dans "Kitab" de Sibawayhi, Brockett a conclut :  
  
« Tandis que cette première période était bien plus exempte de la tradition et encore moins systématisée, 
elle était néanmoins une période dans laquelle le texte du Coran a été fermement placé dans des limites très 
étroites » (67).  
  
Selon Luxenberg, l'alphabet Arabe utilisé dans le Coran a commencé en tant qu’un certain genre de 
sténographie, un dispositif mnémonique non prévu comme solution aux sons vocaux de la langue.  
 
Il conclut alors que la transmission du texte de Mohammed (s) n'était pas probablement une transmission 
orale par mémoire, contrairement aux affirmations de la tradition islamique (68).  
  
Supposant que c'est vrai, alors comment on explique-t-il l'évidence des qira'at dans les manuscrits 
Coraniques, juste du premier siècle de l’Hégire ? Pour que la théorie de Luxenberg soit valide, le Coran doit 
être deux choses différentes à la fois: d'une part, un document du 7ème siècle paléographiquement congelé 
qui représente le travail de Mohammed (s), et d’autre part, un texte altéré qui a été plus tard modifié par les 
savants Musulmans qui n’ont rien compris de son contenu. Il ne peut pas être les deux cas à la fois.  
  
 



 
D'ailleurs, nous avons déjà vu que les Musulmans, au premier siècle de l’Hégire ont développés les signes 
diacritiques ainsi que les voyelles pour assurer la transmission correcte du Coran aussi bien en écrit qu’en 
orale. 
En outre, l'étude de Whelan à propos des inscriptions coraniques sur le Dôme du Rocher (à Jérusalem), des 
sources littéraires mentionnant les inscriptions coraniques dans la mosquée du prophète (s) à Médine et 
aussi de la présence des copistes professionnels du Coran, a déjà démontré l'évidence de la consignation 
écrite du Coran au 7ème siècle ou au premier siècle de l’Hégire (69).  
A partir de ces faits, la supposition de Luxenberg concernant l’instabilité du texte Coranique durant les deux 
premiers siècles de l’Hégire devient insoutenable.  
 
5. Maintenant l'évidence ! 
 
La thèse fondamentale du livre de Luxenberg, et que le Coran a été écrit dans une langue hybride Arabo-
Araméenne avec des emprunts aux écritures saintes chrétiennes transcrites en Araméen (des exemples 
doivent être donnés à partir du Coran afin de supporter cette thèse).  
 
L'argument est essentiellement circulaire. Afin de soutenir sa grande idée que le Coran est un document 
Arabo-Araméen copié sur des textes Araméens chrétiens, il a ignoré ce qui ne devait pas être adaptable à 
cette idée. Ceci a eu comme conséquence de le pousser à prétendre le contraire des affirmations bien établies 
tels que l’écriture syro-araméenne a servi de modèle à l’écriture Arabe et que le système des voyelles et des 
points diacritiques Arabes sont basés sur le modèle Syro-araméen.  
 
Pour faire avancer ses grandes idées à propos du Coran, Luxenberg a supposé que la Mecque n'était pas une 
colonie Arabe mais une colonie Araméenne et que les résidants de la Mecque ont parlé un « l'aramäische-
arabische Mischsprache », un mélange Arabo-araméen. Il a également prétendu que juste avant l'arrivée de 
l'Islam, l'araméen était non seulement la langue écrite de communication, mais également la lingua franca de 
cette région de l'Asie occidentale.  
Au contraire, l'arabe était beaucoup plus répandu, dans le Moyen-Orient avant l'Islam, contrairement à l’idée 
qu’avance Luxenberg et nous avons suffisamment de preuves sous forme d'inscriptions (figure 3). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 
  
Figure 3 : Répartition géographique du Syriaque préislamique, du Nabatéen et des inscriptions arabes 
(70). Chaque point coloré représente le lieu d’existence des inscriptions sans tenir compte de leurs 
nombres. Par exemple, en Petra (Nabatéen) et Edesse (Syriaque) et leurs abords, des centaines 
d’inscriptions ont été découverts. Elles sont toutes représentées par un point coloré simple dans la figure 
ci-dessus. 
 
La diffusion géographique des inscriptions arabes préislamiques s'étendent du Zebed au cœur même du pays 
de la langue Syriaque dans le Nord à Mada'in Saleh au Sud et d'Abou Darag (Egypte) à l'Ouest à enfin 
Sakakah à l'Est.  
 
L’Araméen syrien ou le Syriaque était la langue, que Luxenberg a indiquée comme étant celle avec laquelle le 
Coran a été partiellement écrit. La concentration des inscriptions préislamiques Syriaques sont confinées 
dans la région d'Edesse de l’actuelle Turquie. Le Syriaque est certainement très loin de la région du Hedjaz et 
en particulier de la Mecque ! Les inscriptions préislamiques Syriaques au sud de Damas sont presque 
inexistantes (une exception étant au Jabal Usays, au sud-est de Damas), excepté ceux écrits par des 
voyageurs ou des pèlerins (71).  
 
A la fin du VIème siècle, l’écriture Araméenne n'était pas aussi répandue que l’avait prétendu Luxenberg. Le 
Grec l'avait surplombé dans beaucoup de secteurs comme lingua franca principale au Moyen-Orient (72). La 
conquête du Proche-Orient par Alexandre le Grand a ouvert la voie à la langue et à la culture Grecque, la 
pénétration de l’hellénisme dans toutes les villes et à la campagne était irréversible. Avant l’avènement de 
l'Islam, le Grec est déjà devenu la langue prédominante de l'Asie occidentale. Bowersock précise ce qui suit :  
 
 
 



 
« ... l'impact puissant de la culture Grecque peut être constaté partout quelques siècles plus tard dans la 
province impériale romaine de la Syrie. La ville des caravanes Palmyre était complètement bilingue… Mais 
dans les villages et les régions rurales de la Syrie centrale et méridionale, le Grec peut être de nouveau vu 
comme la langue locale de vénération, unissant les adorateurs des cryptes et des lieux saints qui s'étendent 
partout. Quoi que mal estimées, en général, les inscriptions grecques sont plus fréquentes dans la 
campagne de la Syrie antique que le Syriaque… A la veille de l'Islam, l’hellénisme a continué 
d’être une force puissante. Les Chrétiens qui pratiquaient le Grec, ne sont jamais parvenus à s’en 
séparer, et les Chrétiens parlant le Syriaque ont découvert qu'ils ne pourraient pas exister sans 
l'incorporer dans leur littérature et langue »(73) 
 
 C'est évident à l’examen des preuves, particulièrement les inscriptions grecques, où environ 90% des 
inscriptions du VIème siècle dans le Proche Orient sont en Grec (74). Le Syro-Araméen ou Syriaque, la 
langue dont Luxenberg indique que le Coran avait été partiellement écrit avec, a été principalement parlée 
dans la région d'Edesse au sud de la Turquie actuelle, loin de la région du Hedjaz et en particulier de la 
Mecque.  
 
Les zones ombragées sur la carte n=° 4 montrent approximativement les régions où l'écriture Araméenne a 
été fleurissante durant la période allant de 900 AJC jusqu’à la conquête Arabe et les zones où les Syro-
araméens (c.-à-d., ceux qui parlent le Syriaque) sont connus avec certitude pour avoir conquis cet espace 
durant cette période (75).  
 
La carte a été établie par des références externes à l’Araméen et aux noms distinctifs Araméens et religieux. 
On remarque bien qu'il y a une différence entre les deux modèles. Dans de vastes régions où l'écriture 
Araméenne a été employée, il est clair que les populations indigènes n'étaient pas des Araméens. Les Perses 
et le Parthes sont l'exemple le plus clair ainsi que les souverains indiens qui ont également utilisés l’écriture 
Araméenne. 

 
Carte n=° 4 : Répartition géographique de l'écriture Araméenne et des Araméens (qui parlent le Syriaque) 
(76)  



 
En comparant les cartes 3 et 4 nous constatons encore que la plupart de ceux qui parlent le Syriaque (c.-à-d., 
Araméens) ont été confinés entre les fleuves d'Euphrate et du Tigre et à l'ouest de l'Euphrate ; se 
prolongeant au-delà des frontières de l’actuel Turquie et de la Syrie. Bien que les cartes 3 et 4 aient été 
établies en utilisant des sources différentes, ils correspondent très bien et fournissent de ce fait une 
évidence corroborative. 
  
Les plus proches des inscriptions arabes en termes de géographie sont les inscriptions Nabatéennes et cette 
proximité rend l'hypothèse de Luxenberg à propos de la lecture Syro-araméenne du Coran insoutenable 
comme nous verrons par la suite. Au fait, les Nabatéens étaient des Arabes qui parlaient un dialecte non-
araméen de l’Arabie du nord qui s’apparente à l'arabe classique (77). 
 
Le Nabatéen était une « Schriftsprache » langue écrite efficace, c.-à-d., la langue des inscriptions. Les 
premières inscriptions arabes telles que ‘En ‘Avdat inscription (daté 125) et l'inscription de Namarah (daté 
328) ont été écrites en Nabatéen mais dans la langue arabe. L'inscription de Raqush (daté 267) était un texte 
arabe avec présence d’archaïsmes en caractères Araméens.  
 
Ceci prouve que les Arabes étaient familiers à l’écriture d’origine Araméenne. La caractéristique distinctive 
du Nabatéen en comparaison aux autres dialectes écrits en Araméen est sa teinte arabe ou, pour être plus 
précis, son assortiment avec une langue Arabe, reliée d'une manière quelconque à ce qui deviendra l'Arabe 
classique (78). Healey a noté aussi que certaines anciennes inscriptions Nabatéennes, bien que non datées, 
pourraient être en arabe et que certains des milliers des graffitis Nabatéens pourraient être aussi en arabe 
(79).  
 
 
L'écriture Araméenne avait été très importante au Hedjaz dès le 4ème/5ème siècle avant Jésus Christ 
comme on peut le constater par une stèle écrite en Araméen à Tayma, au nord de l’Arabie Saoudite (80). 
Ainsi, il est étonnant qu'il n'y ait pas un certain nombre de mots Araméen dans le dialecte Arabe du Hedjaz, 
et que cela ne forme pas une langue mélangée.  
 
La majeure partie, si ce n’est pas le tout, du contexte socio-historique des origines de l'Islam peuvent être 
expliqués en considérant l’environnement Nabatéen. Au Hedjaz, nous avons principalement des inscriptions 
Nabatéennes, et ceux-ci ne semblent pas être chrétiennes du tout dans leur contenu (81). 
Les idoles adorés par les Nabatéens des dieux et des déesses tels que Doushara, Allat, Al-`Ozza, Manat, 
Hobal, et autres ont été également, en grande partie, adorés par des tribus Arabe telles que Qoraysh au 
Hedjaz comme mentionné dans le Coran et dans les sources littéraires islamiques (82).  
Un milieu chrétien Syro-Araméen aurait des difficultés à expliquer ce contexte socio-historique. Les origines 
Nabatéennes de l’écriture Arabe renforce davantage le cas de l’environnement Nabatéen. 
 
6. Le Syriaque aux premiers siècles islamiques 
 
Mingana et Luxenberg ont prétendu que puisque Mohammed (s) (ou les premiers scribes ?) a puisé dans le 
Syriaque qui a fourni les exemplaires littéraires dont la grammaire et le vocabulaire Syriaques devraient être 
employés pour interpréter le Coran. Ceci vient de leur hypothèse, affirmée ouvertement ou tacitement, que 
le Syriaque contrairement à l'Arabe était plus ancien et par conséquent avait stabilisé son orthographe, sa 
lexicographie et son grammaire. Selon Mingana :  
  
« Car comme nous croyons que le Coran est le premier livre arabe, son auteur a dû faire face à 
d'immenses difficultés. Il a dû adapter de nouveaux mots et de nouvelles expressions pour des 
idées originales, dans une langue qui n'a pas encore été fixée par aucune grammaire ou 
lexicographie… ainsi l'auteur du Coran a montré des idiosyncrasies stylistiques qui ont marqué son travail 
comme étant légèrement différent de l'arabe classique connu de nous à partir du huitième siècle ;  



 
 
son style souffre des incapacités qui caractérisent toujours une première tentative dans une 
nouvelle langue littéraire qui est sous l'influence d'une littérature plus ancienne et plus fixe. 
Cette littérature plus ancienne et plus fixe est, selon notre jugement, assurément le Syriaque plus 
que tout autre » (83).  
  
Il est vrai que le Coran présente certaines caractéristiques stylistiques non déjà vues dans la poésie 
préislamique. Cependant, prétendre que cela est différent de l'Arabe classique du huitième siècle est 
problématique.  
  
D'autre part, "l’Aramäische-arabische Mischsprache" de Luxenberg est un concept mal défini et ceci lui a 
donné une excuse pour prétendre que ni les règles normales de l'Arabe, ni celle de l'Araméen ne s'appliquent 
à certains passages particuliers du texte Coranique. Ceci le libère pour faire des conjectures à volonté au sujet 
de la signification de certains passages particuliers dans le Coran, quoique que ces suggestions doivent être 
rejetées comme non grammaticales. 
  
L'hypothèse d'un "Aramäische-arabische Mischsprache" ou "Mélange de Langue" semble être beaucoup plus 
une excuse commode pour l'interprétation autoritaire du texte Coranique. 
Comme on peut le constater, cette hypothèse mène à plusieurs problèmes, historiques et linguistiques, plus 
qu'elle prétend en résoudre.  
  
Pareil à Mingana, un des plus grands inconvénients de l'hypothèse de Luxenberg est son incapacité à 
expliquer les origines de l'Arabe classique. Si nous restons dans les limites du milieu Nabatéen, l'existence 
préislamique de l'Arabe classique est facilement objectivable en utilisant l'inscription bien-étudiée de 
Namarah.  
  
L'Arabe classique a pris naissance bien avant la période islamique. L'inscription de Namarah (daté 328) est 
l'une des inscriptions les plus anciennes jusqu'ici découvertes dans la langue arabe classique et elle est écrite 
en manuscrit Nabatéen. Bellamy, qui avait étudié cette inscription, conclut en disant : 
  
« ... nous avons ajouté un siècle demi à la vie de l'Arabe classique. Ceci devrait venir sans aucune surprise 
puisque le conservatisme de la langue arabe est bien connue » (84).  
  
L'inscription ‘En ‘Avdat (datée 125), bien que plus ancienne que l'inscription de Namarah a été 
apparemment écrite en Arabe classique. En outre, les deux inscriptions Arabes préislamiques de Jabal Ramm 
(IVème siècle) et d'Umm Al-Jimal (Vème/VIème siècle) ont une grammaire issue directement de l'arabe 
classique. La langue de ces inscriptions est plus proche de l'Arabe moderne que la langue de  
 
 
 
Shakespeare est à l'Anglais moderne (85). Ce qui peut être conclu est que cet Arabe classique prend ses 
origines même avant le deuxième siècle et est resté fixe avant même l'arrivée de l'Islam.  
  
Ce n’est pas parce qu'une certaine langue est plus ancienne, qu’elle nous mène automatiquement 
à la conclusion que son orthographe, sa lexicographie et son grammaire étaient « fixes » à moins 
qu'il y ait de fermes arguments en faveur. Cela vaut pour le Syriaque comme nous allons voir.  
  
 
 
 
 



 
 
5.1 L’Orthographe et la Grammaire Syriaque  
  
Le premier traitement systématique de l'orthographe et de la grammaire Syriaque a été fait par Jacob 
d'Edesse (décédé 708). Son travail est connu seulement par une brève mention de la part de Bar Hebraeus et 
par quelques fragments découverts à Oxford et à Londres (86).  
  
On peut lire dans le premier fragment que Jacob a été invité par un correspondant à inventer des lettres 
voyelle pour le Syriaque. Il répond que d'autres avaient déjà considéré la même chose. Il annonce aussi, qu’un 
grammairien grec avait déclaré que l'alphabet grec, à un certain moment, était composé de dix-sept lettres 
uniquement ; il avait été graduellement augmenté à vingt-quatre avec l'introduction des voyelles. Mais le 
désir de faire pareil pour le Syriaque avait été empêchée par la crainte de « détruire toutes les Ecritures 
Saintes qui avait été écrites jusqu’à cette période dans cette imparfaite écriture de la langue Syriaque ».  
  
Déchiré entre le souhait de répondre à la demande de son ami et les précautions de ses prédécesseurs, Jacob 
a recouru à un compromis. Il a inventé des voyelles à écrire sur la ligne, comme les lettres de l'alphabet. Mais 
elles devaient être appliquées seulement en ce traité pour illustrer les formes morphologiques dans le 
Syriaque ; elles ne sont pas prévues pour être un dispositif permanent de la langue.  
  
Jacob a décidé que les voyelles doivent être ajoutées pour illustrer seulement le sens et l'arrangement de ces 
règles morphologiques, de sorte qu'elles démontrent la variation et la prononciation des bruits. Elles ne sont 
pas ajoutées afin de perfectionner ou améliorer l’écriture.  
  
Jacob s’étend sur l'insuffisance du système d'écriture, déclarant que le Syriaque peut être lu correctement 
seulement par l'estimation ou en apprenant l'énonciation traditionnelle ou après étude laborieuse (87) Il dit 
:  
 
« Et, comme j'ai déjà dit, on ne peut rien lire correctement sans ces trois choses qui ont été déjà mentionnées 
(non plus, je répète, par estimation) dans le précité travail en raison de la convenance (au passage) et du sens 
requis par la lecture du contexte dans lequel il se produit ; ou de la part de la tradition transmise par d'autres 
qui étaient bien connus dans le passé avec ce contexte et ses différentes lectures et qui pouvaient prononcer 
correctement ses sons et les avaient transmis (cette capacité) à d'autres (pas à cause de la précision en lisant 
les lettres, pour les lettres sans aucune précision, mais parce qu'elles ont reçu elles-mêmes la tradition à 
partir d'autres) ; ou par la force d’un grand travail puisque on y passe rapidement et, comme si , on survolait 
en récitant ces passages, avec les diverses marques des points aidant et indiquant les diverses significations, 
de sorte que ceux qui reçoivent la (méthode de lecture) traditionnelle ne comprennent pas (la lecture) du 
passage à partir des lettres mais de l'énonciation des sons par les lèvres de la personne transmettant la 
tradition » (88).  
  
Dans sa fameuse lettre à George de Sarug, Jacob reproche aux copistes de son temps leur ignorance et 
inattention :  
  
« J'interdis à tout ceux, qui peuvent copier les livres, que j'ai traduits ou composés, de changer par leur 
propre initiative n’importe quoi de ce qu'elles se sont engagées à copier, aussi bien en écriture qu’en points, 
quoi qu'elles peuvent trouver ; si même une erreur manifeste a été trouvée, toute personne est soumise à 
l’erreur, nous-mêmes, les scribes, ceux qui ont reçu le livre de notre part, ceux qui comparent une copie à une 
autre copie, l'œil du lecteur qui erre et dévie de la vision correcte…. 
  
Egalement, en ce qui concerne la position des points, chaque personne prend l'autorité de les 
placer à sa guise 
 



  
 … ce qui n'est autre que déformation, aversion et laideur qu'un corps normal et vivant devrait être privé de 
ces membres qui lui ont été donnés par la nature…. Encore il y a quelque chose d’absurde et laid quand le 
visage ou la tête d'un homme s'avère être pourvu de trois oreilles ou de trois yeux ou de n'importe quel autre 
membre superflu…. Mais c'est la beauté de la nature qui ne contient ni profusion, ni défaut. Chaqu’un des 
membres devrait être convenable pour l'endroit, qui lui a été préparé et rendu commode par la nature…. 
  
De la même façon, il peut être considéré avec respect au placement des points, qui sont distincts et 
explicatifs des diverses choses qui sont placées dans ce Mésopotamien, Edessen, ou, pour parler plus 
distinctement, livre Syriaque ; pas dans l'abondance ou la profusion, ni où un membre n'a aucun besoin 
d'être distingué d'un autre qui est semblable à lui dans les lettres, il est correct que les points devraient être 
placés ; ils ne doivent pas être épais, comme deux mains et les pieds dans chacun desquels il y a six doigts. Ils 
ne doivent pas être déficients ou moins que la partie par laquelle un membre peut, si possible, être distingué 
des autres, qui est comme lui ; parce que cela est pareil à la profusion, qui a été observée, ne convient pas, 
également l’insuffisance ne convient pas. Il est exact qu'elles soient également mises en place, qui sont 
commodes pour eux, et non pas là où il y a un emplacement vide, qu'il soit approprié ou peu convenable » 
(89). (PS du traducteur : même le texte anglais est ambigu) 
  
 
En effet, il remarque (90) :  
  
« Tout l’ouest (Syriens) et autres qui vivent dans d'autres régions, ne parlent pas même cette 
langue d'Edesse correctement, puisqu'ils ne comprennent pas le principe » 
  
Laquelle régit le système d’écriture. 
 
  
« Même une partie des Edessens, ceux qui parlent cette langue Mésopotamienne (la plupart) correctement, 
ne peuvent pas lire correctement non seulement ces sons étrangers à partir de leur propre langue qu'ils 
emploient mais même ses sons indigènes (natifs) ». 
  
Certainement, continue Jacob, ils ne pourraient pas prononcer ou lire des mots adoptés au Syriaque à partir 
de l'Hébreu, du Grec, du Byzantin ou du Persan. Cela devait être du au manque de lettres pour représenter 
tous les sons utilisés.  
  
Dans la mesure où l'orthographe du Syriaque après l’avènement de l'Islam soit concernée, les 
correspondances de Jacob d'Edesse nous donnent suffisamment de preuves sur son état de faiblesse, tout en 
mentionnant l’usage et la compréhension incorrecte de cette langue. 
L’écriture Syriaque à l’époque de Jacob et après l'arrivée de l'Islam était clairement "scriptio defectiva" 
(écriture défective) par opposition aux suppositions de Mingana et de Luxenberg qu'elle était "scriptio plena" 
(c’est-à-dire une écriture comportant tous les signes nécessaires pour une lecture fidèle).  
  
Maintenant, si les Araméens n'étaient pas capables de lire et d’écrire leur propre langue 
correctement même après l'arrivée de l'Islam, comment pouvons-nous savoir que ce qu'ils ont 
vraisemblablement écrit (ou a été écrit), qui est finalement devenu le « Coran », était en effet ce 
qu'ils ont voulu dire réellement ?  
  
Pour ce qui est des premières étapes (phases de développement) de la grammaire Syriaque, les informations 
la concernant sont rares. La plupart de ce que nous connaissons à propos de la terminologie des premiers 
grammairiens en Syriaque (par exemple, Jacob d'Edesse) nous sont parvenus à travers des rapports 
d’auteurs plus récents, tels que Bar Hebraeus (décédé 1286), et il est probable que leur terminologie reflète 
l'influence arabe plutôt qu'un développement véritablement indigène. Versteegh indique :  



  
« Malheureusement, nous ne connaissons pas très bien les premières tentatives des Syriens dans la 
grammaire et la lecture, aux VIème et VIIème siècle. La plupart de ce que nous savons dérive des écritures 
Syriaques postérieures, qui étaient, cependant, composées à un moment où la tradition Syriaque avait subi 
l'influence de la grammaire arabe, et avaient succédés en grande partie aux mécanismes conceptuels et 
terminologiques de cette tradition (Arabe). Au fait, la terminologie grammaticale Syriaque et 
Hébraïque, comme nous le savons, sont un calque de la terminologie Arabe » (91). 
  
Malheureusement pour Mingana et Luxenberg, leurs hypothèses qui stipulent que l’orthographe et la 
grammaire Syriaques ont influencés l’Arabe sont tombées dans l’eau.  
  
Maintenant tournons notre attention à la lexicographie Syriaque.  
  
 
5.2 La lexicographie Syriaque  
  
Hunain Ibn Ishaq (décédé 873) a composé le premier dictionnaire approprié Syriaque basé sur l'ordre 
alphabétique. Il a créé les bases de la lexicographie Syriaque (92).  
  
À la fin du IXème siècle, Zacharie de Merv (identifié à Abou Yahya al-Marwazi) l'a complétée en ajoutant 
d'autres entrées, mais c'était un travail confus. Isho Bar Ali (ou Issa Ibn Ali, en Arabe), l'élève de Hunain, a 
écrit un nouveau dictionnaire basé sur celui de son maitre et qui est encore disponible dans les librairies 
(93). Dans ce dictionnaire, les mots Syriaques sont suivis de leurs équivalents ou de leurs définitions en 
Arabe. Parfois, d'autres explications en Syriaques sont ajoutées.  
  
Le plus complet et le plus célèbre dictionnaire Syriaque était celui d’Hassan Bar Bahloul (Xéme siècle) (94). Il 
peut être décrit comme une sorte d'encyclopédie et aussi un lexicographe Arabo-syriaque avec l’utilisation 
parallèle du Syriaque et de l’Arabe pour l'explication d'un mot. Comme dans beaucoup de lexicographies 
Arabes, les auteurs sont mentionnés pour les mots ajoutés.  
  
Quant à Mingana et Luxenberg, leur hypothèse est fondée sur la supposition que les Araméens 
ont été bien avancés dans leur lexicographie tandis que les Arabes peinaient à comprendre leur 
propre langue et particulièrement le Coran. Nous savons que ce n'est pas vrai. Le premier 
dictionnaire Syriaque est bien paru après l'arrivée du premier dictionnaire Arabe d'Al-Khalil Ibn 
Ahmed (c.-à-d., Kitab Al-`Ayn) entre autres (Fig 5) (95).  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

  
Le schéma 5 : Un diagramme chronologique de la lexicographie arabe selon le type d'arrangement du dictionnaire 
utilisé. Avant que Hunain ait composé son premier dictionnaire, il y avait déjà une activité lexicographique intense 
parmi les Arabes. Ce qui est bien plus intéressant est que les dictionnaires Syriaques d’Isho Bar Ali et d’Hassan Bar 
Bahloul emploient l'Arabe pour expliquer des
  

Fig 6 : (a) Le lexicographe d’Isho d’Isho Bar Ali montrant la signification des mots Syriaques en Arabe et (b) le 
lexicographe de Bar Bahloul montrant les définitions des mots en Syriaque et en Arabe 

: Un diagramme chronologique de la lexicographie arabe selon le type d'arrangement du dictionnaire 
in ait composé son premier dictionnaire, il y avait déjà une activité lexicographique intense 

parmi les Arabes. Ce qui est bien plus intéressant est que les dictionnaires Syriaques d’Isho Bar Ali et d’Hassan Bar 
Bahloul emploient l'Arabe pour expliquer des équivalents et des définitions comme indiqué dans 

d’Isho Bar Ali montrant la signification des mots Syriaques en Arabe et (b) le 
lexicographe de Bar Bahloul montrant les définitions des mots en Syriaque et en Arabe (96). 

 

: Un diagramme chronologique de la lexicographie arabe selon le type d'arrangement du dictionnaire 
in ait composé son premier dictionnaire, il y avait déjà une activité lexicographique intense 

parmi les Arabes. Ce qui est bien plus intéressant est que les dictionnaires Syriaques d’Isho Bar Ali et d’Hassan Bar 
équivalents et des définitions comme indiqué dans  

 
d’Isho Bar Ali montrant la signification des mots Syriaques en Arabe et (b) le 

(96).  



 
 
Même si on  prend en compte qu'avec la montée de l'Islam l'utilisation du Syriaque s’est éclipsée au Moyen-
Orient, il est étonnant de constater que des Araméens eurent employé l'Arabe pour expliquer les 
significations des mots dans leurs lexiques.  
Si la supposition tacite de Luxenberg de la supériorité de la lexicographie Syriaque était en effet correcte, 
nous nous attendrions à ce que les Araméens emploient le Syriaque pour expliquer leurs propres mots. Au 
contraire, nous constatons que Isho Bar Ali et Bar Bahloul se sont servis intensivement de l'Arabe pour 
expliquer les mots Syriaques.  
 
Tout ceci suggère qu’avant l’arrivée de Hunain Ibn Ishaq, la lexicographie Arabe était déjà bien développée et 
bien plus sophistiquée que la lexicographie Syriaque. Comme exprimé ironiquement par Renan « la 
caractéristique littéraire principale du Syriaque est la médiocrité, et la principale revendication 
de renommée des Syriens est qu'ils ont passé le savoir des Grecs aux Arabes »(97). Haywood précise 
cela :  
 
 « Ainsi nous voyons dans les signes de la lexicographie Syriaque de l'emprunt aux Arabes, quoiqu'il y ait peu 
d'évidence d'imitation directe. Comme dans l'Hébreu, la grammaire et la terminologie grammaticale 
montrent une semblable influence » (98).  
 
Pour montrer la lecture Syro-Araméenne alléguée du Coran, il étonnant que Luxenberg emploie 
les lexiques de Payne Smith et Brockelmann, qui est principalement basé sur les lexiques d'Isho 
Bar Ali et de Bar Bahloul (99). Les deux derniers ont été compilés plus de 250 ans après l'arrivée 
de l'Islam et environ 100 ans après la production du premier lexique arabe.  
 
7. Conclusions  
 
Pendant les trente dernières années ou plus, beaucoup de théories révisionnistes ont été proposées pour 
expliquer la naissance du Coran et de l’Islam. Selon ces diverses écoles de pensée révisionniste, l'Islam était à 
l'origine une secte juive (Hagarisme) ; le Coran était contemporain de la Sira (Wansbrough) ; L'Islam a surgi 
dans le désert du Néguev validant d’une façon ou d'une autre l'hypothèse de Wansbrough (Nevo) ; le Coran 
est venu après la Sira et le Hadith (Rubin) ; le Coran était une production Irakienne créée avant la Sira 
(Hawting) et, récemment, le Coran est un produit du christianisme Syriaque (Luxenberg).  
 
Il semble que ces écoles révisionnistes suivent souvent des méthodologies qui ne conviennent pas entre eux 
(entièrement ou partiellement) et aucune d’elles ne semble convenir avec n'importe quel autre scénario, que 
ce soit historique, social, culturel, politique, économique ou religieux.  
Quelque chose qui semble être très fondamentale dans leurs analyses est que les révisionnistes sont disposés 
à formuler n'importe quelle théorie pour prêter une vraisemblance à leurs avis au sujet du Coran et de 
l’Islam, peu importe qu’il contredit toutes les évidences disponibles et bien établies, documentaires ou 
analytiques.  
 
À cet égard nous découvrons que Luxenberg n'en est pas si différent. C'est ce que précisément a signalé 
récemment Robert Hoyland. Tout en discutant le corpus de la preuve documentaire concernant l’avènement 
l'Islam et de son absence presque totale dans le travail de Christoph Luxenberg, entre d'autres, il dit :  
 « D’abord, nous avons un certain nombre de preuves physiques - particulièrement de sources non-
Musulmanes, papyrus, inscriptions et excavations archéologiques - qui peuvent servir de référentiel externe 
utile et dont l’exploitation de la richesse vient juste de commencer d'une façon systématique.  
Deuxièmement, la mémoire historique de la communauté musulmane est plus robuste que certains ont 
prétendus. Par exemple, plusieurs Divinités, Rois et Tribus de la période Arabe préislamiques qui ont été  
 
 



 
dépeints par les Historiens Musulmans du IXème siècle paraissent également dans des monuments 
épigraphiques, de même pour plusieurs Souverains et Gouverneurs du premier état islamique tôt. 
  
Ceci rend très difficile d’accepter les scénarios historiques qui exigent pour leur concorde une discontinuité 
totale dans la mémoire historique de la communauté Musulmane - telle celle de Mohammed (s) n'a pas 
existé, le Coran n'a pas été écrit en arabe, la Mecque était à l'origine dans un endroit différent etc., peuvent-
ils vraiment être justifiés -. Plusieurs de ces scénarios se fondent sur l'absence de preuves, mais cela semble 
une humiliation de faire un tel recours quand il y a déjà beaucoup de genres d'évidences matérielles 
attendant toujours à être étudiées » (100).  
 
Des conclusions semblables ont été également tirées par Federico Corriente, qui a dit :  
  
« Puisque ni les sources d'histoire du début de l'Islam ni les rapports dignes de confiance sur les 
situations sociolinguistiques de l'Arabie en cette période ne semblent soutenir les revendications 
de Luxenberg, qui sont habilement entrelacées comme une chaîne, dans son hypothèse de l'utilité d'une 
lecture Syro-Araméenne alternative des passages obscurs du Coran, on s'interroge sur l'exactitude des 
solutions particulières qu’il nous offre dans chaque cas, seulement on ne peut que constater que quelques 
unes d’elles peuvent être acceptées comme améliorations aux interprétations traditionnelles, alors que 
certaines sont permises mais inutiles en tant que solutions de rechange interprétatives transparentes, et 
certaines pourraient être tout à fait rejetées en raison des malentendus et des fausses informations » (101).  
 
Dans cet article, nous avons examiné les hypothèses de Mingana et de Luxenberg au sujet des origines de 
l’écriture Arabe. Il a été démontré que l’écriture Arabe provient de l’écriture Nabatéenne en opposition avec 
l’origine syro-araméenne de Luxenberg. Les marques diacritiques en Arabe étaient déjà connues avant 
l'arrivée de l'Islam et il est plus probable qu'elles soient issues de l’écriture Nabatéenne.  
 
Quant aux marques de voyelle en Arabe, Abou Al-Aswad Al-Douali était le premier à les avoir présentées. Il 
est très peu probable qu'elles pourraient parvenir du Syriaque parce que les exigences orthographiques du 
Syriaque étaient en grande partie différentes de celles de l'Arabe. En outre, la terminologie pour la 
vocalisation dans l’écriture Syriaque est connue seulement à partir d’auteurs récents tels que Bar Hebraeus 
et montre bien son influence par l'orthographe Arabe.  
 
Par conséquent, la supposition des sept "Ahruf" du Coran représentant les sept signes des voyelles Syriaque 
est insoutenable. L'analyse des faisceaux d'Isnad prouve que la tradition de la révélation du Coran dans les 
sept "Ahruf" était déjà connue au premier siècle de l’Hégire et ils ne peuvent nullement représenter la 
vocalisation Syriaque de Jacob d'Edesse.  
 
Le Coran était paléographiquement un document gelé au premier siècle de l’Hégire comme vu dans les 
manuscrits ainsi que dans les qira'at avec lequels ils ont été écrits ; MS Arabe 328a et MS Or. 2165 étant 
deux bons exemples. En outre, à l’examen des caractéristiques géographiques des preuves historiques 
manuscrites, prouve que la majeure partie des inscriptions Syriaques à la période préislamiques est confinée 
dans la région d'Edesse de l’actuel Turquie du sud. Le Syro-araméen, étant la langue avec laquelle Luxenberg 
a indiqué que le Coran avait été partiellement écrit. Il est certainement loin de la région et en particulier de 
la Mecque et du Hedjaz. Les plus proches des inscriptions arabes préislamiques en termes de géographie 
sont les inscriptions Nabatéenne.  
 
En fait, une grande partie du contexte socio-historique des origines de l'Islam peut être expliqué en 
considérant le milieu Nabatéen. Le milieu Nabatéen couve avec succès les origines de l’écriture Arabe, le 
système des points et l’Arabe classique préislamique. La proximité entre l’écriture Arabe et l’écriture  
 
 



 
 
Nabatéenne rend l'hypothèse de Luxenberg pour une lecture syro-araméenne du Coran infaisable. Un milieu 
Syro-Araméen trouverait beaucoup de difficultés pour rendre compte des aspects de l'origine de l’écriture 
Arabe, de son système de points, des origines de l'Arabe classique et du contexte socio-historique en relation 
avec la montée de l’Islam.  
 
Il existe d'autres explications valables pour la présence de mots Araméens dans le Coran. Les Nabatéens 
étaient des Arabes qui ont écrit en utilisant l’écriture Nabatéenne à partir de l’écriture Araméenne. La 
preuve se trouve même dans l'inscription de Raqush (daté 267), le texte arabe le plus ancien qui contient des 
archaïsmes Araméens et qui prouve que les Arabes étaient au courant de l'araméen. D'ailleurs, une stèle de 
Tayma au nord de l’Arabie Saoudite gravée avec l’écriture Araméenne suggère que l'araméen ait été très 
important au Hedjaz dès les IVème/Vème siècles AJC. Ainsi, il serait étonnant qu'il n'y ait pas un certain 
nombre de mots Araméens dans le dialecte Arabe du Hedjaz. Quoi qu’il en soit, ceci ne fait pas de l’Arabe une 
langue mélangée.  
Pour soutenir son hypothèse par la lecture présumée Syro-Araméenne du Coran, Luxenberg déplore les 
origines tardives de la littérature islamique. Il dit :  
« Selon la tradition islamique, le Coran remonte au VIIème siècle, alors que les premiers exemples de la 
littérature arabe dans le plein sens de l'expression sont trouvés seulement deux siècles plus tard, à l'époque 
de la "Biographie du Prophète" ; c'est-à-dire, de la vie de Mohammed (s) selon l’écrit d’Ibn Hichem, qui est 
décédé en 828. Nous pouvons ainsi établir que la littérature arabe post-Coranique s'est développée par des 
degrés, dans la période suivant le travail d’Al-Khalil Ibn Ahmad, qui est décédé en 786, le fondateur de la 
lexicographie Arabe  
 
(Kitab Al-Ayn), et de Sibawayh, décédé en 796, à qui revient la grammaire de l'Arabe classique. Maintenant, 
si nous supposons que la composition du Coran soit ramenée à l’année du décès du Prophète Mohammed 
(s), en 632, nous trouvons un intervalle de 150 ans, durant lequel il n’y a eu aucune trace de la littérature 
arabe notable. »  
 
Il ne lui est pas venu à l’esprit que les sources Syriaques qu'il emploie pour prouver la lecture 
présumée Syro-Araméenne du Coran sont encore plus tardives que les sources Islamiques. Comme 
nous l’avons vu, il méconnait les sources physiques des origines de l'Arabe et du Syriaque. Pour donner 
encore plus d'exemples, la littérature arabe la plus ancienne nous est parvenue sous forme de collections de 
hadith.  
 
Un exemple est la "Sahifah" d’Hammam Ibn Mounabih (décédé 110H /719), un disciple du Yéménite et 
compagnon du Prophète Abou Hourayrah, (décédé 58H/677), à partir duquel Hammam a écrit cette Sahifah, 
qui comporte 138 Hadiths, aux alentours de la première moitié du premier siècle de l’Hégire (VIIème siècle). 
Cette Sahifa encore disponible dans des éditions imprimées récentes (102). Les collections de Hadiths d'Ibn 
Jurayj (décédé 150H) et de Ma’mar Ibn Rashad (décédé 153H), dont bon nombre d'entre eux ont été 
transmis par Abd Al-Razzaq dans son Mousannaf, sont également disponibles aujourd’hui (103). Motzki a 
étudié le contenu du Mousannaf d'Abd Al-Razzaq et l’a estimé au premier siècle de l’Hégire (104).  
Indépendamment du manque de discernement de Luxenberg concernant le développement de 
l’orthographe, grammaire et lexicographie Syriaques et Arabes, son travail ne fait aucune tentative pour 
ancrer ses arguments dans n'importe quel contexte historique crédible, comme nous l’avons déjà vu. Il n'est 
pas clair : qui étaient ces Chrétiens de la Mecque préislamique, qui a employé le supposé "aramäische-
arabische Mischsprache" du Coran, et de quelle façon ces écritures ont produit le Coran arabe ? Quels genres 
d'échelles du temps ont été impliqués dans la transformation ? Qu’est ce qu’étaient leur croyance religieuse 
et qu’est ce qui les a poussés à changer leur (!) religion en Islam ? (105)  
 
 
 



 
 
 
Pour conclure avec une citation de Walid Saleh « essentiellement, Luxenberg argue que l'Islam est le 
résultat d'une comédie (ou tragédie) philologique des erreurs. On se rappelle ici de la raillerie de l'Empereur 
Julien contre les Chrétiens et la réponse convenable des chrétiens ; la paraphrasant, on pourrait dire que les 
Musulmans ont lu leur Ecritures Saintes l'ont mal comprises ; lorsqu’ils l’a comprendrons, ils sauraient qu’ils 
sont des chrétiens ». Et Allah sait mieux que quiconque! 
 
 
 

NBNBNBNB : Le Tunisien Téméraire a également posté cet article sur son   
Blog  M_i_R_a_G_e  suivi d'un débat fort intéressant. 
 
 
 

  
« Si Nous en avions fait un Coran en une langue 
étrangère, ils auraient dit :  
«Pourquoi ses versets ne sont pas claires » ?  
Un [Coran] non-arabe et [un Messager] arabe ?   
Dis : «pour ceux qui croient, il est une guidée 
et une guérison».  
Quant à ceux qui ne croient pas, Ils sont 
sourds et aveuglés en ce qui le concerne;  
Ceux-là sont appelés d'un endroit lointain ».   
Coran (41 :44) 
 

 

 
ولو جعلناه قرآنا أعجميا لقالوا لولا فصلت آياته 

  هدى وشفاء آمنوا أأعجمي وعر! قل هو للذين
في آذانهم وقر وهو عليهم  لا يؤمنون والذين

 عمى أولئك ينادون من مكان بعيد
 

 
 
 
 
Bibliographie 
  
[1] A. Mingana, "Syriac Influences On The Style Of The Kur'an", Bulletin Of The John Rylands Library 
Manchester, 1927, Volume II, pp. 77–98; Also see A. Mingana, "An Ancient Syriac Translation Of The Kur'an 
Exhibiting New Verses And Variants", Bulletin Of The John Rylands Library Manchester, 1925, Volume IX, 
pp. 188-235.  
Christoph Luxenberg : le Coran ne parle pas de voile ou de tchador 
[2] A. Jeffery, The Foreign Vocabulary Of The Qur'an, 1938, Oriental Institute: Baroda (India).  
Luxenberg La lecture syro-araméenne du Coran 
[3] C. Luxenberg, Die syro-aramäische Lesart des Koran: Ein Beitrag zur Entschlüsselung der Koransprache, 
2000, Das Arabische Book: Berlin.  
Christoph LUXENBERG, Die syro-aramaeische Leseart des Koran. Ein Beitrag zur Entschluesselung der 
Koransprache 
[4] A. Mingana, "The Transmission Of The Qur'an", Journal of The Manchester Egyptian and Oriental 
Society, 1916, p. 45.  
Luxenberg L'origine syro-araméenne du Coran - Claude Gilliot 
[5] Rev. A. Mingana & A. S. Lewis (eds.), Leaves From Three Ancient Qur'âns Possibly Pre-‘Othmânic With A 
List Of Their Variants, 1914, Cambridge: At The University Press, p. xxxi.  
 



 
Christoph Luxenberg Christoph Luxenberg Christoph Luxenberg Christoph Luxenberg 
[6] ibid., p. xxx.  
Al Kawthar Abondance Houri raisin blanc Luxenberg 
[7] C. Luxenberg, Die syro-aramäische Lesart des Koran: Ein Beitrag zur Entschlüsselung der Koransprache, 
op cit., p. 299. In his own words: 
Gegenüber der bisherigen Annahme eines in Mekka gesprochenen arabischen Dialekts hat die vorliegende 
Studie ergeben, daß es sich hierbei eher um eine aramäisch-arabische Mischsprache gehandelt haben muß, 
sofern die arabische Tradition die Koransprache mit der der Qurays, der Bewohner von Mekka 
identifiziert.... Dies würde die Annahme nahelegen, daß Mekka ursprünglich eine aramäische Ansiedlung 
war.  
le travail de l'Allemand Christoph Luxenberg sur la langue du Coran 
[8] ibid., p. 306. Luxenberg says: 
Haben die arabischen Philologen und Kommentatoren nach den vorgebrachten Beispielen selbst echte 
arabische Ausdrücke verlesen, so liegt die einzig mögliche Schlußfolgerung im Hinblick auf eine mündliche 
Koranüberlieferung auf der Hand. Sollte eine solche Überlieferung überhaupt existiert haben, so müßte man 
annehmen, daß diese ziemlich früh abgebrochen ist. Daß sie jedenfalls erhebliche Lücken aufweist, ist die 
allermindeste Folgerung, die sich daraus ergibt.  
Plus étonnante encore est la transformation des fameuses houris des jardins paradisiaques en... simples 
raisins 
[9] ibid., p. 302. He says: 
Der Koran hat insoweit seine Sprache nicht fur jene Araber bestimmt, die sich rund anderthalb 
Jahrhunderte danach eine andere arabische Sprache zurechtgelegt haben. Dieser wesentliche Umstand 
macht es historisch erklärlich, weshalb die späteren Araber dieses Koranarabisch nicht mehr verstanden 
haben. 
Was aber die Kluft noch weiter vertiefte, ist der in der arabischen Koranexegese fehlende Bezug zur Schrift.  
Luxenberg vierges aux grands yeux 
 
[10] J. F. Healey & G. R. Smith, "Jaussen-Savignac 17 - The Earliest Dated Arabic Document (A.D. 267)", 
Atlal (The Journal Of Saudi Arabian Archaeology), 1989, Volume 12, pp. 77-84. For picture see Pl. 46.  
Luxenberg du vocabulaire arabo-syriaque  
[11] J. A. Bellamy, "Two Pre-Islamic Arabic Inscriptions Revised: Jabal Ramm And Umm Al-Jimal", Journal 
Of The American Oriental Society, 1988, Volume 108, pp. 369-372. 
[12] ibid. 
[13] P. Schroeder, "Epigraphisches aus Syrien", Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, 
1884, pp. 530-534 and Pl. I. 
[14] M. Hamidullah, "Some Arabic Inscriptions Of Medinah Of The Early Years Of Hijrah", Islamic Culture, 
1939, Volume XIII, pp. 427-439. 
[15] A. Grohmann, "The Problem Of Dating Early Qur'ans", Der Islam, 1958, p. 221. 
[16] J. A. Bellamy, "The Arabic Alphabet", in W. M. Senner (ed.), The Origins Of Writing, 1989, University of 
Nebraska Press, p. 99. 
[17] N. Abbott, The Rise Of The North Arabic Script And Its Kur'anic Development, With A Full Description 
Of The Kur'an Manuscripts In The Oriental Institute, 1939, University of Chicago Press: Chicago, p. 48. 
[18] A. Grohmann, Arabische Paläographie II: Das Schriftwesen. Die Lapidarschrift, 1971, Österreichische 
Akademie der Wissenschaften Philosophisch - Historische Klasse: Denkschriften 94/2. Hermann Böhlaus 
Nachf.: Wein, pp. 15-17. 
[19] C. Luxenberg, Die syro-aramäische Lesart des Koran: Ein Beitrag zur Entschlüsselung der Koransprache, 
op cit., p. 15. He says: 
Die frühe Form der arabischen Buchstaben wie die Art ihrer Ligaturen legen die Vermutung nahe, daß die 
syro-aramäische Kursivschrift der arabischen Schrift als Vorbild gedient hat. 
By syro-aramäische, Luxenberg meant Syriac, see op cit., p. VII. 



 
[20] A. Grohmann, Arabische Paläographie II: Das Schriftwesen. Die Lapidarschrift, op cit., p. 13 as well as 
17-21. 
[21] J. F. Healey, "Nabataean To Arabic: Calligraphy And Script Development Among The Pre-Islamic Arabs", 
Manuscripts Of The Middle East, 1990-1991, Volume V, p. 44; Also see J. F. Healey, "The Early History Of 
The Syriac Script: A Reassessment", Journal Of Semitic Studies, 2000, Volume XLV, No. 1, pp. 55-67. He 
says (p. 65): 
It would seem, in fact, that there is a fairly even split in the Arabic inventory of letters: eleven of the Arabic 
letters would be either of Nabataean or Syriac origin, while ten are much more plausibly related to 
Nabataean and are hard to explain from Syriac, formal or cursive. It may be also noted that none of the 
Arabic letters is impossible to explain from Nabataean. 
A brief overview of now-discarded Syriac origins of Arabic script can be found in an article by J. Sourdel-
Thomine, "Khatt", Encyclopaedia Of Islam (New Edition), 1978, E. J. Brill Publishers: Leiden, p. 1120. 
[22] N. Abbott, The Rise Of The North Arabic Script And Its Kur'anic Development, With A Full Description 
Of The Kur'an Manuscripts In The Oriental Institute, op cit., p. 9. 
luxenberg Coran syriaque syro-araméen Die syro-aramäische Lesart des Koran: Ein Beitrag zur 
Entschlüsselung der Koransprache 
[25] M. M. al-A‘zami, The History Of The Qur'anic Text From Revelation To Compilation: A Comparative 
Study With The Old And New Testaments, 2003, UK Islamic Academy: Leicester (UK), pp. 135-136. 
[26] Please see B. Moritz, "Arabic Writing", Encyclopaedia Of Islam (Old Edition), 1913, E. J. Brill Publishers, 
Leyden & Luzac & Co. London, p. 384. He claims that the vowels signs in Arabic were borrowed from the 
Syriac script; S. Morag, The Vocalization Systems Of Arabic, Hebrew, And Aramaic: Their Phonetic And 
Phonemic Principles, 1962, Mouton & Co.: Gravenhage, p. 46. He says that the Syriac vocalization "possibly" 
influenced Arabic system; C. H. M. Versteegh, Arabic Grammar And Qur'anic Exegesis In Early Islam, 1993, 
E. J. Brill: Leiden, New York, Köln, p. 31-32. Versteegh says that the Arabs borrowed both the diacritical 
dots as well as vowels from Syriac. But he casts doubts on his own statement by saying that their 
terminology that we know of early Syriac grammarians is derived from reports of later writers such as Bar 
Hebraeus. It is very well possible that their terminology reflects Arabic influence; S. al-Munajjid, Dirasat fi 
Tarikh al-Khatt al-‘Arabi Mundhu Bidayatihi ila Nihayat al-‘Asr al-Umawi (French Title: Etudes De 
Paleographie Arabe), 1972, Dar al-Kitab al-Jadid: Beirut (Lebanon), p. 128. He has shown some reservations 
about attributing the origins of skeletal dots to Syriac; Abu ‘Amr ‘Uthman bin Sa‘id al-Dani (ed. Dr. ‘Izzat 
Hasan), Al-Muhkam fi Naqt al-Masahif, 1997 (1418 AH), Dar al-Fikr: Damascus (Syria), pp. 28-29. Dr. ‘Izzat 
Hasan attributes the vowel marks in Arabic due to Syriac influences. 
[27] For Mingana see refs. 5 and 6. 
[28] C. Luxenberg, Die syro-aramäische Lesart des Koran: Ein Beitrag zur Entschlüsselung der Koransprache, 
op cit., p. 18. He says: 
(bei letzterem bis auf das ܕ / d und ܪ / r, die sich wegen ihrer Gleichförmigkeit durch einen Punkt unter bzw. 
über dem Buchstaben voneinander unterscheiden, was wiederum als Muster für das später eingeführte und 
weiter entwickelte Punktationssystem der arabischen Schrift gedient haben mag) 
[29] The mendacity of Arabs borrowing numerous dots from the Syriac has been recognized quite early. 
Please see E. J. Revell, "The Diacritical Dots And The Development Of Arabic Alphabet", Journal Of Semitic 
Studies, 1975, Volume XX, No. 2, p. 184. Revell says: 
Arabic tradition states that the diacritical points were borrowed from the Syrians. This cannot be true of the 
signs themselves, since the requirements of Arabic were quite different from those in Syriac. 
[30] C. Luxenberg, Die syro-aramäische Lesart des Koran: Ein Beitrag zur Entschlüsselung der Koransprache, 
op cit., p. 19. He says: 
Die islamische Tradition ist jedenfalls außerstande, irgendein Datum zur endgültigen Fixierung der 
Koranlesung durch Einführung der diakritischen Punkte zu nennen, so daß man auf die allgemeine 
Feststellung angewiesen ist, daß dieser Prozeß sich über etwa drei Jahrhunderte erstreckt hat. 
Johannes J. G. Jansen, who reviewed Luxenberg's book (Bibliotheca Orientalis, LX N° 3-4, mei-augustus 
2003, Columns 477-480), claims that the earliest occurrence of diacritical dots is in an inscription from 58 
AH! We can't expect such poorly informed "scholars" to be a source of "distress" to "many pious Muslims". 



 
[31] B. Gruendler, The Development Of The Arabic Scripts: From The Nabatean Era To The First Islamic 
Century According To The Dated Texts, op cit., p. 127. 
[32] J. F. Healey, "Nabataean To Arabic: Calligraphy And Script Development Among The Pre-Islamic Arabs", 
Manuscripts Of The Middle East, op cit., p. 45. Healey says that the orderly usage of diacritics may have 
come from Syriac which we have shown to be false; Also Nabia Abbott had surmised long time ago by 
studying early Islamic coins and papyrus PERF No. 558 that the diacritical dots originated from pre-Islamic 
times, N. Abbott, The Rise Of The North Arabic Script And Its Kur'anic Development, With A Full 
Description Of The Kur'an Manuscripts In The Oriental Institute, op cit., p. 38. 
[33] See ref. 5 and 6. 
[34] C. Luxenberg, Die syro-aramäische Lesart des Koran: Ein Beitrag zur Entschlüsselung der Koransprache, 
op cit., p. 16 for discussion on borrowing of Arabic vowels from Syriac. He says: 
der Duktus geht von rechts nach links, die Buchstaben bezeichnen im Prinzip die Konsonanten, wobei nur 
zwei Buchstaben zur Wiedergabe der Halb- bzw. Langvokale w/u و und y/i ي als sog. matres lectionis dienen. 
Später haben die Araber das Alif ا, das im Aramäischen nur in bestimmten Fällen im Auslaut als langes a 
dient, als dritte mater lectionis generell auch im Kontext eingeführt. Sofern diese Schreibreform auch im 
Korantext durchgesetzt wurde, konnten Konsequenzen für bestimmte Lesarten nicht ausbleiben. Eine erste 
Bezeichnung der Kurzvokale a, u und i durch Punkte, ebenfalls nach dem Vorbild des früheren syro-
aramäischen Vokalisations-systems - wonach die vokalhellere Aussprache (a) durch einen Punkt über, die 
vokaldunklere Aussprache (e/i) durch einen Punkt unter dem Konsonanten angedeutet wird, denen im 
Arabischen ein mittlerer Punkt zur Bezeichnung des u hinzugefügt wurde -, soll unter ‘Abd al-Malik ibn 
Marwan (685-705) als erste Lesehilfe eingeführt worden sein. 
For the ahruf please see full discussion in pp. 23-24. As for the five ahruf Luxenberg says: 
Sofern Tabari auch die Variante ... (fünf Buchstaben / Lesezeichen) erwähnt, wäre damit möglicherweise ein 
entsprechender Hinweis auf die bei den Westsyrern eingeführten fünf griechischen Vokalzeichen gegeben. 
 
[35] B. Davidson, Syriac Reading Lessons: Consisting Of Copious Extracts From The Peschito Version Of 
The Old And New Testaments And The Crusade Of Richard I From The Chronicles Of Bar Hebraeus, 1851, 
Samuel Bagster And Sons: London, p. iii. He says: 
 
 
There are two sets of vowels. One is the invention of Jacob, bishop of Edessa, in the seventh century, 
consists of points placed in various positions; the other is the invention of the famous scholar Theophilus, 
of Edessa, in the eight century, consisting of the Greek vowels in a reversed direction. 
[36] J. B. Segal, The Diacritical Point And The Accents In Syriac, 1953, Oxford University Press: London. For 
naming of vowels in Eastern Syria, please see pp. 33. See pp. 44-47 for discussion on the Greek vowels. 
Theophilus of Edessa [d. 785 CE] was supposed to have invented the Greek vowels. However, there is 
difference of opinion among the Syriac grammarians on this issue. Also see S. Morag, The Vocalization 
Systems Of Arabic, Hebrew, And Aramaic: Their Phonetic And Phonemic Principles, op cit., p. 49, footnote 
16.. 
[37] op cit., pp. 152-153. The diagram is taken from these pages and slightly modified by us. This diagram 
gives an excellent summary of development of vowels in Eastern and Western Syria. 
[38] B. Dodge (Editor and Translator), The Fihrist Of Al-Nadim: The Tenth Century Survey of Muslim 
Culture, 1970, Volume I, Columbia University Press: New York & London, pp. 87-88. 
[39] Abu ‘Amr ‘Uthman bin Sa‘id al-Dani (ed. Dr. ‘Izzat Hasan), Al-Muhkam fi Naqt al-Masahif, op cit., pp. 6-
7; Also see K. Versteegh, The Arabic Language, op cit., p. 56. 
[40] J. B. Segal, The Diacritical Point And The Accents In Syriac, op cit., p. 22; S. Morag, The Vocalization 
Systems Of Arabic, Hebrew, And Aramaic: Their Phonetic And Phonemic Principles, op cit., p. 46. 
[41] S. Morag, The Vocalization Systems Of Arabic, Hebrew, And Aramaic: Their Phonetic And Phonemic 
Principles, op cit., p. 46; J. B. Segal, The Diacritical Point And The Accents In Syriac, op cit., p. 12-15; 
[42] S. Morag, The Vocalization Systems Of Arabic, Hebrew, And Aramaic: Their Phonetic And Phonemic 
Principles, op cit., pp. 13-14 and also p. 20. 



 
[43] ibid., p. 15. 
[44] C. Luxenberg, Die syro-aramäische Lesart des Koran: Ein Beitrag zur Entschlüsselung der Koransprache, 
op cit., full discussion in pp. 20-25. 
[45] The isnad bundles were drawn using Hadith Sharif software by al-Sakhr. 
[46] The reports from Ma‘mar b. Rashad are collected by ‘Abd al-Razzaq b. Hammam al-Sana‘ni. The matn 
and isnad of this report can be found here. Studies on the Musannaf of ‘Abd al-Razzaq were done by Harald 
Motzki. See H. Motzki, "The Musannaf Of ‘Abd al-Razzaq Al-San‘ani As A Source of Authentic Ahadith of 
The First Century A.H.", Journal Of Near Eastern Studies, 1991, Volume 50, pp. 1-21; H. Motzki, "The 
Author And His Work In The Islamic Literature Of The First Centuries: The Case Of ‘Abd al-Razzaq's 
Musannaf", Jerusalem Studies In Arabic And Islam, 2003, Volume 28, pp. 171-201. 
[47] G. H. A. Juynboll, "Hadīth And The Qur'ān", in J. D. McAuliffe (ed.), Encyclopaedia Of The Qur'an, 
2002, Volume II, Brill: Leiden, p. 386. Juynboll analysis goes back only till Malik's Muwatta'. 
[48] This kind of isnad-cum-matn analysis can be found in many of Motzki's publications. See H. Motzki, 
"The Collection Of The Qur'an: A Reconsideration Of The Western Views In Light Of Recent Methodological 
Developments", Der Islam, 2001, Volume 78, pp. 1-34. 
[49] That the common link was the inventor of a hadith, was championed by G. H. A. Juynboll. This is 
simply an apriori assumption without any basis. See G. H. A. Juynboll, "Some Isnād-Analytical Methods 
Illustrated On The Basis Of Several Women-Demeaning Sayings From Hadīth Literature", Al-Qantara, 1989, 
Volume 10, pp. 343-384. A critique of such position on common links was made by Harald Motzki, "Dating 
Muslim Traditions: A Survey", Arabica, 2005, Volume LII, No. 2, pp. 226-230. 
[50] H. Motzki, "Der Fiqh des Zuhri: die Quellenproblematik", Der Islam, 1991, Volume 68, pp. 1-44. 
Revised English edition of this paper is called "The Jurisprudence Of Ibn Shihab az-Zuhri. A Source Critical 
Study" and is available online. 
[51] J. B. Segal's, The Diacritical Point And The Accents In Syriac, op cit., p. 44. 
[52] K. Versteegh, The Arabic Language, op cit., p. 57. 
[53] Abu ‘Amr ‘Uthman bin Sa‘id al-Dani (ed. Muhammad al-Sadiq Qamhawi), Al-Muqni‘ fi Rasm al-Masahif 
al-Amsar ma‘ Kitab al-Naqt, 1978, Maktabat al-Kulliyat al-Azhar: Cairo (Egypt), p. 129. 
[54] Abu ‘Amr ‘Uthman bin Sa‘id al-Dani (ed. Dr. ‘Izzat Hasan), Al-Muhkam fi Naqt al-Masahif, op cit., p. 13. 
[55] ibid., pp. 8-9. 
[56] ibid., p. 235. 
[57] ibid., p. 7.  
[58] C. Luxenberg, Die syro-aramäische Lesart des Koran: Ein Beitrag zur Entschlüsselung der Koransprache, 
op cit., p. II; An image of this manuscript is produced by Déroche along with the dating it to second half of 
the first century of hijra. See F. Déroche, "Manuscripts Of The Qur'an", in J. D. McAuliffe (ed.), 
Encyclopaedia Of The Qur'an, 2003, Volume III, Brill: Leiden, p. 265. 
 
[59] F. Déroche and S. N. Noseda (eds.), Sources de la transmission manuscrite du texte coranique. I. Les 
manuscrits de style hijazi. Volume I. Le manuscrit arabe 328a (a) de la Bibliothèque Nationale de France, 
1998, Fondazione Ferni Noja Noseda, Leda, and Bibliothèque Nationale de Paris. 
[60] ibid., e.g., folio 10a for diacritical points. 
[61] Y. Dutton, "An Early Mushaf According To The Reading Of Ibn ‘Amir", Journal Of Qur'anic Studies, 
2001, Volume III (no. I), pp. 71-89. 
[62] Y. Dutton, "Some Notes On The British Library's 'Oldest Qur'an Manuscript' (Or. 2165)", Journal Of 
Qur'anic Studies, 2004, Volume VI (no. 1), pp. 43-71. 
[63] Y. Dutton, "Red Dots, Green Dots, Yellow Dots & Blue: Some Reflections On The Vocalisation Of Early 
Qur'anic Manuscripts - Part II", Journal Of Qur'anic Studies, 2000, Volume II (no. I), p. 16; F. Déroche, The 
Abbasid Tradition: Qur'ans Of The 8th To The 10th Centuries AD, The Nasser D. Khalili Collection of 
Islamic Art Vol. I, 1992, Oxford University Press, p. 58. 
[64] Y. Dutton, "Red Dots, Green Dots, Yellow Dots & Blue: Some Reflections On The Vocalisation Of Early 
Qur'anic Manuscripts - Part II", Journal Of Qur'anic Studies, op. cit., p. 16; F. Déroche, The Abbasid 
Tradition: Qur'ans Of The 8th To The 10th Centuries AD, op. cit., p. 54. 



 
[65] Y. Dutton, "Red Dots, Green Dots, Yellow Dots & Blue: Some Reflections On The Vocalisation Of Early 
Qur'anic Manuscripts - Part II", Journal Of Qur'anic Studies, op. cit., p. 16; F. Déroche, The Abbasid 
Tradition: Qur'ans Of The 8th To The 10th Centuries AD, op. cit., p. 62. 
[66] Y. Dutton, "Red Dots, Green Dots, Yellow Dots & Blue: Some Reflections On The Vocalisation Of Early 
Qur'anic Manuscripts - Part II", Journal Of Qur'anic Studies, op. cit., p. 16; F. Déroche, The Abbasid 
Tradition: Qur'ans Of The 8th To The 10th Centuries AD, op. cit., p. 116. 
[67] A. Brockett, "Qur'ān Readings In Kitāb Sībawayhi", Occasional Papers Of The School Of Abbasid 
Studies, 1988 (published 1990), No. 2, p. 199. 
[68] C. Luxenberg, Die syro-aramäische Lesart des Koran: Ein Beitrag zur Entschlüsselung der Koransprache, 
op cit., pp. 18-19. Luxenberg says: 
... über dem Buchstaben voneinander unterscheiden, was wiederum als Muster für das später eingeführte 
und weiter entwickelte Punktationssystem der arabischen Schrift gedient haben mag), war die frühe 
arabische Schrift also eine Art Kurzschrift, die dem Eingeweihten als Gedächtnisstütze dienen mochte. 
Mehr, so möchte man meinen, brauchte man auch anfangs nicht, da zuverlässige Lektoren (.. qurra) die 
Verkündigung des Koran unmittelbar vom Propheten vernommen und auswendig gelernt haben sollen. 
[69] E. Whelan, "Forgotten Witness: Evidence For The Early Codification Of The Qur'an", Journal Of The 
American Oriental Society, 1998, Volume 118, pp. 1-14. 
 
[70] Since there are no references available depicting the geographical spread of the inscriptions, we decided 
to go through individual references and plot the data on a map. The references used are: 
The Nabataean inscriptions: 
For the Nabataean inscriptions in Egypt see E. Littman & D. Meredith, "Nabataean Inscriptions From 
Egypt", Bulletin Of The School Of Oriental And African Studies, 1953, Volume 15, pp. 1-28; E. Littmann & 
D. Meredith, "Nabataean Inscriptions From Egypt - II", Bulletin Of The School of Oriental And African  
Studies, 1954, Volume 16, pp. 211-246; F. Zayadine, "The Pantheon Of The Nabataean Inscriptions In Egypt 
And The Sinai", Aram, 1990, Volume 2, No. 1 & 2, pp. 151-174; L. Nehmé, "Cinq Graffiti Nabatéens Du 
Sinaï", Semitica, 2000, Volume 50, pp. 69-80. 
A good description of the Nabataean inscriptions in Negev region is in A. Negev, Nabatean Archaeology 
Today, 1986, New York University Press: New York and London; For the inscriptions in Mada'in Salih see J. 
F. Healey (ed. and trans.) and S. al-Theeb, The Nabataean Tomb Inscriptions Of Mada'in Salih, 1993, 
Journal Of Semitic Studies Supplement I, Published by Oxford University Press on behalf of the University 
of Manchester; A good overall view of the Nabataean inscriptions is in J. F. Healey, The Religion Of 
Nabataeans: A Conspectus, 2001, Brill: Leiden; Also see "Nabataean Inscriptions", in E. Littmann, Semitic 
Inscriptions: Part IV Of The Publications Of An American Archaeological Expedition To Syria In 1899-1900, 
1904, The Century Co.: New York, pp. 85-95; For the inscriptions near Tabuk in Saudi Arabia, see Solaiman 
Abdal Rahman al-Theeb, Aramaic And Nabataean Inscriptions From North-West Saudi Arabia, 1993, King 
Fahd National Library, pp. 68-200 for Nabataean inscriptions. These inscriptions were found near Tabuk at 
Jabal Qa‘ Abu Murr, Jabal Abu Makhruq, Jabal Sarbut Thulaytha and al-Herra. 
The Syriac inscriptions: 
The best place to start for the pre- and post-Islamic Syriac inscriptions is Sebastian P. Brock's "Syriac 
Inscriptions: A Preliminary Checklist Of European Publications", Annali: Istituto Orientale di Napoli (New 
Series), 1978, Volume 38, pp. 255-71. Brock's list was further expanded by Desreumaux. See A. J. P. 
Desreumaux, "Pour une Bibliographie sur l'épigraphie Syriaque", Annali: Istituto Orientale di Napoli (New 
Series), 1980, Volume 40, pp. 704-708. 
 
Sebastian Brock's classified bibliography of Syriac studies was also used to plot the pre-Islamic Syriac 
inscription data. This classified bibliography is updated every few years. See S. P. Brock, "Syriac Studies 
1960-1970: A Classified Bibliography", Parole De l'Orient, 1973, Volume 4, pp. 426-427; S. P. Brock. "Syriac 
Studies 1971-1980: A Classified Bibliography", Parole De l'Orient, 1981-1982, Volume 10, pp. 348-350; S. P. 
Brock, "Syriac Studies 1981-1985: A Classified Bibliography", Parole De l'Orient, 1987, Volume 14, pp. 321-
322; S. P. Brock, "Syriac Studies 1986-1990: A Classified Bibliography", Parole De l'Orient, 1992, Volume 17,  



 
pp. 257-258; S. P. Brock, "Syriac Studies 1991-1995: A Classified Bibliography", Parole De l'Orient, 1998, 
Volume 23, pp. 297-300; S. P. Brock, "Syriac Studies 1996-2000: A Classified Bibliography", Parole De 
l'Orient, 2004, Volume 29, pp. 337-338. 
Enno Littmann has done a decent survey of Syriac inscriptions in the Northern Syria. See "Syriac 
Inscriptions From Northern Central Syria, Palmyra And The Region Of The Haurân", in E. Littmann, Semitic 
Inscriptions: Part IV Of The Publications Of An American Archaeological Expedition To Syria In 1899-1900, 
1904, The Century Co.: New York, pp. 3-56; E. Littmann, Semitic Inscriptions: Syriac Inscriptions, 1934, E. 
J. Brill Publishers and Printers: Leyden; For another decent survey of Syriac inscriptions see H. Pognon, 
Inscriptions Sémitiques De La Syrie, De La Mésopotamie Et De La Région De Mossoul, 1907, Imprimerie 
Nationale: Paris. For early Syriac inscriptions see No. 2-12, 19-21, 36-39, 44-50, 81-82, 118. 
A a good compilation of the pre-Islamic Syriac inscriptions is done by H. J. W. Drijvers (ed.), Old Syriac 
(Edessean) Inscriptions, 1972, Semitic Studies Series, E. J. Brill: Leiden. It was further expanded by H. J. W. 
Drijvers & J. F. Healey, The Old Syriac Inscriptions Of Edessa And Osrhoene, 1999, Brill: Leiden. Most of 
the inscriptions mentioned here, as the name suggests, are from Edessa and nearby places. 
For more pre-Islamic Syriac inscriptions in Edessa and other areas including the Fertile Crescent, see the 
following: C. C. Torrey, "The Semitic Inscriptions" in P. V. C. Baur, M. I. Rostovtzeff & A. R. Bellinger (eds.), 
The Excavations At Dura-Europos Conducted By Yale University And The French Academy Of Inscriptions 
And Letters: Preliminary Report Of Third Season Of Work, 1932, Yale University Press: New Haven & 
Oxford University Press, pp. 66-71; C. C. Torrey, "Semitic Inscriptions" in P. V. C. Baur, M. I. Rostovtzeff & 
A. R. Bellinger (eds.), The Excavations At Dura-Europos Conducted By Yale University And The French 
Academy Of Inscriptions And Letters: Preliminary Report Of Fourth Season Of Work, 1933, Yale University 
Press: New Haven & Oxford University Press, pp. 178-181; J. B. Segal, "Pagan Syriac Monuments In The 
Vilayet Of Urfa", Anatolian Studies, 1953, Volume III, pp. 97-119; J. B. Segal, "Some Syriac Inscriptions Of 
The 2nd-3rd Century A.D.", Bulletin Of The School of Oriental And African Studies, 1954, Volume 16, pp. 
13-35; J. B. Segal, "Two Syriac Inscriptions From Harran", Bulletin Of The School of Oriental And African 
Studies, 1957, Volume 20, pp. 512-522; J. B. Segal, "New Syriac Inscriptions From Edessa", Bulletin Of The 
School of Oriental And African Studies, 1959, Volume 22, pp. 23-40; J. B. Segal, "Four Syriac Inscriptions", 
Bulletin Of The School Of Oriental And African Studies, 1967, Volume 30, pp. 293-304; J. B. Segal, Edessa 
'The Blessed City', 1970, Oxford At The Clarendon Press, pp. 22-36; H. J. W. Drijvers, "New Syriac 
Inscriptions", Aram, 1993, Volume 5, pp. 147-161; J. B. Chabot, "Inscriptions Syriaques De Bennaouï", Syria, 
1929, Volume 10, pp.252-256; P. R. Mouterde, "Inscriptions Grecques De Souweida Et De ‘Ahiré", Mélanges 
De L'Université Saint-Joseph, 1932, Volume 16, pp. 102-108; P. Mouterde, "Inscription Syriaque Du Gebel 
Bil‘ās", Mélanges De L'Université Saint-Joseph, 1932, Volume 16, pp. 83-86; B. Aggoula, "Studia Aramaica 
III", Syria, 1992, Volume 69, pp. 400-417; A. Abou Assaf, "Inscription Syrique - Au Musée De Ma'aret al-
No'man", Annales Archeologiques Arabes Syriennes, 1990, Volume 40, pp. 161-162. This inscription was 
discussed by A. Harrak, "Notes On Syriac Inscriptions I: The Inscription Of Ma‘ar Zaytā (Syriac)", Orientalia 
(New Series), 1995, Volume 64, pp. 110-119. The author inclines towards a 6th century dating; M. Moussli, 
"Syrische Inschriften Aus Hadata (Al-Hadath)", Altorientalische Forschungen, 1984, Volume 11, No. 2, pp. 
371-373; A. Abu ‘Assaf & F. Briquel-Chatonnet, "Un Autel A Encens Avec Inscription Syriaque Au Musée De 
Raqqa (Syrie)", Semitica, 1991-1992, Volume 41-42, pp. 183-193; A. Palmer, "A Corpus Of Inscriptions From 
Tur ‘Abdīn And Environs", Oriens Christianus, 1987, Volume 71, pp. 57-59; A. Desreumaux & P. -L. Gatier, 
"Inscription Bilingue Grecque Et Syriaque D'Une Mosaïque Paléochrétienne", Semitica, 1991-1992, Volume 
41-42, pp. 173-181; E. C. D. Hunter, "An Inscribed Reliquary From The Middle Euphrates", Oriens 
Christianus, 1991, Volume 75, pp. 147-165; J. Jarry, "Inscriptions Arabes, Syriaques Et Grecques Du Massif 
Du Bélus En Syrie Du Nord", Annales Islamologiques, 1968, Volume 7, pp. 141-158. The inscription found in 
Sekizlar is dated (pp. 157-158); J. Jarry, "Nouvelles Inscriptions Sémitiques De Syrie", Annales 
Islamologiques, 1985, Volume 21, pp. 1-7. The inscription found at Jabal Seis (or Jabal Usays) is dated (p. 
6); H. J. W. Drijvers, "Syrische Inscripties Uit De Eerste Drie Eeuwen A.D.", Phoenix, 1969, Volume 15, No. 
1, pp. 197-205; K. Parlasca, "Das Mosaik Vom Mas'udije Aus Dem Jahre 228/29 n. Chr.", Damaszener 
Mitteilungen, pp. 263-267. Plates 60-61; P. Donceel-Voûte, Les Pavements Des Églises Byzantines De Syria 
Et Du Liban: Décor, Archéologie Et Liturgie, 1988, Louvain-La-Neuve, Belgique & Départment D'Archéologie  



 
Et D' Histoire De L'Art College Érasme, pp. 147-149. The inscription is in Halaoua in Syria. 
There are a few pre-Islamic Syriac inscriptions of unknown provenance or uncertain date that are not 
included in the map. They are: R. C. Steiner, "A Syriac Church Inscription From 504 CE", Journal Of Semitic 
Studies, 1990, Volume 35, pp. 99-108. This inscription is most likely from Edessa. There are inscriptions in 
four inscriptions in the National Museum in Damascus, Syria, from 5th and 6th centuries. They were 
published by A. Abu ‘Assaf, "Kitābāt Suryāni Zadīdah Fi-l-Muthaf al-Watnī bi-Dimashq", Annales 
Archeologiques Arabes Syriennes, 1972, Volume 22, No. 1 and 2, pp. 135-144. There provenance is 
unknown. An inscription from uncertain date due to lacuna is from Deir Makr and was published by J. 
Naveh, "Syriac Miscellanea", ‘Atiqot, 1976, Volume 11, pp. 102-104; St. J. Simpson, "A Note On Qasr Serij", 
Iraq, 1994, Volume 56, pp. 149-151. Provenance known but no date available; H. Salame-Sarkis, "Syria 
Grammata Kai Agalmata", Syria, 1989, Volume 66, pp. 313-319. Here the date is early 7th century but the 
exact provenance is not known. It is most likely from the Antioch region; E. Puech, "Une Inscription 
Syriaque Sur Mosaïaque", Liber Annuss, 1988, Volume 38, pp. 267-270. Date known but provenance 
unknown; M. Halloun, "Two Syriac Inscriptions", Liber Annuss, 1988, Volume 38, pp. 271-275. Date known 
but provenance unknown. It is perhaps from Edessa region; F. Briquel-Chatonnet, "Une Inscription Syriaque 
Sur Mosaïaque De La Région De L'Euphrate", Semitica, 1996, Volume 46, p. 146-153. The inscription is 
present in Deir al-Zor Museum in Syria. Its date is known but its provenance is not; E. C. Dodd, "The 
Monastery Of Mar Musa Al-Habashi Near Nebek Syria", Arte Medievale, 1992, Volume 6 (II), No. 1, pp. 61-
67 for discussion. The Syriac inscriptions in this monastery were discussed by J. C. McCullough, "Appendix I: 
Syriac Inscriptions", pp. 133-135. Provenance is known but the dating is not known due to small size of 
fragments of the inscriptions. 
For Arabic inscriptions: Click here for complete listing. 
 
[71] J. B. Chabot, "Sur Une Inscription Syriaque Du Sinaï", Journal Asiatique, 1906, Volume 10(7), pp.  
290-293. These Syriac inscriptions were left by pilgrims from Balad (Iraq) in Sinai peninsula and there is no 
dating available; E. C. D. Hunter, "Syriac Inscriptions From Al-Hira", Oriens Christianus, 1996, Volume 80, 
pp. 66-81. Erica Hunter mentions an ostracon that was a note by a pilgrim or a monk. All the ostraca from 
the region of al-Hira are dated c. 7th century. See E. C. D. Hunter, "A Syriac Ostracon From Ctesiphon", Al-
Rafidan, 1997, Volume 18, p. 366. 
[72] A. Cameron, The Mediterranean World In Late Antiquity AD 395-600, 1993, Routledge: London, pp. 
182-185; G. W. Bowersock, Hellenism In Late Antiquity, 1990, Cambridge University Press, see especially 
Chapter III, pp. 29-40; Another book of interest is Fergus Millar's The Roman Near East: 31 BC - AD 337, 
1993, Harvard University Press: Cambridge (MA). 
[73] G. W. Bowersock, Hellenism In Late Antiquity, op cit., p. 29 and p. 40. 
[74] We thank Dr. R. Hoyland for pointing this one out. 
[75] J. F. Healey, "Were The Nabataeans Arabs?", Aram, 1989, Volume 1, No. 1, p. 41. 
[76] ibid., p. 44. The picture is taken from here and slightly modified with some additional information. 
[77] ibid. See the full article. Healey argues against the impossibility of Nabataeans being Aramaeans. 
[78] J. F. Healey, "Lexical Loans In Early Syriac: A Comparison With Nabataean Aramaic", Studi Epigrafici E 
Linguistici Sul Vicino Oriente Antico, 1995, Volume 12, p. 78. 
[79] ibid. 
[80] J. C. L. Gibson, Textbook Of Syrian Semitic Inscriptions: Aramaic Inscriptions Including Inscriptions In 
The Dialect of Zenjirli (Volume II), 1975, Oxford At The Clarendon Press, pp. 148-151, no. 30, Plate IX; J. F. 
Healey, "Were The Nabataeans Arabs?", Aram, op cit., p. 43; Also see J. F. Healey & H. Bin Seray, "Aramaic In 
The Gulf: Towards A Corpus", Aram, 1999-2000, Volume 11-12, pp. 1-14 for Aramaic inscriptions in Kuwait, 
Saudi Arabia, Bahrain, Qatar and the United Arab Emirates. The Achaemenids used Aramaic as the lingua 
franca of administration and trade not only in the West (Palestine, North Arabia, Egypt, Anatolia) but also 
in the East (in Iran). It is therefore not in the least surprising to find Aramaic in use during and after the 
Achaemenid period in those areas of the Gulf which were affected by Persian and Parthian political 
commercial links.  
 



 
Click here to see the information about the Achaemenids and a map showing the area ruled by them. It will 
be obvious why the Aramaic inscriptions were found in the above mentioned Gulf 
States. 
[81] J. F. Healey, The Religion Of Nabataeans: A Conspectus, op cit., see Chapters 4-7. 
[82] For a brief study of Arabic lexical, historical and literary sources, see M. Abdul-Latif Abdul-Karim, 
"Lexical, Historical And Literary Sources Of The Nabataeans In The Arab Tradition", Aram, 1990, Volume 2, 
No. 1 & 2, p. 421-424. 
The Musnad inscriptions at Qaryat al-Faw, South Western Saudi Arabia, suggest that the deities Kahl, El, al-
Lat, ‘Athar Ashraq, al-‘Uzza, Manat, Wadd, Shams, etc. were worshipped in the State of Kinda, South 
(western) Arabian peninsula. Some of these are obviously Nabataean deities. What is interesting is that 
many of these idols also survived until the advent of Islam. If one looks at the complete picture using the 
Nabataean and the Musnad inscriptions in the Hijaz and surrounding area, they are not in Christian in 
content at all. See A. R. Al-Ansary, Qaryat Al-Fau: A Portrait Of Pre-Islamic Civilisation In Saudi Arabia, 
1982, University of Riyadh (Saudi Arabia), p. 28 
[83] A. Mingana, "Syriac Influences On The Style Of The Kur'an", Bulletin Of The John Rylands Library 
Manchester, op cit., p. 78. 
[84] J. A. Bellamy, "The New Reading Of The Namarah Inscription", Journal Of The American Oriental 
Society, 1985, Volume 105, p. 47. 
[85] J. A. Bellamy, "Two Pre-Islamic Arabic Inscriptions Revised: Jabal Ramm And Umm Al-Jimal", Journal 
Of The American Oriental Society, 1988, Volume 108, p. 377. 
[86] W. Wright, Fragments Of The Or Syriac Grammar Of Jacob Of Edessa: Edited From Mss In The British 
Museum And The Bodleian Library, 1871, Gilbert & Rivington: London. 
[87] This discussion is taken from J. B. Segal, The Diacritical Point And The Accents In Syriac, op cit., p. 41. 
[88] J. B. Segal, The Diacritical Point And The Accents In Syriac, op cit., p. 2 for translation. Original text in 
W. Wright, Fragments Of The Or Syriac Grammar Of Jacob Of Edessa: Edited From Mss In The British 
Museum And The Bodleian Library, op cit., p. ܒ. 
[89] G. Phillips, A Letter By Mār Jacob, Bishop Of Edessa On Syriac Orthography, 1869, William And 
Norgate: London & Edinburgh, pp. 4-10. For Syriac text, op. cit., p. ܛ. 
[90] J. B. Segal, The Diacritical Point And The Accents In Syriac, op cit., pp. 41-42. 
[91] C. H. M. Versteegh, Arabic Grammar And Qur'anic Exegesis In Early Islam, op cit., p. 28. 
[92] W. Wright, A Short History Of Syriac Literature, 1894, Adam And Charles Black: London, p. 211. 
[93] R. J. H. Gottheil (ed.), Bar ‘Alī (Īshō‘) The Syriac-Arabic Glosses, 1910-1928, Tipografia Della R. 
Accademia Nazionale Dei Lincei: Roma. Part 1 edited by G. Hoffmann, 1874; Part II by R. J. H. Gottheil, 
1908. 
[94] Hassan Bar Bahlul (ed. R. Duval), Lexicon Syriacum auctore Hassano bar Bahlule: voces Syriacas 
Græcasque cum glossis Syriacis et Arabicis complectens, 1888-1901, 3 Volumes, e Reipublicæ typographæo: 
Parisiis. 
[95] J. A. Haywood, Arabic Lexicography: Its History, And Its Place In General History Of Lexicography, 
1965, Second Edition, E. J. Brill: Leiden, see the chart facing p. 132. 
[96] R. J. H. Gottheil (ed.), Bar ‘Alī (Īshō‘) The Syriac-Arabic Glosses, op cit., p. 9; Hassan Bar Bahlul (ed. R. 
Duval), Lexicon Syriacum auctore Hassano bar Bahlule: voces Syriacas Græcasque cum glossis Syriacis et 
Arabicis complectens, Volume 1, p. 11. 
[97] J. A. Haywood, Arabic Lexicography: Its History, And Its Place In General History Of Lexicography, op 
cit., p. 122. 
[98] ibid. 
[99] For example, see R. Payne Smith's Thesaurus Syriacus, 1879, Tomus I, e typographeo Clarendoniano: 
Oxonii, see the preface on pp. v-vi for details. For Luxenberg's use of these lexicons see Die syro-aramäische 
Lesart des Koran: Ein Beitrag zur Entschlüsselung der Koransprache, op cit., p. 8. 
[100] R. Hoyland, "New Documentary Texts And The Early Islamic State", Bulletin Of The School Of Oriental 
And African Studies, 2006, Volume 69, No. 3, pp. 410-411. 
 



 
[101] F. Corriente, "On A Proposal For A "Syro-Aramaic" Reading Of The Qur'an", Collectanea Christiana 
Orientalia, 2003, Volume I, pp. 309-310. 
[102] M. Hamidullah, Sahifa Hammam bin Munabbih: The Earliest Extant Work On The Hadith, 1979, 
Centre Cultural Islamique: Paris. 
[103] ‘Abd al-Razzaq b. Hammam al-San‘ani (ed. Habib al-Rahman al-A‘zami), Al-Musannaf, 1972, 11 
volumes, Beirut. 
[104] H. Motzki, "The Musannaf Of ‘Abd al-Razzaq Al-San‘ani As A Source of Authentic Ahadith of The First 
Century A.H.", Journal Of Near Eastern Studies, 1991, Volume 50, pp. 1-21; A detailed discussion of it is 
available in Motzki's book: H. Motzki (trans. Marion H. Katz), The Origins Of Islamic Jurisprudence: 
Meccan Fiqh Before The Classical Schools, 2002, Brill: Leiden, Boston, Köln, see chapter II. 
[105] For such questions see also Simon Hopkins' review of Luxenberg's Die syro-aramäische Lesart des 
Koran: Ein Beitrag zur Entschlüsselung der Koransprache in Jerusalem Studies In Arabic And Islam, 2003, 
Volume 28, pp. 376-380. Offprint of this paper is available online. 
 
 
 
  

 
 

http://lechemindroit.webs.com/ 
 

Traduit en mai 2008 


