
 

L’approche du Pr Geneviève  GOBILLOT 

« Vue d’ensemble sur la métatextualité et intertextualité dans le Coran » 

  

   L’originalité de l’approche du Professeur Gobillot réside dans sa globalité et sa subtilité, après 
s’être intéressée au mysticisme musulman en étudiant l’œuvre du mystique al-Hakîm al-Tirmidhî, 
son approche du texte coranique s’est précisée avec le temps par une analyse littéraire holistique 
intégrant à la fois l’analyse intra textuelle selon des règles précises, celles de la langue dite « du 
sanctuaire » en référence aux travaux du bibliste Bernard Barc, et l’intertextualité par 
rapprochement avec les écrits bibliques et parabibliques en particulier. 

APPROCHE INTRA-TEXTUELLE 

    Le Pr Gobillot considère, en accord sur ce point avec Michel Cuypers, que la composition du 
texte coranique est loin d’être décousue et incohérente comme on pourrait le supposer à première 
vue pour un occidental ayant l’habitude d’une lecture linéaire du texte selon le schème :  

Introduction développement conclusion. 

   Sa longue expertise lui a permis de constater que la composition du Coran obéit aux codes de « la 
langue du sanctuaire » mise en évidence pour la Torah par Bernard Brac  dans son ouvrage «  Les 
arpenteurs du temps, essai sur l’histoire religieuse de la Judée au temps hellénistique aux éditions 
du Zèbre, 2000 ) mais dores et déjà prise en compte depuis le 2ème de siècle de notre ère par le grand 
rabbin, Rabbi Akiva. 

Les principes de la composition de la langue du sanctuaire 

–La perfection de la composition : celle-ci permet d’accéder au sens voulu en excluant tout risque 
de surinterprétation, de sous interprétation et en quelques sorte même d’interprétation au profit de 
ce qu’il convient d’appeler simplement une « lecture », en l’occurrence la lecture « voulue » par 
l’auteur du texte. Il s’agit en effet d’une composition qui permet de concilier la totalité des 
exigences liées aux multiples informations et suggestions émanant du texte pour chaque thème 
abordé. 

–La cohérence de l’ensemble textuel : ce principe qui découle du premier implique l’absence de 
contradictions de tous ordres : logique, rhétorique, grammatical, éthique, et aussi de mots inutiles ou 
superflus.  

Ce deuxième principe repose sur un ensemble de règles selon trois niveaux : 

Au niveau de la langue  

–L’absence totale de synonymie : chaque mot à sa signification propre. Il est donc exclu 
d’attribuer un seul sens à deux mots différents, ce qui implique une attention constante au moindre 
détail d’ordre terminologique, grammatical et même orthographique 



–L’usage de la polysémie : l’absence de synonymie n’exclut pas la polysémie, un mot peut avoir 
plusieurs sens différents selon son emploi dans le texte. Cette disposition caractérise la richesse du 
langage coranique. A ce sujet, l’exemple du mot mulk est assez significatif, il peut designer en effet: 
soit « le règne », soit « les possessions, les richesses ». C’est le lecteur qui est invité, en fonction du 
contexte, à choisir le sens voulu. 

–La possibilité de la bisémie est une caractéristiques spécifique à la langue arabe du Coran qui ne 
se retrouve ni dans l’hébreux ni de le syro-araméen. Il s’agit de la possibilité de lire une même 
phrase de deux façons différentes.  

–L’usage de l’analogie verbale : le sens d’un mot peut être précisé par l’étude de toutes ses 
occurrences sur l’ensemble du texte coranique. 

Au niveau du style 

–Le procédé de la brevitas : qui permet de donner le maximum de sens avec le minimum de 
phrases. 

–Usage de la métaphore, de la symbolique, de l’induction, de l’allusion et de la suggestion et 
parfois de la bisémie de phrases entières. 

Au niveau du sens  

–Absence totale de contradiction ce qui exclut de facto l’idée d’auto-abrogation ( cf  « L’abrogation 
(nâsihk et mansûhk) dans le Coran à la lumière d’une lecture interculturelle et intertextuelle ».Al-
Mawâqif, numéro spécial, actes du premier colloque international sur « Le phénomène religieux, 
nouvelles lectures des sciences sociales et humaines, Mascara les 14-15 et 16 avril 2008, 
Publication du Centre Universitaire Mustapha Stanbouli, Mascara, 2008, p. 6-19. Et aussi 
« L’abrogation selon le Coran à la lumière des Homélies pseudo-clémentines », Le Coran nouvelles 
approches, sous la direction de Mehdi Azaiez, avec la collaboration de Sabrina Mervin, CNRS 
éditions, coll. CNRS philosophie, 2013, pp. 207-240. 
 
–Absence de redondance superflue 

–Absence d’opposition à une vérité avérée, notons que le texte coranique lui-même appuie 
l’ensemble de ces principes.   

APPROCHE INTER-TEXTUELLE  

Le Coran comme guide de lecture des Ecritures  

–Le mot Bible sous entendu, ancien plus nouveau testament telle que nous le connaissons 
aujourd’hui n’a aucune représentation dans le texte coranique. En revanche, il y est question de la 
Torah et de l’Injîl 

–C’est le mot KITAB qui renvoie à une figure archétypique de la révélation qui avait été adressé 
aux prophètes antérieurs, ayant le même contenu mais avec des expressions qui peuvent varier dans 
le temps, elle a un sens plus large que la Torah ou l’Evangile, elle inclut également les révélations 
reçues par d’autres groupes, comme les Sabéens ou les «  judéo-chrétiens ». 



–Ne reconnaissant pas la catégorisation canonique versus apocryphe établie par le grand rabbinat et 
la grande Eglise concernant les textes de la Torah et des Evangiles.  

Le Coran opère sa propre méthodologie d’authentification pouvant attribuer un caractère d’écriture 
révélée à des textes jugés apocryphes par les juifs et les chrétiens (Testament d’Abraham, Testament 
de Moise et l’apocalypse d’Abraham qu’il nomme « les premiers feuillets » Al-suhuf al-ûlâ) 

–A part le cas précis du verset 29 du psaume 37, la plupart des appropriations coraniques des 
écritures antérieures se fait par allusions plus au moins explicites (Esdras 4, Odes, Psaumes de 
Salomon Psaume 151), ou le plus souvent subtiles échappant même aux yeux des spécialistes (Livre 
des Jubilés, Livres d’Hénoch ...) 

–La totalité des renvois coraniques à des passages faisant partie de corpus antérieurs, visent à fonder 
une argumentation et des leçons théologiques d’une portée nouvelle et originale. 

–Il s’avère finalement impossible de simplifier la question de l’émergence du texte Coranique en 
l’attribuant à un courant en particulier : cercles rabbiniques, chrétiens, judéo-chrétiens, manichéens 
ou gnostiques dans la mesure où les textes de tous ces courants sont représentés à des degrés 
variables, sachant qu’à l’époque supposée être celle de l’émergence de cette composition, ces 
différents courants s’excluaient souvent les uns les autres. 

Le Coran comme correctif des Ecritures  

    En effet selon, le Pr Gobillot, le coran se donne comme rôle : l’explication, le dévoilement du 
sens des écritures et surtout la rectification des parties ayant subies des altérations plus au moins 
importantes du sens ou de la lettre des écritures, et ce par :  

–Correction par rejet total d’un contenu (exemple : le cas du Kufr de Salomon, Histoire de 
Madian…etc) voir à ce sujet : « Espoir en la pensée, pensées de l’espoir »,  (De l’abrogation dans le 
Coran)  communication donnée au colloque international des 1, 2 et 3 février à l’Université Lyon 3, 
« Comment vivre l’interculturel (Islam-Occident) ? Obstacles et perspectives d’ouverture » dans le 
cadre du CRITIC et du CRCI. Publié dans Monde de l’Islam et Occident. Les voies de 
l’intertextualité, éd. Geneviève Gobillot, Editions Modulaires Européennes, Transversales 
philosophiques, Cortil-Wodon, Belgique, 2010, pp. 51-87 

–Correction par rectification du sens (ex ;  Eve n’est pas à l’origine du la faute d’Adam, Dieu a 
pardonné au couple donc point de Péché originel…etc.) 

–Correction par abrogation (ex : Préséance du prophète Abraham sur ses « anges » visiteurs au 
chêne de Mambré…etc.) Voir : « Coran et Torah, les fondements de l’intertextualité », Histoire des 
relations entre juifs et musulmans des origines à nos jours, éd. Benjamin Stora, Abdelwahab 
Meddeb, Albin Michel, Paris, 2013, pp. 611-622. 

Ecrit en octobre 2017  

Revu et corrigé par G. Gobillot, le 01 février 2018 

www.ahmedamine.net 

 


