LA MECQUE AVANT L'ISLAM

Traduction
Ahmed Amine

01/12/2019

www.ahmedamine.net

ENQUETE HISTORIQUE
REALISEE PAR
IAN DAVID MORRIS



LA MECQUE AVANT L'ISLAM

Enquéte historique réalis¢e par
Dr Ian David .Morris

Traduction, le 01/12/2019

Ahmed amine

MECCA ET MACORABA

“Macoraba: 73 © 20°22 °.”
- Ptolémée, Géographie , §6.7.

Note préliminaire : suite au succes de son article publié sur son blog, Ian D Morris a jugé utile
de le retravailler de manzére qu’il soit revu par ses pairs, ce travail a été donc publié dans la revue
Al - "Usur al-Wusta: (Le journal des médiévistes du Moyen-Orient , vol. 26 (2018).

L'article  amélioré est en acces libre ici hitp://www.middleeastmedievalists.com/wp-
content/uploads/2018/11/UW-26-Morris.pdf

Claudius Ptolémeée est un écrivain et géographe grec ayant vécu a Alexandrie au Ile siécle
de notre eére.Il est l'auteur de plusieurs ouvrages, le plus important étant son
Almagest! ; mais son Guide de géographie, achevé entre 141 et 147, a eu également une
grande influence en Europe et au Moyen-Orient. Il englobe une introduction théorique,
une liste de lieux remarquables du monde connu et de quelques cartes. Afin de préserver
l'exactitude des cartes lorsqu'elles étaient copiées et recopiées, Ptolémée donna les
coordonnées des noms de lieux qu'il avait calculé avec une certaine précision : la carte est
déformée, mais reconnaissable. Marinus de Tyr était sa source principale. Il a écrit entre
107 et 114.

Ptolémée a consacré une section sur les régions occidentales et méridionales de I’Arabie,
utile pour ceux qui étudient ’histoire de cette région car les peuples de I’Arabie antique ne
nous ont pas laissé beaucoup de sources écrites. Des sources externes comme celle de
Ptolémée nous aident a suivre l’ascension des villes, des puissances, des religions et des

! L'Almageste (arabisation du grec ancien Meyiotn / mégisté signifiant la plus grande ou la trés grande) est une ceuvre de
Claude Ptolémée datant du 1I ¢ siecle. Elle constitue la somme des connaissances les plus avancées de I'Antiquité en
mathématiques et en astronomie.



routes commerciales. Nous connaissons certains des sites de Ptolémée en Arabie, comme
Yathrib ( Lathrippa ), l'actuelle Médine.

Certaines sont inconnues ou contestées comme Macoraba, Ptolémée ’appelle Makoraba
en grec mais les traductions latines préferent Machoraba et Macoraba - que Ptolémeée
place a l'ouest de la péninsule arabique.

I y a un quasi-consensus parmi les chercheurs universitaires que la Mecque est
Macoraba. Les coordonnées la placent approximativement au bon endroit (hedjaz) et le
nom semble a peu prés correct. Plusieurs étymologies ont été proposées, mais la solution
qui a été privilégiée est que le mot serait issu du vieux mot du Sud-arabique *mikrab*, avec
le sens de « temple ». Macoraba aurait était donc un centre remarquable de la religion
préislamique des le deuxiéme siécle de notre ére. Lorsque vous rencontrez Macoraba dans
la littérature scientifique, il est fort probable que vous retrouviez cette étymologie et surtout
son identification avec La Mecque.

Bien entendu, un consensus ne vaut pas nécessairement unanimité et des avis divergents
ont été exprimés. Le plus important jusqu'a présent était celui de Patricia Crone (décédé
en 2015). Dans un livre iconoclaste et controversé, Meccan Trade et la montée de l'islam
(1987), Crone a consacré quelques pages sur les témoignages au sujet de La Mecque dans
la littérature ancienne, avec des conclusions négatives : «La vérité est que le nom de
Macoraba n'a rien a voir avec celui de La Mecque, et que le lieu indiqué par Ptolémée pour
Macoraba ne dicte en aucun cas l'identification des deux. "

Le commerce mecquois a eu un impact important sur les premiéres études islamiques,
mais Macoraba reste l'essentiel de la littérature scientifique sur I’Arabie ancienne. La
raison, a mon avis, n’est pas que notre interprétation soit particulierement solide ou
explicative, mais que Macoraba = Mecca est devenue si familiére que nous ne pensons pas
a la réexaminer. L’identification a la Mecque fait partie de notre mode de pensée depuis
fortt longtemps. Crone répond a une littérature remontant au début du vingtiéme siécle,
mais notre blog2 montrera que cette identification remonte au XVlIle siécle.

C'est une histoire merveilleuse : plus je creusais, plus je voulais continuer. Tant
d'anciennes ceuvres orientalistes ont été numérisées et distribuées librement que j'ai pu
suivre les nouvelles pistes entiérement en ligne. Il n'y avait jamais une citation que je ne
pouvais pas suivre: le sentier s'est arrété, mais n'est jamais devenu froid. Néanmoins,
j'espére qu'il y a plus a découvrir. J'intégrerai les commentaires appropriés dans cet article.
Je m'attends donc a ce qu'il s’enrichisse un peu avec le temps et je pense qu'il mérite un
traitement définitif en temps voulu ; je prévois d'étendre ce travail préliminaire dans un
article pour qu’il soit examiné par les pairs.

OU ETAIT MACORABA ?

Si nous supposons que Macoraba est la Mecque, il y a un léger probléme avec ses
coordonnées. Ptolémée la met au Sud-Est de Yathrib; La Mecque est au Sud-Ouest. Méme
avant 1800, Konrad Mannert avait remarqué que Macoraba était trop éloignée de la cote
et avait proposé une solution : les sources de Ptolémée connaissaient la Mecque depuis la
route des caravanes mais elles ne s'étaient jamais approchées de la ville par la cote. Bien
sur, nous ne savons pas d’ou proviennent les informations de Ptolémée ; mais méme cette
solution est peut-étre trop élaborée, car en général, il semble que Ptolémée ait eu plus de
difficulté a calculer la longitude que la latitude, ce qui signifie que ses villes sont plus
précisément positionnées nord-sud qu'est-ouest.

2 http://www.iandavidmorris.com/




Cela a eu des conséquences décisives pour sa géographie de I'Arabie. Dumat al-Jandal
( Dumaitha ) est en effet plus au nord que Tayma ( Thaima ), qui est plus au nord qu'al-
Hijr ( Egra ), Yathrib ( Lathrippa ) et Najran ( Nagara ); mais alors Ptolémée met Najran a
l'est, au centre de la péninsule. L’effet général est de repousser les villes de la cote, en
encombrant le coeur de la péninsule et en effacant pratiquement le quartier vide du désert
aride du sud-est. Sous ces contraintes, l'emplacement de Macoraba par rapport a La
Mecque peut étre considéré avec une marge d'erreur.

Mais nous devrions étre prudents, cette marge d'erreur n'est pas en soi une preuve que
Macoraba est la Mecque; cela ouvre simplement la porte a une enquéte. Comme le montre
cet article, certains des noms anciens associés a La Mecque se trouvent probablement
dans la région du Sinai et du golfe d’Agaba, ou encore vers Oman et Hadramawt.

Macoraba a le meérite d’€tre au moins placé dans le Hedjaz, mais de maniére
imprécise. Nous devrions suivre le conseil de Patricia Crone: «Naturellement, les longitudes
et les latitudes de [Ptolémée] sont inexactes; mais s'ils sont inexacts, on ne peut pas
identifier des lieux sur la seule base de la similitude des termes. ".

Baiba

olathrippa

Macoraba

MALICHAE

£
S|]U s 1
s
ey
o Gaka opp. PO Sy
o Thacma UNTTES SINUS
AMYDEN! P
JEgra z\mw S I MU S PAVERREIS SIS CERUSES'
NAPATA:I
_______ ¢pe \’;\IA-‘

*Girsha
€GIO SMYRNOFERA INT,
Olaphia,  Inapha,

Thumala

\Q' :
PP RCHAREN!
Maocosmnos metrop.

.lahri\ I.:h)u ARTE

.Ianuha N
W DOSARENI!
MOCRITAE
o *Mara Anana®
metrop.
A Y

Mari Thumna
B Magulaya = A0 =
A Syt ARABANITAE

IOBARITAE
* Marimatha
ITAE

Sapphar
SAPPHARITAE
Lachepere “Hyaila

Deva

Save

) HOMERITAE
Sani Mardache opp.
"T@_\/'

e S MAATIRISE,

smvmoun\ﬁ
£XT.
Are regia
oMaccala
o Sachle

Rana, JDela
Koa®
Abisama
= N

Embolian

Tralla portus
Existhe crmy)

mm\muc—/,g},ﬂ.m

ASCITAE
Thialemath
s [ W
X A
:-_/‘ﬁﬁmﬁnu portus
Na"'"m.

Sragros proon.

o

(P i .

(5]

k¢

i De Hugh Kennedy (ed.), Atlas historique de l'islam, sv « Arabie selon

Ptolémeée ». Makoraba

est en C3.



Le probléme est que Macoraba est un mot difféerent de Mecca. Cela peut sembler étrange
de le dire ainsi, mais il faut répéter encore et encore : Macoraba est un mot différent de
Mecca, et c'est un probléme si nous voulons les identifier. Il ne suffit pas de dire que la
premiére moitié de Macoraba sonne un peu comme Mecca ; nous devrions soit expliquer
la différence, soit le dissocier Macoraba. Et il y a une trés longue tradition de tentatives
pour l'expliquer.

MACORABA ET LES DEBUTS DE L'ISLAM

Notre histoire devrait commencer avec la littérature musulmane ancienne. Etant donné
que les érudits du Moyen Age avaient accés a la géographie de Ptolémée et & de nombreux
ouvrages ultérieurs, et qu'ils s'intéressaient beaucoup a l'histoire et a la géographie de
I'Arabie, nous pourrions nous attendre a ce qu'ils commentent Macoraba. Apparemment
ils ne l'ont pas fait. Des études antérieures sur Macoraba n'ont pas retenu la littérature
meédiévale comme preuve, et mes propres enquétes n'ont rien trouvé. Je publierai des
corrections dans mon blog le cas écheant.

Le géographe arabe Yaqut al-Hammawi (m.1229) cite Ptolémée a l'emplacement de La
Mecque, qui devrait nous dire s'il lidentifie ou non a Macoraba. Etrangement, les
coordonnées qu'il attribue a Ptolémée sont les suivant - 78 ° 23 ° - et ne sont pas alignées
avec Macoraba, ou partout ailleurs dans la Géographie de Ptolémée. Un coup d’ceil suffit
pour voir qu’il semble mettre la Mecque encore plus loin a 'Est que Ptolémée met
Macoraba. Pendant ce temps, Yaqut n'a pas mentionné d’entrée dans son dictionnaire
pour un endroit appelé Macoraba.

Je suis conscient que les géographes arabes ont développé leurs propres coordonnées
; peut-étre ont-ils converti Ptolémée a leur nouvelle norme, mais je ne suis pas compétent
pour enquéter la-dessus. La différence peut aussi expliquer aussi avec la maniére de
la transmission de la géographie dans le monde islamique par rapport a la facon dont elle
a été transmise en Europe. Ceux qui souhaitent identifier Macoraba en tant que Mecque,
pourraient plaider leur cause s’ils abordent des questions comme celle-ci ; en attendant,
nous pouvons les mettre de coté.

LA MECQUE LA GRANDE ( MAKKAH * AL-RABBAH )

De la Renaissance au milieu du XVIle siéecle, les érudits européens connaissaient le nom
Macoraba de Ptolémée, mais ils ne savaient pas quoi en faire. Cela figurait dans les listes
de données géographiques simplement parce qu'elles les avaient sous la main et que c'était
trés, trés vieux, mais cela n'avait aucune signification apparente au-dela.

Le plus ancien qui ait jamais identifié Macoraba a la Mecque est probablement Samuel
Bochart (m.1667), un pasteur protestant Francais, qui, comme de nombreux orientalistes,
appliqua sa connaissance des langues du Proche-Orient a 1'étude de la Bible. 1l est surtout
connu pour sa géographie sacrée, dont le premier volume, Phaleg (1651), est une étude
pionniére de la dispersion et de la réinstallation du peuple de Noé apres la chute de la Tour
de Babel.

Bochart compile des tas de données provenant de sources anciennes. C’est dans 1'une de
ses listes géographiques que l'on trouve wune note bréve mais significative:
« Macoraba Ptol. Meccha rabba , c'est-a-dire «grande».

En arabe classique, le nom hypothétique de Bochart devrait étre Makkah * al-
rabbah . Cela ne semble pas tres difféerent de Macoraba. Le probléeme évident ici est que
l’adjectif rabb (ah) n’existe pas en arabe classique ; évidemment Bochart 1'a emprunté a



I'hébreu et a l'araméen. Il y avait d'autres langues arabes dans le Hedjaz au moment de
I'écriture de Ptolémée, et il n'est pas impensable quune de ces langues ait utilisé le
rabb (ah) comme adjectif de cette maniére, mais la charge de la preuve n'a pas été assumeée
par les partisans de I'hypothése de Bochart.

Comme le fait remarquer Patricia Crone, nous n'avons méme pas d'équivalent en arabe
classique comme Makkah al-Kubra pour soutenir l'idée que la Mecque n’a jamais été
appelé « grande Mecque ». L'hypothése de Bochart est spéculative a l'extréme.

Néanmoins, l'identification de Macoraba a été bien recue. Environ 18 ans plus tard, Jacob
van Gool de I'Université de Leiden I’a reproduit dans son commentaire sur le Compendium
of Astronomy (1669) d’Al-Farghani : « La Mecque. Une ville construite dans une vallée,
latitude 21 ° 40 ', ou Ptolémée localise Macoraba ”. La latitude de Van Gool ne correspond
ni a la géographie de Ptolémée telle que nous la connaissons, ni a celle de Yaquat al-
Hammawi, mais c’est une des latitudes calculées par les géographes médiévaux
musulmans pour La Mecque (pas Macoraba). Il a vraisemblablement recruté la latitude de
La Mecque dans un autre ouvrage et a synthétisé ’'affirmation de Bochart selon laquelle
La Mecque est Macoraba. Il ne crédite pas directement Bochart, mais il respecte clairement
son travail : ailleurs, il le décrit comme « le plus savant » et Phaleg comme « prééminent
». Les commentaires de Van Gool sur Macoraba ont ensuite été cités par Caspar Calvor,
théologien luthérien de Basse-Saxe, dans son étude sur les diverses religions du monde
(1705).

LA MECQUE LA DIRECTION DE LA PRIERE (MIHRAB)

En proposant une connexion entre La Mecque et Macoraba, Bochart pose un défi
étymologique : pourquoi Macoraba est-elle appelée Macoraba, alors que nous l'appelons la
Mecque ?

Pendant plus de 75 ans, le défi est resté sans réponse. Giuseppe Simone Assemani (al-
Sim'ani, m. 1768), un prétre et orientaliste libanais, a été le premier a le prendre en
compte . Son oceuvre maitresse était une bibliothéque de 1'Est dans laquelle il espérait
publier plusieurs de ces manuscrits pour la premiére fois. Malheureusement, une grande
partie de ses travaux ont été détruits par un incendie dans sa maison et quatre volumes
seulement en ont été tirés. L'un d'entre eux était un livre sur les Nestoriens syriaques
(1728), dans lequel Assemani mentionne Macoraba.

Assemani reconnait d'abord l'opinion de Bochart, puis propose une alternative :

« ... Macoraba, c'est-a-dire Mecca rabba ou la grande Mecque, comme Bochart le pense
; ou peut-étre <=« Machrab , temple, car il y avait un sanctuaire des Arabes la-bas, a
l'intérieur duquel se trouvait 1'idole Beccha ”.

La derniére remarque fait référence au nom Bakkah, qui, selon le Coran (3 :96), était le
premier temple jamais construit. Les premiers érudits musulmans ont identifié
Bakkah avec la Mecque, mais ont formulé plusieurs hypothéses pour expliquer le mot, qui
ne sont pas concluantes.

Les premiéres recherches orientalistes spéculérent en revanche que Bakkah était au début
le nom d'une idole, peut-étre le dieu Bacchus de la mythologie gréco-romaine. En tout état
de cause, Assemani est d'accord avec la tradition historique arabe selon laquelle La Mecque
était un centre de culte paien avant 1'Islam. Compte tenu de cette relation entre la Mecque
et le culte, Assemani propose que Macoraba provienne du mot mihrab qu'il transcrit plutot
inutilement en « machrab ».

En Islam, un mihrdb est une niche dans le mur d'une mosquée indiquant la direction de
la priere ; je ne suis pas le raisonnement d'Assemani dans la traduction de "temple". De

5



plus, il n’est pas évident que le mihrab ait une histoire qui remonte a l’époque de
Ptolémeée. En tant que caractéristique architecturale de la mosquée, elle semble s'étre
développée apres les conquétes musulmanes, peut-étre jusqu'au huitieéme siécle; et le mot
lui-méme est utilisé dans la poésie arabe ancienne et, de maniére évidente, dans le Coran,
pour désigner des caractéristiques architecturales tres différentes. Méme si nous avions
des raisons de penser qu'il y avait un mihrdb a La Mecque des siécles avant l'islam, 1'idée
que la ville aurait dG étre nommée d'aprés une niche dans un mur met a l'épreuve
l'imagination. Enfin, il semble peu probable que ’arabe h devrait étre représenté par le grec
k: En évidence plus tard, les auteurs grecs ne cherchent méme pas a environ h, au lieu par
exemple représentant Abd al-Rahméan comme » le nom Abderaman.La solution
d'Assemani ne semble pas plus utile que celle de Bochart.

Un mihrab précoce a Qasr al-Hallabat, en Jordanie.

MACORABA SE GENERALISE

Ces arguments ne doivent pas convaincre les spécialistes aujourd’hui : nous sommes en
mesure de reconnaitre I'un comme une chimére et 'autre comme anachronique. Mais au
soleil levant de l'histoire scientifique, ils ont jeté une longue ombre.

En 1739, la Mecca Rabbah se retrouva dans la premiére encyclopédie « moderne » en
allemand : la grande encyclopédie audacieusement intitulée, publiée par Johann Heinrich
Zedler.

Zedler a également collaboré a un atlas historico-politique-géographique publié par
Johann Samuel Heinsius, et il n'est pas surprenant que ses documents sur Macca Rabbah
soient copiés textuellement dans le nouvel article de La Mecque (1747).

Ces deux ceuvres ont été écrites par des équipes d’érudits travaillant en collaboration, de
maniére anonyme. Nous ne savons donc pas qui a écrit le matériel sur « La Mecca Rabbah »
; un spécialiste de 1'orientalisme allemand précoce pourrait peut-étre deviner. L’Atlas est
la traduction et l'extension d'un dictionnaire géographique francais par Antoine-Augustin
Bruzen de la Martinieére, dont les entrées a La Mecque et Macoraba (1735) ne relient pas

6



les deux noms. C'est-a-dire que nous pouvons probablement remercier un érudit allemand
sans nom des années 1730 d'avoir introduit Macoraba-comme-la Mecque dans le genre de
l'encyclopédie. Quoi qu’il en soit, ils n'ont pas cité Bochart. lIs peuvent l'avoir Iu
directement ou avoir rencontré ses idées par un intermédiaire; Assemani peut-étre, mais
puisqu'ils négligent I'argument du mihrab de ce dernier, cela semble peu probable. Il n'est
pas impossible que l'auteur ait inventé Macca Rabbah de maniére indépendante, mais
nous ne pouvons pas le savoir.

En 1799, Thistorien omnivore prussien Konrad Mannert (m.1834) publia un article sur
Macoraba dans sa Géographie des Grecs et des Romains, dans lequel il commentait : «
Je ne sais pas si le nom provient de Mecca rabba (la grande Mecque) ou Machrab (un
temple)". Il est clair que Mannert dépend d’Assemani pour ce détail, dans la mesure ou il
reproduit l'inutile transcription en latin de « mihrab » et la définition invraisemblable de «
temple »; ailleurs, il cite explicitement Assemani en citant Bochart. La géographie de
Mannert s'est avérée étre une référence pratique pour les chercheurs travaillant en
allemand, et a travers eux, Macoraba a atteint un public plus large.

En 1824, le géographe historique AHL Heeren identifia Macoraba comme la Mecque, et
bien qu'il ne fournisse aucune citation a ce sujet, il cita Mannert dans de nombreux autres
endroits. C'est par la traduction anglaise des études de Heeren qu'un orientaliste écossais
appelé William Muir a reconnu Macoraba comme la Mecque de sa trés influente Life of
Muhammad. (1858). Pour prendre un autre exemple, le géographe Carl Ritter de
I'Université de Berlin a cité Mannert en 1846 comme autorité pour Macoraba, et c'est en
partie grace au travail de Ritter que Reinhart Dozy, un orientaliste néerlandais, a abordé
la question; nous reviendrons a Dozy ci-dessous. Mannert fut également une influence
majeure du Handbook to Ancient Geography (1824) de Friedrich Sickler, qui assimile
Mecque a Macoraba. (La soi-disant source de Sickler a ce sujet, une page du catalogue
d'antiquités de Joseph Eckhel, parle en fait du moka de Ptolémée dans le Sinai.)

Le légendaire Albert Forbiger (décédé en 1876) de l'université de Leipzig est peut-étre le
plus significatif. Il a écrit une entrée d'encyclopédie sur Macoraba, citant directement
Mannert pour ses deux étymologies. Cela aussi a été publié en 1846 dans le cadre de
I’Encyclopédie de l'Antiquité Classique d'Auguste Pauly, une référence dans les études
historiques modernes. A travers la géographie de Mannert, puis a travers l'encyclopédie de
Forbiger, Macoraba-as-Mecca jouit d'une large diffusion dans les travaux universitaires
dés le milieu du XIXe siecle.

LA MECQUE DES GUERRIERS (MUhaRIBAH)

Un homme d'église anglais, Charles Forster (m.1871), auteur du livre
inimitable Muhammadanism Unveiled (1829), qui ignorait apparemment cette tendance
allemande, s'opposait a l'historiographie laique d'Edward Gibbon. Il a écrit quelques
études quasi historiques sur le Proche-Orient, y compris une Géographie de
I'Arabie (1844), ou il discute de Macoraba. Il ne semble pas connaitre Mannert et il était
un peu trop tét pour avoir lu Forbiger. Comme il utilise beaucoup le Phaleg de Bochart, il
doit penser qu'il doit sa connaissance de Macoraba a Bochart. Néanmoins,

Forster ne s’adresse pas a la « rabbah » de Bochart a la Mecque, et il n’est peut-étre méme
pas au courant du « mihrab » d’Assemani ; au lieu de cela, il propose une nouvelle
étymologie extrémement subversive.

Forster fait preuve d'imagination mais imprudent, sa plaidoirie commence par Pline
I'Ancien (m.79), qui mentionne l'opinion selon laquelle le peuple Cerbani du sud-ouest de
I'Arabie « excelle dans les armes ». Sur cette base, notre bon ami Samuel Bochart a émis

7



I’hypothése que le nom Cerbani dérive d'un mot phénicien désignant l'esprit de guerre ; en
hébreu, qui est lié, le mot bataille est « gerab ». Forster approuve le raisonnement de
Bochart, mais préfére une dérivation de 1'arabe classique « harb » = « guerre ». Allant plus
loin, il postule que les Cerbani sont identiques a la tribu arabe « Arabarb », eux-mémes
belliqueux (dit-il).

Forster pense que l'ancienne Mecque appartenait aux harb (harbi/ guerriers), bien que la
preuve soit aux mieux circonstancielle. Il convient avec Bochart que les Cerbani de Pliny
sont identiques aux Carbae mentionnés dans la description de la cote de la mer Rouge (cf.
chapitre infra, Diodore de Sicile et la Kaaba) par Agatharchides ; mais du point de vue du
contexte, il est peut-étre plus facile de situer les deux au Yémen, prés des Sabéens, plutot
que dans les environs de La Mecque. Pendant ce temps, les harbi/guerriers n'entrent dans
I'histoire qu'avec l'Islam, des siécles aprés que Pline eut décrit les Cerbani. Ils ont eu une
forte présence dans le Hedjaz depuis lors, mais rien ne les attache a l'ancienne
Mecque. Néanmoins, Forster suppose que La Mecque était leur ville; en effet leur
capitale. Il suppose également que la Mecque est la Macoraba de Ptolémée. Par
conséquent, il dérive de la méme racine que « harb» : Macoraba is mubharib (ah),
guerrier. La Mecque serait alors « une abréviation idiomatique » de ce nom original.

Comme nous l'avons vu, la représentation de l'arabe h par le grec k semble peu
probable. Mais c’est le moindre des problémes de Forster dans son infime fil
d’'inférence. Son affirmation encore plus grande que le Cerbani / Harb sont le Qedar
biblique est également sans fondement. Son petit-fils, le romancier EM Forster, disait
modestement ’ancien recteur « avait I'inconvénient de reposer sur la recherche imparfaite.
» On pourrait plutét dire que le livre de Forster est un hommage a des ceuvres comme
Samuel Bochart, Phaleg, la théologie de tissage et de lhistoire avec beaucoup
d’imagination, mais pas beaucoup de rigueur.

LA MECQUE LE GRAND CHAMP DE BATAILLE ( MAKKAH RABBAH )

Alors que Forster bavardait avec Bochart, la communauté orientaliste commencait déja a
l'oublier. Environ vingt ans plus tard, lorsque le radical néerlandais Reinhart Dozy (m.
1883) s’est approché de Macoraba, il I’a fait dans des géographies récentes en allemand, y
compris celle de Carl Ritter. Mecque. Ce qui manquait a ces régions, c’était toute tentative
d’étymologie. Dozy en proposa un pour Les Israélites a La Mecque (1864), son application
hors du commun de la critique biblique a 1'étude des origines de l'islam.

Dozy considére les racines arabes possibles pour Makkah et les rejette rapidement: le
nom doit donc provenir de 1'extérieur de 1'arabe. Il raconte que les orientalistes ont parfois
rejeté l'identification de Macoraba avec La Mecque parce que la tradition historique
musulmane les ameéne a penser que la ville de La Mecque avait été fondée trop tard pour
que Ptolémée 1'ait connue.

Reinhart Dozy accepte, mais avec un tour de force : selon lui le nom Makkah existait avant
la ville. Macoraba est le Hebrew « makkah Rabba», 'grand abattage', comme dans 2
Chronicles 13 :17 et 11 :33 numéros. La Mecque a été construite sur le site d'un grand
champ de bataille. "Pas étonnant que les Arabes, qui ne connaissaient pas l'hébreu, ne
pouvaient pas expliquer le nom !"

Pour Dozy, ce champ de bataille est celui du Tanakh ou la tribu israélienne des Siméonites
a défait les Cananéens. Le Tanakh rapporte qu'ils ont « détruit » (ya harimu) les Cananéens
et leur ville, qui s'appelle puniment ormah. La ville n'est pas identifiée, mais Dozy la
rapporte a I’arabe haram, le sanctuaire de la Mecque.



Il soutient donc que les Siméonites ont conquis le pays ot la Mecque finirait par pousser. A
travers ce récit, il est capable d'expliquer certains paralléles entre le rituel musulman et
les anciennes pratiques israélites en tant que résidus d'une conquéte israélite.

Inutile de dire que le livre de Dozy n'a pas convaincu ses collégues orientalistes, bien qu'il
ait scandalisé de nombreux lecteurs juifs. Il est curieux que Dozy retourne a La Mecque,
une Rabbah si évocatrice de celle de Bochart, mais a travers un schéma aussi
différent. Cela ne devrait peut-étre pas nous surprendre: Bochart et Dozy ont tous deux
travaillé avec I'hébreu, utilisant le Tanakh comme texte fondamental pour leurs recherches
plus larges sur l'histoire du Proche-Orient. Indépendamment, semble-t-il, ils ont tous deux
vu la rabbah a Macoraba parce que leur formation les avait incités a penser de maniére
hébraique.

LA MECQUE LA CAPITALE (MAKKAH RABBAT BANiI MALIK )

Les conclusions de Dozy ont peut-étre été tournées en dérision, mais ses commentaires
sur Macoraba ont attiré l'attention d'Aloys Sprenger (m.1893), dont la carriere de
chercheur, de traducteur et de principal le conduisit entre 1'Europe et le nord de
I'Inde. Dans son ancienne géographie arabe (1875), Sprenger résume la rabbah de Dozy a
La Mecque et donne une réplique: 1'élément - raba a le sens de 'capitale’, comme dans
Rabbat-Moab, 1'ancienne capitale de Moab. Nous pourrions ajouter un deuxiéme exemple,
Rabbat-Ammon pour les Ammonites.

Mais dans les deux cas, la formule est Rabbat-X, capitale de 1’ untel . Cela ne semble pas
étre vrai pour Macoraba, qui est simplement «la Mecque, la capitale ».

Sprenger prévoit cela : la Mecque appartenait aux Banu Malik et le nom officiel complet de
la ville est enregistré dans Natural History de Pliny (§6.157) en tant que Mariaba
Baramalacum *, Makkah-rabba (t?) - bani-Malik .

Tout d’abord, il convient de souligner que Sprenger a changé le schéma qu’il passe
de Rabbat-X a Town-Rabbat-X afin d’intégrer La Mecque a Macoraba et Mariaba. Cela
vient s'ajouter a une faiblesse de sa source: Mariaba Baramalacum souffre d'une
orthographe incohérente dans les manuscrits de Pliny. L'édition Loeb contient Maribba
Paramalacum, que l'éditeur interpréte en outre comme deux noms distincts ; de méme une
traduction en anglais céde indépendamment «Marippa,... appartenant aux Palamaces».

Sprenger déduit d'un texte instable. Et méme si nous prenons Pline pour acquis, sa
description nous fait descendre le long de la cote de la mer Rouge, aprés les Minaeans,
avant d’atteindre Mariaba Baramalacum; sachant que les Minéens se trouvaient dans le
nord du Yémen, Mariaba Baramalacum se trouverait bien au sud de La Mecque et de
Macoraba. Sprenger ne compense pas la prononciation probable du marqueur féminin
t dans la construction Rabbat-X. Il n'explique pas dans cette section pourquoi l’arabe
bani devrait étre représenté par un bara grec, mais dans une section ultérieure du Banu
Malik, il explique qu'il s'agit du barreau araméen, qui signifie «fils de». Certes, cependant,
le pluriel de bar devrait étre bnay , ce ne serait donc pas une explication, méme si nous
avions des raisons de placer un nom araméen a La Mecque.

En bref, Sprenger crée un motif jordanien qui ne correspond pas tout a fait a un nom
Hejazi. 11 le modifie donc pour correspondre a une orthographe incertaine d'un nom
étranger non-grammatical au Yémen. Tel est l'attrait de Macoraba.

LA MECQUE DU TEMPLE (* MIKR3B )



Jusqu'a présent, la spéculation sur Macoraba a été travaillée avec 1'hébreu, 1'arabe et
l'araméen, qui étaient tous disponibles pour les orientalistes avant le milieu du XIXe
siécle. De nouvelles possibilités se sont ouvertes en 1841, lorsque deux érudits allemands
ont publié leurs recherches indépendamment, déchiffrant une autre langue ancienne: le
vieux sud-arabe. Cette langue, ou plutdét une petite famille de langues étroitement
apparentées, était parlée au Yémen et survit principalement grace a des inscriptions.

Eduard Glaser (m. 1908), un archéologue de Bohéme dont les travaux au Yémen ont fait
ceuvre de pionnier, a probablement été le premier a appliquer le vieil arabe du Sud a
Macoraba. Il a écrit un résumé de l'histoire et de la géographie de I’Arabie (1890) dans
lequel il affirme avec assurance que La Mecque est Macoraba et que Macoraba est dérivé
d'un mot comme *mikrab, qui signifie «temple». En fait, Glaser va plus loin : il relie
Macoraba a Mochorbae, un port mentionné par Pline. Il propose que Mochorbae soit un
Jedda moderne et porte le nom de Macoraba, qui lui a servi de port.

Nous pouvons immédiatement rejeter la deuxiéme affirmation, car le Mochorbae de Pline
ne se trouve pas dans le Hedjaz, mais dans le sud-est entre Oman et Hadramawt: un autre
avertissement pour ne pas laisser nos fantaisies étymologiques avant le texte. Pourtant,
I'étymologie de Glaser pour Macoraba mérite une réponse. Son mikrab n’est évidemment
pas l'arabe classique, mais un ancien mot du sud-arabe pour « temple ».

MKRB (N) dans les inscriptions ; comparez mekuerab éthiopien, également « temple
». Dans cette mesure - si nous supposons que Macoraba est la Mecque et si
nous supposons que La Mecque était un site sacré vieux de plusieurs siécles - le nom
pourrait peut-étre lui convenir.

Le probléme est alors d’expliquer comment un nom avec une ancienne dérivation sud-
arabe a été planté dans le Hedjaz ?

Martin Hartmann (m.1918) a tenté de donner une telle explication. Il a enseigné ’arabe et
écrit des études islamiques a Berlin aprés une carriere dans les services
diplomatiques. The Arabic Question (1909), I'un de ses livres, a été qualifié par son
biographe de « grande corbeille de ruminations archéologiques, philologiques et historiques
sur I’Arabie ». Hartmann observe que, selon les débuts de la tradition musulmane, des
tribus sont venues périodiquement du Yémen et se sont établies ailleurs dans la péninsule,
y compris a La Mecque. L'implication est que Macoraba-comme-la Mecque était autrefois
controlée par des personnes qui parlaient vieux sud-arabe. D'autres recherches ont montré
que les migrations sont plus que légendaires, mais elles ont commencé au troisiéme siecle,
longtemps aprés Ptolémeée. De plus, d'aprés leurs inscriptions dans la péninsule et leurs
noms enregistrés par des étrangers, il semble que les migrants ne parlent pas le vieux sud-
arabe, mais quelque chose de plus proche de l'arabe classique. Si nous voulons une
dérivation ancien sud-arabe pour Macoraba, nous devrions vouloir voir des preuves - plus
quune inférence - que la langue était réellement parlée dans la région.

Mikhail D. Boukharine, de 1'Académie des sciences de Russie, a récemment formulé une
autre objection. Il dit qu'il est peu probable que Macoraba soit sud-arabe * mikrab, car
le k des langues sémitiques est rarement représenté par la lettre kappa (k) en grec.

Si je comprends bien, les grecs percevaient le k sémitique comme leur lettre aspirée chi
(kh), de sorte que, par exemple, le nom arabe Malik serait transcrit en grec en tant
que Melekh, pas Melek . Ce serait une autre raison de douter de notre hypothése selon
laquelle la Mecque est Makoraba : pourquoi pas * Makhoraba ?

Au minimum, cela devrait servir d'avertissement pour consulter les experts en linguistique
historique et comparée lorsque nous partons a la recherche d'étymologies.

La propre suggestion de Bukharine selon laquelle Macoraba est dérivée de 1'arabe pour
‘West' (maghrib) reste hypothétique, mais elle nous rappelle également combien de

10



possibilités de dérivation pourraient se situer au-dela de La Mecque, si seulement nous
pouvions sortir des sentiers battus construits par Bochart.

Il est intéressant de noter que l'idée de Glaser a semé la confusion, car son temple * mikrab
ressemble tellement au temple «Machrab» proposé par Assemani et popularisé par Konrad
Mannert. Méme un commentateur aussi savant qu'Adolf Grohmann (1928) les confond.

Deés 1911, Martin Hartmann fut poussé a préciser la différence dans une courte lettre a
un journal orientaliste. Il a correctement compris que «Machrab» était une tentative de
transcription de mihrab et 1'a correctement rejeté. En comparaison, dit-il, la vertu de *
mikrab de Glaser est-ce qu'il est basé sur des inscriptions du sud de 1'Arabie, auxquelles
Mannert - et ensuite Forbiger - n'auraient pas eu accés. Cette lettre est une des premiéres
preuves de l'influence durable de Mannert sur la communauté orientaliste au sens large,
ainsi que de l'attention croissante portée a Macoraba, non pas une curiosité antiquaire,
mais un lieu de débat philologique.

Grace a Glaser, Hartmann et d’autres commentateurs au tournant du siécle, mikrab devint
I’étymologie privilégiée de Macoraba. Cela semblait lier 'antiquité de La Mecque, le succés
de son temple, le nom donné par Ptolémée et (par abréviation) le nom que connaissaient
les musulmans. Les érudits ont peut-étre également eu plaisir a recruter du vieux sud-
arabe pour l’é¢tude de 1Islam ancien, tout comme certains érudits recrutent de nos jours
le syriaque, sans vraiment comprendre les limites d’'une telle approche.

LA MECQUE NOUS RAPPROCHE DES DIEUX (MUQARRIBAH)

Le mikrab de Glaser reste la dérivation la plus populaire, mais ce n'était pas la
derniére. Plus de soixante ans plus tard, le chercheur iraquien Jawad Ali (m.1987) a
présenté une variation du vieux théme de I’Arabie du Sud dans son
« Histoire fondamentale abrégée des Arabes avant l'islam » (1951-1933). Cette étymologie
semble étre la plus récente, et elle est la premiére a avoir été proposée en arabe. L'argument
d'Ali commence au Yémen. Nous savons par des inscriptions qu'un haut responsable était
le MKRB, peut-étre prononcé * mukarrib .

Les érudits écrivant apres Ali ont suggéré qu'il était un grand roi ; Ali semble penser qu'il
était un arbitre du genre de celui que l'on trouve dans le Hedjaz avant 1'Islam. Quoi qu’il
en soit, Ali spécule que la justice de * mukarrib était la justice des dieux et il a rapproché
le peuple de ces dieux. En arabe classique, une personne qui rapproche des choses est un
mugqarrib. Ali pose que tel est le sens de la vieille mukarrib * sud-arabe. Il tourne ensuite
son attention vers la Mecque. Comme la * mukarriba. La Mecque a rapproché les gens des
dieux: c'était un sanctuaire religieux avant l'Islam. En conséquence, dit-il, la Mecque a
gagné l'épithete « al-Mugarribah », I'endroit qui nous rapproche des dieux.Il souligne que
les lieux saints attirent des épithétes: en arabe, Jérusalem est connue sous le nom de "Le
Saint" et "Le Saint Sanctuaire". Cela est évident, mais le reste de I'argument d'Ali pose de
graves problémes. D'une part, méme si nous reconnaissons que Macoraba est
Mugarribah , le changement des voyelles est si frappant que nous devrions avoir besoin
d'une explication. D'autre part, la racine arabe permettant de rapprocher les choses est la
méme dans le Vieux Sud-arabe : QRB, pas KRB.

La signification littérale du mot * mukarrib est incertaine , mais la racine KRB suggére
que cela a quelque chose a voir avec les rites sacrés. Il est peu probable que le mot
muqarribah soit pertinent.

Curieusement, les lexicographes arabes classiques nous disent que leur racine KRB peut
en effet signifier approche et proximité. Cela ne justifie pas I'argument d'Ali, car il reste
entierement spéculatif. Il suppose mais ne démontre pas que Macoraba devrait étre
identifié a La Mecque. Il n'essaie pas de montrer que la Mecque, ni aucun autre lieu saint,

11



a toujours été connu pour étre un lieu qui rapproche les choses. Ali commence par
supposer que Macoraba est la Mecque, puis élabore une explication ad hoc pour
rapprocher ces deux noms différents.

LA MECQUE ET LA COLLINE SAINTE ( MAKRUB)

Voila pour les étymologies; mais il a été suggéré que la tradition historique musulmane
meédiévale conserve le sombre souvenir d'un lieu appelé Macoraba. Cela a été proposé par
Jan Rets6, un arabiste de l'université suédoise, dans son ouvrage intitulé : The Arabs in
Antiquity (2003). 11 fait référence a l'historien al-Azraqi de la Mecque, qui date du IXe
siécle, et a ses Contes de la Mecque (akhbdar Mecca) , qui incluent des récits sur la Kaaba
dans 1'Antiquité. Al-Azraqi raconte :

«Le site de la Kaaba a disparu et a péri dans le déluge entre Noé et Abraham. Son site était
une colline d'argile rouge que le déluge n'a pas submergée. Pourtant, les gens savaient que
le temple était situé la-bas, méme si cela n’était pas confirmé. Ceux qui étaient opprimés
et qui cherchaient a se protéger venaient du monde entier et l'appelaient ' al-makrab '; il y
avait peu de ceux qui ont appelé comme ca a qui il n'a pas répondu. Les gens ont fait un
pélerinage sur le site du temple jusqu'a ce que Dieu ait donné son emplacement a Abraham
quand il a voulu que le temple soit reconstruit et que sa vraie religion et ses lois soient
rétablies. Depuis que Dieu a envoyé Adam sur Terre, son temple n'a jamais cessé d'étre
glorifié et sanctifié nation par nation, religion apres religion; et avant Adam, les anges s'y
rendaient en pelerinage ».

Rets6 en déduit qu'al-Azraqi n'a pas compris le sens de al-makrub dans ce passage. Je
suis d'accord. Habituellement, un makrib est une personne anxieuse et troublée. La
racine a de nombreuses applications sans rapport avec les lexicographes médiévaux, mais
on ne peut en dire aucune qui convient a ce texte. Pour al- Azraqi, le nom que les gens ont
appelé sur le site vide de la Kaaba était mystérieux. Retso laisse entendre qu’al-makrub
pourrait étre I'ancien nom Macoraba, transmis par la légende.

A mon avis, 1'idée de Retsd est séduisante, c'est qu'il l'enracine dans un texte local: il s'agit
apparemment d'une légende mecquoise rapportée par un écrivain de la Mecque, qui donne
a l'évidence plus de poids que ne le méritent les spéculations aériennes sur le Vieux Sud-
Arabien. Néanmoins, j'ai des doutes insurmontables quant a savoir si nous pouvons relier
al-makrib a Macoraba. La morphologie de makrib est assez différente de celle de
Macoraba, et nous avons vu qu'il est relativement peu probable que le k sémite soit rendu
par k. De maniére plus pressante, je ne suis pas convaincue que ce qui s’apparente a une
histoire ancienne sur le sanctuaire Mecquois a beaucoup de valeur historique.

Ceux qui ont profité de Mecan Trade et d'autres études de Patricia Crone sauront que les
récits médiévaux sur l'Arabie avant l'Islam ont été altérés par les forces littéraires depuis
si longtemps et avec une telle intensité que méme les détails les plus factuels sont remis
en question. Les personnages sont échangés, les détails sont effacés pour écrire la loi et
l'exégese, et les récits sont transférés dans de nouveaux environnements. Cette activité est
particuliérement énergique la ou les conteurs s’intéressaient le plus: au développement du
Coran, a la vie de Muhammad et a ’histoire de La Mecque.

Ce n’est pas le lieu d’expliquer comment la recherche académique théorise la tradition
historique médiévale. Pour le moment, tout ce que nous pouvons dire, c’est qu'un mot
opaque d’une histoire sacrée trés tardive est peut-étre trop éphémeére pour étre associé a
un nom géographique attesté sept cents ans plus to6t. Ceux qui sont optimistes quant a
I'historicité de la tradition arabe feraient bien de considérer cette anecdote dans leurs
traitements de Macoraba; Je dois étre prudent.

12



CONCLUSION : MACORABA VS MECCA

Les étymologies de Macoraba ont souvent été invoquées pour montrer que La Mecque était
un site sacré bien avant lislam. En pratique, les spécialistes ont supposé que La Mecque
fit un ancien lieu saint, ils ont supposé que La Mecque fGt Macoraba et ils sont allés
chercher des étymologies pour s'aligner sur ces hypothéses.

I1 est révélateur qu'aprés 350 ans d'expérimentation, nous ayons qu’une poignée
d'étymologies incompatibles, dont aucune ne convient parfaitement. Il est également
révélateur que cinq interprétations trés différentes ont eu recours a des langues qui ont
fleuri hors de l'ancienne Mecque : I'araméen de Sprenger, 'hébreu de Bochart et Dozy et
le vieux sud-arabe de Glaser et Ali. Pourquoi, alors, existe-t-il toujours un consensus sur
le fait que Macoraba est la Mecque ?

A moins que je ne me trompe, 1'idée a été remarquée pour la premiére fois au XVIle siécle
; au XVlIlle siécle, il se retrouva dans des encyclopédies ; et au XIXe, c'était assez répandu
parmi les orientalistes. Konrad Mannert a contribué a populariser lidée, mais c’est
probablement ’entrée d’Albert Forbiger dans I’Encyclopédie de Pauly qui a assuré sa place
dans le canon de la pensée orientaliste. L’encyclopédie était si respectée qu'une nouvelle
édition au nom de Pauly fut lancée en 1893 et achevée en 1978 ; encore un autre a été
lancé en 1996, qui produit toujours des volumes. Les deux ont eu des entrées sur
Macoraba; les deux déclarent qu'il est la Mecque. Grace aux Paulys, nous pouvons
également retracer 1'évolution des attitudes a 1'égard de la dérivation de Macoraba. Bien
que Forbiger se soit contenté des étymologies de Mannert, l'entrée d'Adolf Grohmann
(1928) est un relevé dense d'hypotheses depuis Mannert, qui privilégie mikrab. Quelque
quatre-vingt ans plus tard, la contribution d'Isabel Toral-Niehoff va droit au consensus :
« Selon Ptolémée 6,7,32, ville du nord-ouest de I’Arabie Félix, déja assimilée a la
Mecque. Basé sur la racine sémitique sud mkrb ('temple', 'sanctuaire' mais aussi 'autel'). A
la Mecque préislamique, il y avait un temple pour le dieu de la lune Hubal, adoré par les
tribus du quartier »

C’est une illustration merveilleuse du triomphe de mikrab : ce que personne n’aurait pu
imaginer dans le premier Pauly a ensuite été présenté comme ’hypothése la plus forte
dans le second et le fait incontesté dans le troisieme. Comme nous l'avons vwvu,
I'historiographie de Macoraba est un embarras de richesse; Le dernier Pauly élimine le
doute en réduisant notre vision a un point de vue consensuel. Je ne veux pas dire que
Toral-Niehoff a eu tort: son role consistait a énoncer le consensus pour le compte rendu,
ce qu'elle a fait. Mais lorsqu'un consensus perdure par inertie et non par mérite, les
encyclopédies peuvent aider les interprétations a survivre a leur utilité.

Quand les orientalistes sont venus écrire leur propre référence centrale, I' Encyclopédie de
I'Islam (1913-1938), Macoraba = Mecca, a été reproduite par Henri Lammens et AJ
Wensinck dans leurs entrées a La Mecque et a la Kaaba; Cela a été répété dans la deuxiéme
génération de I' Encyclopédie (1960-2005) de Wensinck et de W. Montgomery Watt. La
troisieme édition est en cours depuis 2007, avec les mémes normes rigoureuses que ses
prédécesseurs (voir par exemple l'entrée dans le «Hajib», & paraitre). Les nouvelles entrées
sur La Mecque et la Kaaba n’ont pas encore été publiées, mais on peut raisonnablement
s’attendre a ce qu’elles maintiennent 1’équivalence traditionnelle de La Mecque avec
Macoraba, ce qui confirme une hypothése trés ancienne et trés fragile au XXle siécle.

Il n’est pas impossible que la Mecque soit Macoraba, mais pour l'instant, étant donné ’état
du terrain, il n’existe aucun moyen rigoureux de rapprocher les deux noms. Il est plus

13



facile de conclure que ce sont des endroits différents. Patricia Crone semble étre justifiée,
et j'espére que cet article sera un deuxiéme petit pas vers le renversement du consensus.

Bibliographie

Jawad 'ALl, al- Mufassal fT Ta'rikh al-'Arab qabl al-Islam , vol. 4, 2e éd. (1993), 9-10.

Giuseppe Simone ASSEMANI, Bibliotheca Orientalis , vol. 3 partie 2, De Syris Nestorianis (1728), 561 , cf. 583 .
Muhammad al-AZRAQI, éd. Ferdinand Wistenfeld, Chroniken der Stadt Mekka [ Akhbar Makkah ] (1858), p . 20.
Samuel BOCHART, Geographia Sacra , vol. 1, Phaleg (1651), 237 .

Mikhail D. BUKHARIN, « La Mecque des routes caravaniéres », 115-34 dans Angelika Neuwirth et al. (eds.), Le Coran en
contexte (2009), 112.

Caspar CALVOR, De Variis Orbis Religionibus (1705), 1094 .

Patricia CRONE, Le commerce Meccan et la montée de lislam (1987), 134-6 .

Reinhart DOZY, De Israelieten te Mekka (1864), 80-1, 94-5 .

Joseph ECKHEL, Doctrina Numorum Veterum , premiére partie, vol. 3 (1794), 503 .

Albert FORBIGER, «Makoraba», in Real-Encyclopddie , vol. 4 (1846), 1346 .

Charles FORSTER, Géographie historique de ['Arabie , vol. 1 (1844), 265-6 .

Eduard GLASER, Skizze der Geschichte et Geographie Arabiens , vol. 2 (1890), 87 , 235 .

Jacob van GOOL, Alfraganus (1669), 98, cf. 235.

Adolf GROHMANN, «Makoraba~», dans Paulys Realencyclopddie , vol. 14: 1, “Lysimachos - Mantike” (1928), 807-8 .
Martin HARTMANN, Der Islamische Orient , vol. 2, Die Arabische Frage (1909), 121-2 .

- “Makoraba. Eine Abwehr und eine Warnung ”, dans Orientalistische Literaturzeitung 6 (1911), 281-22 .
AHL HEEREN, Historische Werke , vol. 11 (1824) 111 .

Johann Samuel HEINSIUS (pub.), Atlas Historisch-Politisch-Geographischer , vol. 7 (1747), 1006-7 .

Henri LAMMENS et AJ WENSINCK, «La Mecque», dans Encyclopédie de l'islam .

Konrad MANNERT, Geographie der Griechen und Rémer , vol. 6 partie 1 (1799), 113 .

Antoine-Augustin Bruzen de la MARTINIERE, Grand Dictionnaire Géographique , vol. 5 partie 2 (1735), 15, 235-7 .
William MUIR, La vie de Muhammad (1858), 131 n.

Jan RETSO, Les Arabes dans ['Antiquité (2003), 438 et n. 61 sur 450.

Carl Ritter, Erdkunde , vol. 12 (1846) 15, 231.

Friedrich CL Sickler, Handbuch der alten Geographie (1824), 768 .

Isabel TORAL-NIEHOFF, « Macoraba », dans Brill's New Pauly (1996—).

Aloys SPRENGER, Auteur, Géographie Arabiens (1875), 155, 210 .

W. Montgomery WATT, «Makka», dans Encyclopédie de [’islam, deuxiéme édition .

AJ WENSINCK, «Ka'ba», dans Encyclopédie de l'islam .

AJ WENSINCK et Jacques JOMIER, «Ka'ba», dans Encyclopédie de lislam, deuxiéme édition .

Hermann von WISSMANN, « Makoraba », Paulys Realencyclopddie , Supplément, vol. 12 (1970), 792.
YAQUT al-Hamaw, éd. Ferdinand Wiistenfeld, Mu'jam al-Buldan , vol. 4 (1869), 616.

Johann Heinrich ZEDLER (publié), Grosses vollstdndiges Universal-Lexicon , vol. 20 (1739), 8 .

14



Editions consultées de la géographie de Ptolémée

Grec: —Ed. Karl Friedrich August Nobbe (1845), 105 .

Latin :—Valencia BH Mme 0693, Italie (1477), 44r.
—Nancy Mme. 354, France (15éme siecle), 118v.

- ed. Nicolaus Germanus (1482), np

- ed. Henricus Petrus (1540), 115.

—ed. Vincenzo Valgrisi (1562), 222 .

Anglais
Edward Luther Stevenson, Geography (1932), 139. ( Cette traduction est cependant largement discréditée. )

KRR A

DIODORE DE SICILE ET LA KAABA

“ Hiéron d'hagiotaton hidrutai, timomenon hupo panton Arabon perittoteron. ”
“ Un temple tres sacré a été établi la-bas et est hautement vénéré par tous les Arabes. ”
—Diodorus Siculus, tr. Stanley M. Burnstein

15



Les sources littéraires anciennes n’ont pas grand-chose a dire sur la cote de la mer Rouge
en Arabie. Un roi d'Egypte, Ptolémée II Philadelphie (283 a 46 av. J.-C.), envoya une
mission d'enquéte sur la cote pour cartographier la région avant de lancer ses campagnes
dans le nord de I'Arabie. L'expédition, dirigée par un certain Ariston, a produit un rapport
destiné a un usage militaire. Le rapport a disparu, mais on suppose généralement qu'il a
été la source principale de l'historien et géographe Agatharchides (Ile siécle avant notre
ére) dans son ouvrage phare, Sur la mer Rouge. Cela aussi a disparu, mais une partie du
texte a été préservée et reprise dans trois études ultérieures : la Bibliotheca Historica de
Diodorus Sicilus (Ier siécle avant notre ére), le Geographicade Strabon (ler siécle), et
beaucoup plus tard - mais sans doute le mieux conservé- la Bibliotheca of Photius (9e ).
Ces trois sources, lues cote a cote, donnent une idée de ce qu’Agatharchide avait a dire

sur la cote occidentale de ’Arabie.

Selon Agatharchides, quelque part au sud du golfe d'Agaba se trouve une baie ou golfe (
kolpos ) qui traverse l'intérieur d'environ S00 stades - un nombre trés improbable d'environ
90 km. La bouche est trop escarpée pour étre traversée par les navires. Autour de la baie
vit un peuple de chasseurs appelé Batmizomaneis ou Banizomeneis. Diodore mentionne
de maniére unique qu'un "temple trés sacre a éte etabli la-bas et que tous les Arabes le

venerent”. Quelques commentateurs modernes ont identifié ce temple avec la Kaaba, qui -

selon la tradition islamique - les "Arabes », universellement vénéré bien avant la vie de
Muhammad. Le premier a faire cette identification était probablement Edward Gibbon, qui
était si confiant dans la connexion qu'il admit sa surprise que personne ne l'avait vue
auparavant.

Mais Gibbon s'est trompé.

Alors que nos sources quittent la baie, vers le sud, le long de la cote, elles rencontrent les
terres d'un peuple appelé les Thamuid (Thamoudnoi). Nous n'avons pas de frontiéres fixes
pour les terres occupées par les Thamud, mais des sources antiques et islamiques les

situent au nord-ouest de la péninsule, non loin des Nabatéens et de 1'Arabie Petraea.

Gibbon place explicitement le temple entre le Thamtd au nord-ouest et les Sabaeans au
Yémen - une zone pouvant inclure la Mecque -, alors qu'une lecture plus attentive de la

tradition Agatharchides place la baie et son temple tant vanté au nord du Thamud.

Tenant compte de ces parameétres, des spécialistes plus récents ont suggéré la longue baie
rocheuse prés de Wadi Aynuna. Cela correspond assez bien a la description, sauf qu'il est

loin de 500 stades de long.

Personnellement, je me demande si la baie d’Agatharchides pourrait s’étendre jusqu’a

Aynuna en provenance de lile de Tiran, ou le golfe d’Aqaba s’ouvre sur le littoral de la mer

16



Rouge. Le groupe de péninsules, d'iles et de récifs a ce moment-la peut avoir présenté un
passage dangereux pour les navires anciens, en résonance avec son récit. De la, un
voyageur aurait suivi la cote jusqu'a Aynuna, allant «a l'intérieur des terres» selon la vision
d'Agatharchides, avant de virer brusquement vers le sud-est sur une cote relativement
droite. Méme cela ressemble plus a 300 stades que 500, et extrémement spéculatif
d'ailleurs. Nous pourrions ne jamais savoir avec certitude de quel endroit Agatharchides

parlait. Les Batmizomaneis restent un mystére, tout comme leur temple.

I1 peut étre tentant de conserver la description du temple tout en écartant le contexte
géographique. Sur ce point de vue, Agatharchides / Diodore avait a moitié raison: il y avait
un temple «trés sacré» et «trés vénéré par tous les Arabes», mais il se trouvait a La Mecque,
pas au nord-ouest. Malheureusement, il s’agit d’appuyer le plus lourdement sur le point
le plus faible de la source. Il est tout a fait plausible qu’il y ait eu un temple prospére dans
le nord-ouest, alors qu’il est crédible que tout temple, ou que ce soit, aurait da étre «vénéré

par tous les Arabes».

La tradition historique islamique médiévale présente la Kaaba comme le plus grand temple
de ’Arabie ancienne, datant des siécles. Quels que soient les mérites et les pieges de cette
tradition, les sources les plus anciennes ne confirment manifestement pas ce point. S'il y
avait vraiment un temple centripéte tout au long du millénaire entre Ptolémée II et
Muhammad, alors Agatharchides / Diodore est la seule et unique source ancienne

qui pourrait le décrire explicitement, et méme quile place au mauvais endroit. Les

sources littéraires de I’Arabie antique sont étrangeres et trouées, mais elles ne sont pas
complétement ignorantes. A mon avis, leur incapacité a reconnaitre un temple panarabe

serait un oubli surprenant.

Nous pouvons bien sUr choisit de supprimer le contexte géographique afin de récupérer
une phrase commode. Mais il serait beaucoup plus facile - plus parcimonieux - de laisser
la géographie se maintenir tout en modérant la signification du temple. Agatharchides et
sa (ses) source (s) étaient des personnes extérieures qui s'intéressaient plus a la
cartographie des territoires qu'au catalogage des pratiques religieuses. La déclaration sur
le temple doit étre lue comme une simple exagération. Il y avait un temple réussi prés

d'une baie au nord-ouest de 1'Arabie. Diodorus ne mentionne pas la Kaaba.

Sources

Photius, Diodorus et Strabo (anglais): Stanley M. Burnstein (tr.), Agatharchides of Cnidus: sur la mer

d'Erythrée (1989), 132-173 , en particulier. 152-3 (§92).

Photius et Diodorus (grec avec latin): Karl Miiller (éd.), Geographi Graeci Minores , vol. 1 (1855), en particulier 180-1

(§90) .

17



Diodorus (grec avec anglais): CH Oldfather (tr.) Diodorus of Sicily , vol. 2 (Loeb 1935), en particulier 216-7 [ anglais ].
Strabon (grec avec anglais): Horace Leonard Jones (tr.), La géographie de Strabon , vol. 7 (Loeb 1930), en particulier
342-3 [ anglais ].

Lectures complémentaires

Jan Retso, Les Arabes dans l'Antiquité (2003), 295-300 .

Edward Gibbon, Decline and Fall , vol. 5 (1788), 190-1 et n. 45 .

AR R

DABANEGORIS REGIO

Un Canis flumine, luba,... gens Taludaei, Dabanegoris regio, Monseigneur Orsa cum portu... ”
“Apres la riviere Dog's River, selon Juba, il y a... la

tribu Taludaei , le district Dabanegoris, le mont Orsa avec son port...”

—Pliny l'Ancien, tr. Harris Rackham

18



Pline I'Ancien (décédé en 79) est indispensable pour les étudiants de l'ancienne Arabie.
Officier militaire et administrateur du premier empire romain, il était également un érudit
aux intéréts variés. Ses travaux sur l'histoire romaine, la tactique militaire et la rhétorique
politique ont été perdus, mais son ceuvre, qui a survécu, est également le plus long de tous
les textes conservés en latin classique: une histoire naturelle cela voulait dire décrire la
nature dans son ensemble et les nombreuses facons dont nous la rencontrons. Cette
ambition encyclopédique le conduit a écrire de longs passages sur la géographie, qui
constituent depuis le Moyen Age des sources fondamentales pour les géographes
historiques. La description de Pline de la péninsule arabique est convaincante et parfois
corroborée par d'autres écrivains anciens. Il n'y a aucune raison de penser que Pliny ait
lui-méme effectué des travaux sur le terrain en Arabie; il s'est appuyé sur des études

antérieures, citant souvent les travaux populaires de Juba II.

Avant de monter sur le trone de Mauritanie au Maghreb, Juba (décédé le 23) était un jeune
exilé livresque a Rome qui écrivait sur des sujets aussi divers que l'archéologie, la
linguistique, la peinture et la musique. Il n'était pas lui-méme un Maurétanien, mais il
était issu d'une lignée royale du royaume voisin de Numidia, ce qui était une sorte de
qualification; et pour sceller 1'accord, il était marié a une princesse égyptienne, fille de
Cléopatre et de Marc Antoine. Ces références africaines étaient suffisantes pour que
I'empire romain l'installe comme un monarque amical. Juba a ensuite utilisé ses pouvoirs

académiques pour cartographier son nouveau royaume, de l’Atlantique a 1’Atlas et ses

voisins de I’'Est jusqu’en Egypte.

Les études de Juba sur 'Afrique du Nord l'ont établi dans la spheére intellectuelle romaine
en tant qu'autorité dominante sur la moitié méridionale du monde connu. Augustus a
donc recruté son expertise pour une expédition a la frontiére orientale de I'Empire.
Consultant des marchands et des intellectuels locaux, ainsi que les bibliothéques
d'Alexandrie et de Kappadokia, Juba a écrit son prochain ouvrage majeur, une étude des
routes commerciales qui passent de 1'Arabie a 1'Inde. Juba n’a pas voyagé lui-méme a
travers ’Arabie, mais sa description de la péninsule est devenue une source majeure pour

d’autres écrivains classiques, en particulier Pline, né autour de I’'année de la mort de Juba.

Parmi les endroits dans la description de 1'Arabie par Juba figure Dabanegoris regio , «la
région de Dabanegoris ». En 1970, le géographe Hermann von Wissmann a proposé que

ce soit le territoire appartenant a la Quraysh:

« La Mecque et ses environs. Dabanegoris signifierait alors littéralement «ce qui appartient

aux Fils de Qurayshb».

19



Cette dérivation ne peut pas étre arabe; En fait, dhti bani Quraysh voudrait dire tout le
contraire, «celui qui possede les Fils de Quraysh». Wissmann l’avait plutét tirée de ’ancien
sud-arabe, une famille de langues qui dominait le Yémen au cours des siécles précédant
lislam. Dans ce cas, Dabanegoris serait quelque chose comme D BN QR (Y) S. Une telle
construction serait grammaticalement correcte, mais Wissmann n'a pas expliqué
pourquoi une région de 1'Arabie occidentale devrait étre connue sous un nom du sud de

I'Arabie. Et c'est le moindre de ses problémes.

Tout d'abord, Dabanegoris aura été modifié selon les régles de la grammaire latine. Les
noms latins véhiculent des informations grammaticales en modifiant la facon dont ils se
terminent, comme le savent de nombreux écoliers . Dans le terme Dabanegoris regio , le
mot regio «appartient» au mot Dabanegoris , nous devrions donc nous attendre a voir ce
dernier dans le cas du génitif; et heureusement, la fin - oris suggérerait qu’il s’agit d’un
nom génitif singulier dans la prétendue troisiéme déclinaison. Si nous inversons
I'ingénierie Dabanegoris dans le cas nominatif, afin que le mot puisse rester autonome,
nous devrions nous attendre a trouver une fin un peu différente : peut-étre * Dabanegos.
Vous pouvez voir le probléme : Wissmann lire Qu Resh en Dabanego ris, mais - Oris est
une déclinaison, ne fait pas partie intégrante du mot racine. Si Dabanegoris regio est «la
région de Dabanegos », il ne reste plus de place pour les Quraysh.

De plus, comme Patricia Crone ’a observé, le terme « Fils de Quraysh» ( Bant Quraysh )
est un peu défectueux. 'Quraysh' est le nom de la tribu, pas un patriarche au sein de la
tribu, donc le patronyme 'Fils de Quraysh' n'aurait eu aucun sens pour personne. En
pratique, si les Quraysh voulaient un patronyme, ils s'appelleraient eux-mémes les «Fils
de Fihr», car Fihr était un patriarche. Wissmann avait besoin de 1’6lément bant pour

fabriquer Da Bane goris, mais il n'y a pas de bonne raison pour qu'il soit 1a.

Méme si nous approuvions la lecture du nom par Wissmann, les détails de la géographie
seraient toujours contre. Pline, citant Juba, suit la cote d’Arabie de Charax dans le golfe
Persique, autour d’Oman, en passant le nom de Dabanegoris regio. Juba admet que ses
sources n’ont pas pleinement navigué sur le littoral, qui est trop rocheux, mais
suffisamment de détails sont corroborés par d’autres sources anciennes pour que nous
puissions raisonnablement avoir confiance en sa précision. Il est clair que Dabanegoris
regio appartient au sud-est de I'Arabie et non a l'ouest. Wissmann n'a pas été le premier a
mal interpréter ce passage, pour quelque raison que ce soit ; mais nous ne devrions pas
répéter l'erreur. Il est évident que Dabanegoris regio n'a rien a voir avec le Quraysh, et

méme si c'était le cas, la région ne pourrait pas inclure la Mecque.

20



Nous pourrions également nous demander si un peuple du nom de Quraysh aurait pu
exister a 1'époque de Pline, et encore moins a celui de Juba. Les débuts de la tribu sont
certes clairs, tirés des traditions orales des premiers temps de la société musulmane. Nous
pourrions en conclure que la tribu a pris le nom de Quraysh pour la premiére fois aprés
avoir conquis la Mecque au Ve siécle ; beaucoup trop tard pour Dabanegoris regio. La
encore, les récits sur les origines sont peu fiables: il est possible que le nom Quraysh ait
des racines plus profondes que le matériau semi-légendaire écrit et codifié par les érudits

meédiévaux dés le neuviéme siécle.

Wissmann pensait pouvoir trouver le Quraysh dans les archives historiques quelques
siécles plus tot que ne le permettait la tradition orale. Les rois de Hadramawt au Yémen
organisaient des cérémonies a al-'Uqlah, ou ils avaient des notes commémoratives inscrites
sur les rochers environnants. Une inscription (Ja 919 / RES 4862) indique qu'llazz Yalut,
fils de 'Ammzakhar, a été visité par un groupe de treize femmes portant des noms arabes,
affiliées 4 un peuple ou a un lieu portant la mention QRS. Albert Jamme, qui a publié cette

inscription en 1963, a postulé que ces femmes venaient des Quraysh; Wissmann a accepté.

I1 est au moins plausible que les rois yéménites aient été visités par des étrangers impliqués
dans la route de I'encens, qui partait de 1'Inde et passait par le Yémen dans les empires du
Proche-Orient. Une autre inscription indique que le méme Il'azz Yalut a été visité par des
personnes originaires d'Inde, de Palmyre (Syrie) et de Chaldée (Irak), qui étaient
probablement toutes reliées par cet itinéraire. Si Palmyrenes et Chaldéens étaient présents

devant les tribunaux yémeénites, il aurait facilement pu y avoir des délégués venus d’Arabie.

[l'azz Yalut régna, semble-t-il, au début du troisiéme siécle. Ce n'est pas assez to6t pour
corroborer la lecture faite par Wissmann de Dabanegoris région, qui semble maintenant
avoir échoué sur tous les fronts : méme avec son ancienne preuve sud-arabe, le Quraysh
ne serait attesté que 150 ans apreés Pliny et 200 ans aprés Juba. Et si nous autorisons la
possibilité que les QRS soient des Qurayshs, nous sommes confrontés a un nouveau
probléme: pourquoi les Qurayshs devraient-ils figurer dans les archives historiques au

début du troisiéme siécle et ensuite disparaitre pendant des siécles?

Grace a la tradition orale en arabe, nous pouvons étre raisonnablement convaincus que
les Quraysh existaient déja et se sont installés a La Mecque dés le Vle siécle mais aucune
source contemporaine ne les mentionne. Contrairement aux rois du Yémen et de Palmyre,
les Quraysh n'ont laissé aucune trace dans les écrits de leurs voisins; leur premiére entrée
garantie dans les archives historiques intervient apres les conquétes musulmanes, lorsque

cette tribu relativement obscure fut propulsée a la gloire impériale. Dans les 400 ans qui

21



se sont écoulés entre le régne d'llazz Yalut et la carriére prophétique de Muhammad, les

Quraysh ne sont visibles nulle part.

C'est un probléme. Si nous avions une inscription comme celle d’al-'Uqglah, mais avec une
date ultérieure - environ 550 - nous pourrions plus facilement croire que les QRS étaient
les Quraysh que nous connaissons un peu plus tard. Si nous en trouvions une autre
datant de 500 et de 400 autres, toutes deux mentionnant un peuple appelé QRS, nous
pourrions alors partir du principe qu'il s'agit d'un continuum ouvrant une voie pour les
Qurayshs, qui remonte a travers les siécles. Mais tout ce que nous avons, c’est l'inscription
d’Tlazz Yalut - une abomination lointaine - puis le silence a travers ’Antiquité tardive. Il
peut étre plus facile de conclure que les QRS ne sont pas des Quraysh, ou du moins,
qu'une telle identification serait hautement spéculative et imprudente. Les Quraysh ont
été des joueurs mineurs sur la scéne mondiale jusqu'a la vie de Muhammad, et La Mecque
était un réglement mineur; il serait assez surprenant de les trouver a Pliny, un demi-

millénaire avant l'islam.

Lectures complémentaires

Hermann von Wissmann, «Makoraba», supplément a Paulys Realencyclopadie , vol. 12 (1970), 792 .
Patricia Crone, Meccan Trade (1987), 134-5, 169.

H. Rackham, Pliny: Histoire naturelle , vol. 2 (1961), 448-51 (§6.32).

Duane W. Roller, Le monde de Juba Il et Kleopatra Selene (2003).

Albert WF Jamme, Les textes d'al-'Uglah (1963), 37-9.

BEEE®

L'HOMELIE DE NARSAI

« L-ma Qdesaye ahyané 'nin da-bnay Hagar »
«Les freres Qadeshis sont-ils avec les fils de Hagar?» -

Narai de Nisibis

Dans un article récent , j'ai affirmé que «dans les siécles qui ont précédé 1'Islam, aucune

de nos sources de l'antiquité tardive ne fait référence a la Mecque, ni a la tribu de

22



Muhammad, les Quraysh». Presque immédiatement aprés sa publication, quelquun a pris
contact pour lui demander des informations.
Exception : un livre de 1914 prétend avoir trouvé le Quraysh dans une source syriaque du

Ve siécle. Si cela est vrai, ce serait trés tot. Revenons sur la prétendue source.

Narsai était un érudit chrétien décédé vers 1'an 500. Il enseigna l'exégése - interprétation
biblique - dans l'actuel sud-est de la Turquie, a I'école d'Edesse puis a 1'école de Nisibe. Il
a beaucoup écrit et au moins 81 de ses homélies ( memré ) ont survécu. L'un d'entre eux
était un essai sombre sur le mal de l'age. L'humanité est inondée de péché, dit Narsai, et
incapable de compter avec sa propre dépravation. Au moins, les démons savent ce qu’ils
ont fait; mais méme si nos cultures échouent et que nos batiments s'effondrent autour de
nous, nous ne parvenons pas a comprendre et a nous racheter. Nous sommes trois fois
exilés - rejetés d'Eden, purgés par le déluge et dispersés de Babel - et lorsque nous
sombrons dans la décadence, les rois et les roturiers tombent dans la mendicité et la
famine. Dans la vie, nous sommes battus et subjugués, et la mort ne peut nous échapper:

nous sommes toujours captifs de nos péchés.

Les derniéres pages de cette homélie portent sur une série d'attaques dans la région
d'origine de Narsai. Au cours de l'Antiquité tardive, les Sassanides et leurs voisins
rRomains ont tous deux soutenu les Etats clients le long de la frontiére avec 1'Arabie, mais
lorsque Kawad est arrivé sur le trone en 488, les Arabes se sont rebellés et ont lancé une
série de raids en Irak, prenant esclaves et butin. Narsai les condamne ameérement; mais il

souhaite faire une remarque plus générale.

Selon la légende, les peuples d'Arabie seraient descendus d'Abraham et de sa concubine
Hagar, par lintermédiaire de leur fils Ismaél. Selon Narsai, les raids en Irak ont conduit les
gens a maudire les 'fils de Hagar", les "Ismaélites”, et a souhaiter qu'Abraham n'ait jamais

touché Hagar.

Selon Narsai, c'était une erreur, car Abraham n'est pas responsable de la cruauté de ses
descendants. Certaines personnes sont enclines au mal et d'autres au bien ; ce n'est pas
la lignée mais l'inclination ( yasra ) qui nous divise. Pour illustrer ce propos, il évoque deux
autres groupes dont les violences avaient blessé la région : les Qadeshis ( Qdesayé ) et les
Tamuris ( Tmarayé ). Nous connaissons un peu ces groupes grace a la Chronique de
pseudo-Josué, composée a Edesse peu aprés la mort de Narsai. Non seulement les Arabes

se sont rebellés pendant le régne de Kawad, dit la Chronique (tr. Trombley & Watt):

Tous les Qadishaye qui étaient sous son regne se sont également rebellés contre lui,

cherchant a entrer dans Nisibis et a établir l'un des leurs comme roi; leur assaut contre (la

23



ville) a duré un temps considérable. Et les Tamuraye qui vivent sur le territoire persan se
sont également révoltés contre lui quand ils ont vu qu'il ne leur donnait rien. Leur confiance
reposait sur les hautes montagnes ou ils vivaient, d'ou ils descendraient pour voler et piller

les villages et les marchands environnants, voyageurs et autochtones, puis pour revenir.

Sila chronique Il est vrai que les Tamuris, originaires des montagnes iraniennes, ont peut-
étre parlé une langue iranienne. Les Qadeshis, que Narsai appelle également le «peuple de
Qadesh», sont plus énigmatiques. D'autres historiens ont déclaré que Kawad les avait
délibérément installés prés de Nisibe avant la révolte, mais je n'ai pas pu en trouver la
source. En tout cas, nous ne semblons pas savoir quelle langue ils parlaient ni d'ou ils
venaient. Narsai travaillait probablement dans la ville de Nisibis lorsque les Qadeshis ont
mis le siége en état de siége, et sans surprise, ses commentaires les plus féroces leur sont
réservés: plus sauvages que les animaux, plus destructeurs que tous les peuples du Nord
et du Sud. Pourtant, les méchants ont leur raison d'étre, conclut-il: ils servent a punir nos
propres iniquités et, dans le processus effroyable, nous sommes obligés de faire face a nos
péchés. Le point le plus important de Narsai, cependant, est que ces deux groupes
rivalisent de violence et de pillage avec les Arabes, et pourtant, ils ne partagent aucune
lignée avec les Arabes. Il demande rhétoriquement:
[-ma Qdesaye ayané niun da-bnay Hagar
d-baziihy l-'alma bezta d-'alba l-de-'Sma'layé
[-ma men abram Dra yubala da-murayé

d-'Abduh -Atuir ema da-malké ayk adita

Les fréeres Qadeshis sont-ils avec les fils de Hagar?
IIs ont pillé le monde plus profondément que les Ismaélites.
La lignée des Tamuris part-elle d'’Abraham?
IIs ont fait ASSur, la mere des rois, comme un terrain vague.
La réponse a ces deux questions est non. il est clair que le mal n’est ni unique ni méme

particulier pour ceux qui lient leur lignée a Abraham:

la kit ne'dul la l-abahé w-la la-bnaya
ela l-yasra d-fares tartén abta w-bista

l-yara bisa da-bnay Hagar ne' diul Khilsa'
wa-yatira'ti I-'ama da-Qdes ayutanayé
N'accusons donc pas les péres et les fils,
mais l'inclination qui divise ces deux choses, le bien et le mal;

Blamons-nous jamais pour la mauvaise inclination des fils de Hagar,

et spécialement pour le peuple bestial de Qadesh.

24



*kk

L'homélie du mal du temps a été publiée pour la premiére fois par Alphonse Mingana en
1905. Puis en 1914, avec Agnes Smith Lewis, il a co-écrit un livre sur certains manuscrits
du Coran. Dans l'introduction, ils citent 'homélie de Narsai comme preuve que les Quraysh
ont été mélés aux affaires syriennes bien avant Muhammad. Ils citent certains des
commentaires barbelés de Narsai contre les «fils de Hagar», puis coupent les derniéres

lignes ci-dessus, ce qu'ils traduisent ainsi:

Laissez- nous toujours blamer l'inclinaison de faute des fils de Hagar,

et surtout les personnes (tribu de) K uraish qui sont comme des animaux.

Leur traduction est trés similaire a la mienne, sauf qu'ils ont «corrigé» Qadesh en Quraysh;
alors Qde Sest maintenant lu comme Qre§ et Qdesayé comme Qresayeé .
Graphiquement, le changement est trés faible: en Syriaque la différence entre d (1) et r (

i) est le placement d'un seul point.

Sur cette lecture, Narsai se bat contre les «fils de Hagar» en général et une tribu
de Hagarene en particulier, les Quraysh. Dans la tradition islamique classique, les
Quraysh étaient des descendants d’Abraham et d’Ismaél, qui avaient fondé la Kaaba a La
Mecque. Au début du XXe siécle, Mingana et Smith Lewis n’avaient peut-étre pas su que
les Qadesh étaient attestés par d’autres sources ; confrontés a un nom dénué de sens qui
ressemblait beaucoup a un nom significatif, ils ont pris un risque éclairé. Mais comme
nous l'avons vu, leur «correction» a en réalité moins de sens pour le texte. Narsai prétend
que les Qadesh ne sont pas des fils de Hagar, mais ils ne sont pas moins sujets au mal,
car le mal est une affaire d'inclination, pas de lignage. Nous devrions également
reconnaitre que la tradition historique arabe, qui a d'autres égards est fascinée par La
Mecque et les Quraysh, n'a rien a dire sur le siége de Nisibe. Une campagne étrangére
aussi ambitieuse aurait pu inspirer des poémes ou des légendes d'héroisme. Tout ce qui
lie le Quraysh a l'homélie de Narsai est un point mal placé.
ek

Je voudrais remercier tout particulierement le professeur Lucas Van Rompay, qui a eu la
gentillesse de partager sa traduction en cours de Narsai. Il sera éventuellement publié dans
une traduction compléte des oceuvres de Narsai, avec plusieurs contributeurs (voir ci-
dessous). Nous serons tous plus riches pour cela. Pour l'instant, les traductions dans ce

post sont les miennes.

Sources
Narsai (syriaque): Alphonse Mingana (éd.), Narsai Doctoris, Syri Homiliae et Carmina (Mossoul: La
Fraternité des Précheurs, 1905), vol. 1, 100-117 .

25



Narsai (Syriaque): Eshai Shimun (éd.), Homélies de Mar Narsai (San Francisco: Presse patriarcale, 1970),
vol. 2, 654-7 9 .

Narsai (anglais): Lucas Van Rompay (tr.) Dans Aaron M. Butts, Kristian S. Heal et Robert A. Kitchen

(éd.), Narsai: Une traduction complete (Brigham Young University Press, a paraitre ).

Frank R. Trombley et John W. Watt (trés), Chronique de Pseudo-Joshua the Stylite (Presse de ['Université
de Liverpool, 2011), 19-20.

Alphonse Mingana et Agnes Smith Lewis (éd.), Feuilles de trois anciens Qurans (Cambridge University
Press, 1914), xiii.

Lectures complémentaires

Lucas Van Rompay et «Narsai» dans Brock et al. (eds.), Dictionnaire encyclopédique gorgias du patrimoine
syriaque (Piscataway: Beth Mardutho, 2011), 303-4, reproduit ici .

Il existe une entrée bibliographique tres utile sur Narsai sur syri.ac.

PREE®

LE SAMARITAIN ASATIR

“ W-kul bnayu d-Neba'ot mlakd ... m-nahr Mesrém 'ad nahr Frat wa-bni Makah ”
«Tous les fils de Nebaioth régnerent... du fleuve d'

Egypte au fleuve Euphrate, et ils construisirent La Mecque...»

- Le samaritain Asafir

Les commentateurs sur ce blog et ailleurs m'ont dit que la Mecque est nommée dans un
texte samaritain du troisiéme siécle avant notre ére. J'ai étudié la question il y a quelque

temps, mais j'ai hésité a écrire a ce sujet, car la recherche la plus importante sur cette

26



source a longtemps été une série d'articles en hébreu de Ze'ev Ben-Hayyim, et mon hébreu
n'était pas assez bon pour lire ses arguments correctement. Ce n’est que maintenant que
jai rencontré une thése de doctorat sur la méme source de Christophe Bonnard,
heureusement écrite en francais, que j’ai I'impression que je peux donner un apercu des

problémes.

La premiere édition est parue en 1927. Elle a été réalisée par Moses Gaster, rabbin
britannique et orientaliste, a partir de manuscrits acquis a Naplouse. Gaster croyait que
I' Asatir était archaique, reflétant un stade précoce de la pensée et de la littérature
samaritaines, que les Samaritains de son temps ne pouvaient plus interpréter pleinement.
I1 a attiré l'attention sur certaines absences du récit, telles que la révolte des Maccabées et
la chute du Second Temple, qui auraient di trouver une inclusion dans un texte ultérieur,
selon l'opinion de Gaster; et il a fait valoir que le «pur araméen» des Asatir appartenait a la
période précédant le déclin de cette langue. Tout compte fait, Gaster a annoncé une date
d’au plus 200 ans avant notre ére. Si cette datation était correcte, le Asatir serait un cas
remarquablement précoce d'exégése biblique, des siécles avant les textes midrashiques

familiers de 1'Antiquité tardive.

La datation de Gaster est cependant intenable. L’Asatir doit étre considérablement plus
tard qu'il ne le pensait. Peut-étre sans surprise, il y a des moments ou le texte est
sciemment archaique, sous l'influence d'anciens écrits samaritains ; mais ailleurs, la
langue fait écho a l'exégése tardive tardive (midrashim) et méme a la liturgie médiévale
(piyyutim ). En examinant de preés, il existe plusieurs calques et mots d'emprunt en arabe,
ce qui suggere que les auteurs ont parfois vécu sous le régime musulman; ce n'est pas un
«pur araméenr». En fait, il y a des raisons de croire 1'Asatirétait en conversation avec
I'érudition musulmane et juive. Outre la Mecque, le texte contient d'autres noms de lieux
qui reflétent les connaissances diffusées par les géographes arabes; et quelques légendes
ont des paralléles dans la tradition musulmane, mais pas dans les premiers écrits
samaritains. Il est tout a fait impossible de voir 1I'Asatir comme une ceuvre préislamique.
Aucune date sécurisée n'a été proposée, mais des spécialistes - notamment Zeev
Benayayim et Christophe Bonnard - proposent une gamme allant de la fin du Xe siécle a
la fin du Xle.

L'Asatir n'est donc pas une référence préislamique a la Mecque. Pourtant, la place de La
Mecque dans le texte est plutot intéressante. Il apparait au début du chapitre 8:

Apres la mort d'Abraham, Ismaél a régné pendant 27 ans. Tous les fils de Nebaioth ont régné
pendant un an du temps de Ismaél, puis 30 ans apres sa mort, du fleuve d'Egypte au fleuve
de l'Euphrate, et ils ont construit la Mecque; c'est pourquoi il est dit «alors que vous vous

dirigez vers Assur...».

27



Ce passage se base sur Geneése 25, qui rapporte qu'Abraham a eu beaucoup de fils, y
compris Ismaél; et Ismaél a eu beaucoup de fils, dont le premier-né était Nebaioth (v.

13). Les Ismaélites se sont ensuite installés «de Hawilah jusqu'a Shur, qui se trouve avant

1'Egypte, alors que vous vous dirigez vers A§§ur» (v. 18).

De toute évidence, les Asatir tentent de donner un sens a la géographie biblique: alors que
la Genése établit un territoire approximativement entre 1'Egypte et l'lrak, les Asdtir
établissent des frontiéres définitives le long du Nil et de I'Euphrate. C'était la patrie des

Ismaélites.

Les Ismaélites ont longtemps été associés a lislam et, avant cela, a 1'Arabie. Dans
I'Antiquité tardive, il était largement admis que les peuples d'Arabie descendaient d'Ismaél;
et dans la légende musulmane, c’est Abraham et Ismaél qui ont fondé la Kaaba a la
Mecque. Cette légende était bien connue: elle est abondamment attestée par des sources
juives et chrétiennes dés le tout début de 'histoire de l'islam. Au dixiéme siécle, les érudits
samaritains sous domination musulmane devaient savoir que la Mecque était associée a
Ismaél. Dans cette optique, les Asatir La décision de nommer la Mecque semble un peu
plus rationnelle: aprés avoir tracé les limites du territoire ismaélite, elle attire 'attention
sur la ville sainte d’Ismaélite. Le méme raisonnement a peut-étre conduit a l'inclusion de
La Mecque dans une traduction ultérieure en arabe samaritain de la Genése 25: dans cette
interprétation, les Ismaélites s'installérent «de Zawilah & Mossoul autour de I'Egypte alors

que vous vous dirigez vers la Mecque ( 'ila' an taji'a ' ila Makkah ) ”(Zewi, p. 278).

En plus de cela, cependant, il se peut qu'il se passe autre chose. Quelque chose de
beaucoup, beaucoup plus étrange. Comme nous l'avons vu, lorsque I'Asatir mentionne la
Mecque, il cite immédiatement Genése 25: «alors que vous vous dirigez vers Assur. Le mot
"comme vous vous dirigez vers" est écrit en hébreu comme B'KH (), qu'un érudit juif
pourrait prononcer bo'akah ; mais un érudit samaritain, formé dans un dialecte différent,

le prononcerait plutdét comme bakah.

Et bakah ressemble un peu au nom arabe Bakkah , un nom qui apparait dans le Coran

(3:96) comme le site du «premier temple fondé pour les gens» et que les penseurs

musulmans ont rapidement identifié comme étant la Mecque.

Oui, c’est une coincidence et pas trés impressionnante; mais pour les érudits médiévaux,
l'association punk entre bakah et Bakkah était peut-étre trop bonne pour étre ignorée. La
connexion est explicitée dans un commentaire sur le Asatir , dont la date est incertaine,

qui a été composé dans un dialecte arabe de la Samaritaine. Malheureusement, ce texte

28



n'a été publié que dans une traduction en hébreu, commandée par Gaster et écrite par un

scribe samaritain. Nous ne pouvons donc pas étre certains de la formulation arabe

originale(?). Néanmoins, le texte que nous avons recu est trés suggestif (Gaster, p. 23):

... Apres la mort de notre maitre Abraham, la paix soit sur lui, Ismaél régna pendant 27 ans.
Tous les fils d'Ismaél, de la postérité de son premier-né, Nebaioth, régnerent pendant un an
du temps de Ismaél, puis trente autres années apres sa mort, du fleuve d'Egypte au grand
fleuve, le fleuve de l'Euphrate, et ils ont construit B'KH; C'est pourquoi il est dit au verset 18

du chapitre 25 du Livre de la Genese: «Alors que vous vous dirigez vers ASSur...».

Bien str, B'KH n’est pas un mot arabe, il semble donc juste de supposer que cela a pour
but de traduire le mot arabe Bakkah dans le manuscrit original. Si tel est le cas,
l'association punitive entre bakah et Bakkah est plus évidente dans ce commentaire que
dans le Asatir lui-méme. La collection de manuscrits samaritains de Gaster se trouve

maintenant a la bibliothéque John Rylands de 1'Université de Manchester; J'espére qu'un

jour je pourrai me rendre la-bas et consulter ce manuscrit original pour confirmer s'il
utilise ou non le mot Bakkah. Ceci n’a cependant aucun rapport avec I’étude de La Mecque
avant lislam: 1’Asatir et ses derniers commentaires en arabe ont été composés sous le

régime musulman, conformément aux idées musulmanes.

Sources

Moses Gaster (ed. Et tr.), The Asatir : Le livre samaritain des secrets de Moise (Londres: Royal Asiatic
Society, 1927).

Ze'ev Ben-Hayyim, «Sefer Asatir, 'suis targum wa-pirush», Tarbiz 14 (1943) 104-125, 174-190 ; 15

(1944) 71-87 , 128 .

Christophe Bonnard (thése de doctorat), Asfar Asatir , le «Livre des légendes~, une réécriture araméenne
du Pentateuque samaritain: présentation, édition critique, traduction et commentaire philologique,
commentaire comparatif (Université de Strasbourg, 2015).

Tamar Zewi, La version samaritaine de la traduction du pentateuque par Saadya Gaon (Leiden: EJ Brill,
2015).

BEEE®

29



ANANIAS DE SHIRAK

“ Ew z-Fa [] anorum Faan awan, zor karcem 'i Tackac' Mak'a koc'el ”

“... et Pharanitis, ou se trouve la ville de Pharan [, que je pense , sont appelées a la Mecque”
- la 'longue critique’, tr. Robert H. Hewsen

“ Ew z-Farnitis ur z-tun Abrahamu bajaten ”

“... et la pharanite, qui est bétement nommée la patrie d'’Abraham”

- la «courte synthése», tr. Robert H. Hewsen

Bien que je ne l'aie pas vu dans la littérature scientifique, on m'a posé des questions sur

les références a la Mecque dans une géographie arménienne attribuée a Ananias de

Chirak. Le traducteur, Robert H. Hewsen, approuve Ananias en tant qu’auteur; mais dater

30



le travail dans son ensemble est délicat, et dater des informations spécifiques qu'il contient

peut étre encore plus difficile.

Ananias était fortement influencé par les géographies antérieures en grec et en arménien,
notamment celles de Ptolémée et de Pappus; il s’agit en réalité d'un «mélange de détails
tirés de sources allant du deuxiéme au septiéme siécle, avec des interpolations

effectuées jusqu’au huitiéme» (p. 34).

Selon Hewsen, les informations sur I'Arménie natale de l'auteur reflétent le plus fidélement
la situation politique au cours des derniéres décennies du régime Sasanian, a commencer
par le traité de 591, qui fixait les frontiéres entre 1'Iran et Byzance, et se terminant en 636
avec le début de la Conquétes musulmanes. Sur cette base, Ananias copie de premiére
main de la géographiea probablement été composé du vivant de Muhammad. Cependant,
ce manuscrit original n'a pas survécu; au lieu de cela, nous avons une longue et une courte
synthése qui ont été développées au cours des décennies suivantes. La longue recension
est assez conservatrice, avec quelques ajouts ultérieurs, tandis que la courte est

soigneusement condensée et retravaillée.

Etant donné que ces deux récits ont été élaborés sous le régime musulman, nous ne

pouvons exclure la possibilité qu’ils aient été « mis a jour par endroits » pour refléter la

nouvelle réalité politique. Dans chacun de ces commentaires, la référence a la Mecque

releve de la section sur « I’Arabie Rocheuse», une unité géographique enregistrée par
Ptolémée, qui s'étend au nord-ouest de la péninsule arabique et de la péninsule du Sinai.
Plusieurs noms de lieux dans cette section proviennent de Ptolémée, dont la région de
Pharanitis et sa ville éponyme, Pharan.

Il est intéressant de noter que les récits longs et courts d’Ananias - de maniére assez

différente - identifient Pharan et Pharanitis avec La Mecque.

-La longue recension se nomme «Pharanitis, ou se trouve la ville de Pharan [que les Arabes
appellent, selon moi, la Mecque».
-En revanche, la courte synthése ne mentionne pas Pharan, mais fait référence a «

Pharanite, qui est bétement appelée la maison d'Abraham ».

Pharan est, bien sur, loin de la Mecque. Leur identification est une question d'exégése

biblique. Selon Genése 21, Hagar et son fils Ismaél sont allés vivre dans le désert de Paran.
Dans 1'Antiquité tardive, il était largement admis que les peuples d'Arabie descendaient
d'Ismaél; ce qu'ils appellent eux - mémes, Les Arabes étaient souvent appelés Ismaélites
ou Hagarenes par des étrangers. Et bien sur, dans le Coran, c'est Ismaél, avec son pére
Abraham, qui a construit le «premier temple», universellement identifié dans 1'érudition

musulmane avec la Ka'ba a La Mecque.

31



Dans la logique de l'exégése(biblique), il était logique de situer la Mecque dans le désert de

Paran. Ainsi, lorsque des écrivains arméniens ont rencontré «Pharan» dans «l'Arabie
rocheuse» de Ptolémeée, ils ont naturellement supposé qu'il s'agissait d'un Paran biblique,
que les musulmans avaient identifié a La Mecque. S'ils avaient connu la géographie arabe
aussi bien que les musulmans, ils auraient peut-étre remarqué que Pharan était tres
éloigné de La Mecque; mais ils ont fait de leur mieux avec les ressources dont ils

disposaient.

Ces recensions sont probablement les plus anciens écrits connus associant la Mecque a
Pharan. Et si c'était Ananias lui-méme qui avait établi ce lien, écrit avant 636, cela
constituerait un élément de preuve extraordinaire: cela voudrait dire que les Arméniens
ont entendu parler de La Mecque et connaissent son importance mythologique avant les

conquétes musulmanes et peut-étre méme avant la carriéere de Muhammad a décollé.

Sommes-nous en droit d’attribuer ce petit mais puissant détail a Ananias? Ou y a-t-il des
raisons de penser que ce détail a été ajouté a la géographie lors de ses révisions ultérieures,

a coté de l'empire musulman naissant?

L'influence de la domination musulmane est généralement subtile: par exemple, le mot
pour parasang, une mesure de distance, est donné par p'arsax (p. 43), qui fait davantage
écho au farsakh arabe que les formes grecques ou iraniennes du méme mot.
Heureusement, cependant, il existe des preuves tangibles que des villes ont été ajoutées a
la géographie apres les conquétes musulmanes. Dans sa description de 1'Irak, la longue
recension mentionne « Akalali , site du campement de [l'armée des| Arabes». Clairement,
c’est la ville connue en araméen sous le nom de 'Aqula, ou les colons musulmans ont fondé
la ville de garnison de Kufa. Ce détail doit avoir été ajouté au texte aprés le début des
conquétes musulmanes. Le bref commentaire met également Kufa en Irak, qui aurait «
quatre districts : Akola, Bassora, Babylone et Ctésiphon». en tant que capitales
administratives des territoires conquis en Irak et en Iran; Ananias n'aurait eu aucune

raison de mentionner Bassorah et Koufa dans son travail original.

I1 est possible que cette information dans la recension courte (plus tardive) ait été
développée par rapport a celle de la récension longue (antérieure); mais les deux
orthographes bien différentes de 'Aqula et la formulation totalement différente des deux
passages peuvent suggérer qu'il s'agit d'interpolations séparées et indépendantes. Dans ce
cas, deux rédacteurs travaillant sur différentes versions de Geography ont chacun
remarqué que la section sur 1'Irak était un peu dépassée et ont décidé de mettre a jour le

texte en ajoutant le nom d'une ou de deux villes musulmanes bien en vue.

32



Dans les circonstances, nous devrions vraiment soupconner que les références a La
Mecque sont des ajouts tardifs au texte d'Ananias, tout comme Bassorah et Koufa. Dans
chaque commentaire, le commentaire a propos de La Mecque est entre parenthéses,
lustrant Pharan et Pharanitis sans modifier substantiellement le déroulement du texte. De
plus, le phrasé est si distinct entre les deux recensions que 1'on peut se demander si ce
sont aussi des ajouts indépendants. On explique directement que Pharan est appelé la
Mecque par les Arabes; I'autre exprime la méme idée en termes euphémiques, a savoir que
Pharanitis est «<bétement appelé le foyer d’Abraham», sans daigner nous dire quicroit cela.
Mais méme si nous prenons pour acquis que ces deux déclarations ont une origine
commune, il n'y a aucune raison impérieuse de penser que cela faisait partie du travail
original de Ananias. Aprés tout, il n'y a aucune preuve a l'appui que la Mecque était connue
des écrivains arméniens ou de leurs voisins avant 1'Islam; et il serait parfaitement logique
que les éditeurs insérent une référence a La Mecque, ainsi qu'a Koufa et a Bassorah, sous

l'influence de 'hégémonie musulmane.

La géographie d'Ananias ne serait pas seule dans cette situation. Une géographie persane
moyenne appelée les capitales provinciales d'Iran semble avoir pris forme sous le régime
Sassanide, mais a été développé sous le régime musulman. Parmi les villes du Proche-
Orient, on trouve la Mecque, ainsi que Kufa, Mossoul, Médine et Bagdad, qui ont
probablement été ajoutées quelque temps apres les conquétes musulmanes. Comme nous
l'avons vu, Kufa est devenu une capitale régionale musulmane; Mossoul aussi. Le texte
lui-méme reconnait que Bagdad a été fondée par le calife al-Mansur. L'oasis de Yathrib n'a
été connue que sous le nom de Médine - «a ville» - aprés que Mohammed y ait établi sa
politique. De méme, le texte utilise des termes géographiques arabes pour désigner la Syrie,
le Yémen, ’Afrique du Nord et la Haute Mésopotamie. Telle est I'étendue de cette altération,
nous sommes obligés de supposer que La Mecque était aussi un ajout ultérieur. Les
capitales provinciales peut a d’autres égards étre une source utile pour la géographie
sassanide, mais elle peut difficilement servir de preuve de I'importance de La Mecque avant

I’islam. La méme chose, malheureusement, doit étre dite pour Ananias.

Bibliographie

[la longue critique] Arséne Soukry (éd. et trad.), Géographie de Moise de Coréne (Venise: Imprimerie
arménienne, 1881), La Mecque sur 45 (en francais) = * 37 (en arménien).

[résumé abrégé] Jean St-Martin (éd. et trad.), Mémoires historiques et géographiques sur 'Arménie, vol. 2
(Paris: Imprimerie royale, 1819), La Mecque, entre 368 et 369 (arménien et francais).

Robert H. Hewsen (tr.), La géographie d'Ananias de Sirak (A$xarhac'oyc '): Les longues et courtes
recensions (Wiesbaden: Ludwig Reichert, 1992), La Mecque 70-71, 70A - 71A [ link ].

Tim Greenwood, «Ananias of Shirak», dans ' Encyclopaedia Iranica [ lien ].

33



Touraj Daryaee (éd. Et trad.), Sahrestaniha-1 Eransahr: un texte persan du milieu sur la géographie,
’épopée et ’histoire de |’ Antiquité tardive (Costa Mesa, CA: Mazda, 2002), La Mecque le 15 = 19 (§33) et
commentaires sur 46-7 .

Touraj Daryaee, “ Sahrestaniha 7 Eransahr ”, dans ' Encyclopaedia Iranica [ lien ].

Avec nos remerciements pour le travail de Dr Ian David Morris

http://www.iandavidmorris.com/

BPE®R®

LE TEMOIGNAGE ARMENIEN
DE THOMAS ARDZROUNI

Nous complétons l'enquéte du Dr lan D.Morris par ce témoignage qui s'inscrit dans la

suite des témoignages arméniens au sujet de la Mecque et son identification a Pharan.

Le témoignage d’Ardzrouni est mentionné par Patricia Crone dans son célébre
ouvrage, Hagarism/[1]. Notons au passage qu’il est assez curieux que Gibson n’avait pas
remarqué ce témoignage important alors qu’il a utilisé les arguments de Crone au sujet du
commerce Mecquois. Patricia Crone, elle-méme n’a pas donné plus de détails a ce sujet, la

mention n’a pas dépassée une phrase en note de bas de page. Pourtant nous soulignons

34



ici que, le récit composite de Thomas Ardzrouni, fourmille de détails qui méritent la plus
grande attention. La raison qui nous vient a ’esprit pour expliquer le peu d’intérét pour ce
témoignage du IXéme siecle, est le fait qu’il soit traduit en Francais[2] et que Patricia Crone
n’est pas trés a ’aise avec cette langue alors qu’elle est experte en langues sémitiques. L'on

peut également penser que c’est a cause du caractére tardif de cette oceuvre littéraire,

pourtant Patricia Crone a eu recours a des sources de la méme époque, comme certains
témoignages syriaques. Thomas Ardzrouni, rapporte que les fils d’Ismaél se trouvaient a
Madian et que Muhammad qu’il nomme « Mhmt » est né en Arabie Pétrée a Pharan ou se
trouvait la Mecque originelle. Nous présentons ci-aprés, extrait de la chronique que nous
avons vérifié a la source : Collection d’histoires arméniennes, traduite par M. Brosset:
«...] Au temps d’Héraclius, empereur des Hormos —des Grecs— la monarchie Perse
touchait a sa fin; 12000 hommes de toutes les tribus d’Israél se réunirent a Edesse, et
voyant que les troupes perses s’étaient éloignées, laissant la ville a ’abandon, y pénétrerent,
fermerent les portes et s’y fortifierent, décidés a secouer la domination romaine.L’empereur
Héraclius ayant ordonné de les assiéger, son frere Théodore, avec de nombreuses troupes,
voulait les exterminer, mais l’empereur demanda qu’ils sortissent de ses domaines ; ils
prirent donc le chemin du désert et se rendirent chez les fils d’Ismaél, dans la ville
de Madiam(Madian), [...] En ce temps-la, dans un lieu de I’Arabie Pétrée, nommé Pharan,
aujourd’hui Maka, il se montra des fréres bandits, gens de guerre et chefs de bandes,
adorant dans un temple les idoles Ammonites, Samam et Kabar. Il arriva qu’Abdala, l'un
d’entre eux, mourtit laissant un fils d’age tendre, nommé Mahmet, qui fut élevé jusqu’a l’dge
de ladolescence par son oncle paternel Abou-Taleb, et des qu’il atteignit l’dge requis,
demeura chez un notable de ses parents qu’il servit avec fidélité, conduisant ses chameaux

et faisant exécuter ses ordres. [...] ». Fin de l'extrait.

Pour lire l'intégralité du témoignage se référer aux références ou a mon livre : l'islam de
Pétra, en réponse a Dan Gibson[3]. A noter qu'en dépit de ce témoignage explicite,
Patricia Crone n’a pas retenue l’hypothése d’'une apparition de lislam en Jordanie a

Madian ou a Pétra. Sa thése a situé 'apparition de ’islam plutot au Sham (la Syrie).

Sources

[1] Crone & Cook, Hagarism: The Making of the Islamic World, p174, note 40

[2] Traduit par Brosset en 1874

[3] Ahmed Amine, L’islam de Pétra, réponse a la thése de Dan Gibson, 2¢é Ed 2019.p.108

Document a caractere pédagogique publié selon @G)@@

www.ahemedamine.net (01/12/2019).

35



