
 

LA MECQUE AVANT L'ISLAM 
  

 

 

 

  

T r a d u c t i o n   
A h m e d  A m i n e  

0 1 / 1 2 / 2 0 1 9  

w w w . a h m e d a m i n e . n e t  

     

Enquête historique 
réalisée par               
Ian David  Morris 
 



1 
 

 
 

 
 

Enquête historique réalisée par  
Dr Ian David .Morris  

  
Traduction, le 01/12/2019 

 
Ahmed amine 

 

 

 
 

“Macoraba: 73 ° 20 ′ 22 °.” 
- Ptolémée, Géographie , §6.7. 

  

Note préliminaire : suite au succès de son article publié sur son blog, Ian D Morris a jugé utile 
de le retravailler de manière qu’il soit revu par ses pairs, ce travail a été donc publié dans la revue 
Al - 'Usur al-Wusta: (Le journal des médiévistes du Moyen-Orient , vol. 26 (2018).  

L'article amélioré est en accès libre ici http://www.middleeastmedievalists.com/wp-
content/uploads/2018/11/UW-26-Morris.pdf 

 

Claudius Ptolémée est un écrivain et géographe grec ayant vécu à Alexandrie au IIe siècle 
de notre ère. Il est l'auteur de plusieurs ouvrages, le plus important étant son 
Almagest1 ; mais son Guide de géographie, achevé entre 141 et 147, a eu également une 
grande influence en Europe et au Moyen-Orient. Il englobe une introduction théorique, 
une liste de lieux remarquables du monde connu et de quelques cartes. Afin de préserver 
l'exactitude des cartes lorsqu'elles étaient copiées et recopiées, Ptolémée donna les 
coordonnées des noms de lieux qu'il avait calculé avec une certaine précision : la carte est 
déformée, mais reconnaissable. Marinus de Tyr était sa source principale. Il a écrit entre 
107 et 114. 

Ptolémée a consacré une section sur les régions occidentales et méridionales de l’Arabie, 
utile pour ceux qui étudient l’histoire de cette région car les peuples de l’Arabie antique ne 
nous ont pas laissé beaucoup de sources écrites. Des sources externes comme celle de 
Ptolémée nous aident à suivre l’ascension des villes, des puissances, des religions et des 

 
1 L'Almageste (arabisation du grec ancien Μεγίστη / mégistè signifiant la plus grande ou la très grande) est une œuvre de 
Claude Ptolémée datant du II e siècle. Elle constitue la somme des connaissances les plus avancées de l'Antiquité en 
mathématiques et en astronomie. 



2 
 

routes commerciales. Nous connaissons certains des sites de Ptolémée en Arabie, comme 
Yathrib ( Lathrippa ), l'actuelle Médine.  

Certaines sont inconnues ou contestées comme Macoraba, Ptolémée l’appelle Makoraba 
en grec mais les traductions latines préfèrent Machoraba  et  Macoraba  - que Ptolémée 
place à l’ouest de la péninsule arabique. 

Il y a un quasi-consensus parmi les chercheurs universitaires que la Mecque est 
Macoraba. Les coordonnées la placent approximativement au bon endroit (hedjaz) et le 
nom semble à peu près correct. Plusieurs étymologies ont été proposées, mais la solution 
qui a été privilégiée est que le mot serait issu du vieux mot du Sud-arabique *mikrāb*, avec 
le sens de « temple ». Macoraba aurait était donc un centre remarquable de la religion 
préislamique dès le deuxième siècle de notre ère. Lorsque vous rencontrez Macoraba dans 
la littérature scientifique, il est fort probable que vous retrouviez cette étymologie et surtout 
son identification avec La Mecque. 

Bien entendu, un consensus ne vaut pas nécessairement unanimité et des avis divergents 
ont été exprimés. Le plus important jusqu'à présent était celui de Patricia Crone (décédé 
en 2015). Dans un livre iconoclaste et controversé, Meccan Trade et la montée de l’islam 
(1987), Crone a consacré quelques pages sur les témoignages au sujet de La Mecque dans 
la littérature ancienne, avec des conclusions négatives : «La vérité est que le nom de 
Macoraba n'a rien à voir avec celui de La Mecque, et que le lieu indiqué par Ptolémée pour 
Macoraba ne dicte en aucun cas l’identification des deux. " 

Le commerce mecquois a eu un impact important sur les premières études islamiques, 
mais Macoraba reste l’essentiel de la littérature scientifique sur l’Arabie ancienne. La 
raison, à mon avis, n’est pas que notre interprétation soit particulièrement solide ou 
explicative, mais que Macoraba = Mecca est devenue si familière que nous ne pensons pas 
à la réexaminer. L’identification à la Mecque fait partie de notre mode de pensée depuis 
fortt longtemps. Crone répond à une littérature remontant au début du vingtième siècle, 
mais notre blog2 montrera que cette identification remonte au XVIIe siècle. 

C'est une histoire merveilleuse : plus je creusais, plus je voulais continuer. Tant 
d'anciennes œuvres orientalistes ont été numérisées et distribuées librement que j'ai pu 
suivre les nouvelles pistes entièrement en ligne. Il n'y avait jamais une citation que je ne 
pouvais pas suivre: le sentier s'est arrêté, mais n'est jamais devenu froid. Néanmoins, 
j'espère qu'il y a plus à découvrir. J'intégrerai les commentaires appropriés dans cet article. 
Je m'attends donc à ce qu'il s’enrichisse un peu avec le temps et je pense qu'il mérite un 
traitement définitif en temps voulu ; je prévois d'étendre ce travail préliminaire dans un 
article pour qu’il soit examiné par les pairs. 

  

Si nous supposons que Macoraba est la Mecque, il y a un léger problème avec ses 
coordonnées. Ptolémée la met au Sud-Est de Yathrib; La Mecque est au Sud-Ouest. Même 
avant 1800, Konrad Mannert avait remarqué que Macoraba était trop éloignée de la côte 
et avait proposé une solution : les sources de Ptolémée connaissaient la Mecque depuis la 
route des caravanes mais elles ne s'étaient jamais approchées de la ville par la côte. Bien 
sûr, nous ne savons pas d’où proviennent les informations de Ptolémée ; mais même cette 
solution est peut-être trop élaborée, car en général, il semble que Ptolémée ait eu plus de 
difficulté à calculer la longitude que la latitude, ce qui signifie que ses villes sont plus 
précisément positionnées nord-sud qu'est-ouest.  

 
2 http://www.iandavidmorris.com/ 
 



3 
 

Cela a eu des conséquences décisives pour sa géographie de l'Arabie. Dūmat al-Jandal 
( Dumaitha ) est en effet plus au nord que Taymā ( Thaima ), qui est plus au nord qu'al-
Ḥijr ( Egra ), Yathrib ( Lathrippa ) et Najrān ( Nagara ); mais alors Ptolémée met Najrān à 
l’est, au centre de la péninsule. L’effet général est de repousser les villes de la côte, en 
encombrant le cœur de la péninsule et en effaçant pratiquement le quartier vide du désert 
aride du sud-est. Sous ces contraintes, l'emplacement de Macoraba par rapport à La 
Mecque peut être considéré avec une marge d'erreur. 

Mais nous devrions être prudents, cette marge d'erreur n'est pas en soi une preuve que 
Macoraba est la Mecque; cela ouvre simplement la porte à une enquête. Comme le montre 
cet article, certains des noms anciens associés à La Mecque se trouvent probablement 
dans la région du Sinaï et du golfe d’Aqaba, ou encore vers Oman et Hadramawt.  

Macoraba a le mérite d’être au moins placé dans le Hedjaz, mais de manière 
imprécise. Nous devrions suivre le conseil de Patricia Crone: «Naturellement, les longitudes 
et les latitudes de [Ptolémée] sont inexactes; mais s'ils sont inexacts, on ne peut pas 
identifier des lieux sur la seule base de la similitude des termes. ". 

 

 
De Hugh Kennedy (ed.), Atlas historique de l’islam, sv « Arabie selon 

Ptolémée ». Makoraba est en C3. 

  



4 
 

Le problème est que Macoraba est un mot différent de Mecca. Cela peut sembler étrange 
de le dire ainsi, mais il faut répéter encore et encore : Macoraba est un mot différent de 
Mecca, et c'est un problème si nous voulons les identifier. Il ne suffit pas de dire que la 
première moitié de Macoraba sonne un peu comme Mecca ; nous devrions soit expliquer 
la différence, soit le dissocier Macoraba. Et il y a une très longue tradition de tentatives 
pour l'expliquer. 

  

Notre histoire devrait commencer avec la littérature musulmane ancienne. Étant donné 
que les érudits du Moyen Âge avaient accès à la géographie  de Ptolémée et à de nombreux 
ouvrages ultérieurs, et qu'ils s'intéressaient beaucoup à l'histoire et à la géographie de 
l'Arabie, nous pourrions nous attendre à ce qu'ils commentent Macoraba. Apparemment 
ils ne l'ont pas fait. Des études antérieures sur Macoraba n'ont pas retenu la littérature 
médiévale comme preuve, et mes propres enquêtes n'ont rien trouvé. Je publierai des 
corrections dans mon blog le cas écheant. 

Le géographe arabe Yâqût al-Hammawî (m.1229) cite Ptolémée à l'emplacement de La 
Mecque, qui devrait nous dire s'il l'identifie ou non à Macoraba. Étrangement, les 
coordonnées qu'il attribue à Ptolémée sont les suivant - 78 ° 23 ° - et ne sont pas alignées 
avec Macoraba, ou partout ailleurs dans la Géographie de Ptolémée.  Un coup d’œil suffit 
pour voir qu’il semble mettre la Mecque encore plus loin à l’Est que Ptolémée met 
Macoraba. Pendant ce temps, Yâqût n'a pas mentionné d’entrée dans son dictionnaire 
pour un endroit appelé Macoraba.  

Je suis conscient que les géographes arabes ont développé leurs propres coordonnées 
; peut-être ont-ils converti Ptolémée à leur nouvelle norme, mais je ne suis pas compétent 
pour enquêter là-dessus. La différence peut aussi expliquer aussi avec la manière de 
la transmission de la géographie dans le monde islamique par rapport à la façon dont elle 
a été transmise en Europe. Ceux qui souhaitent identifier Macoraba en tant que Mecque, 
pourraient plaider leur cause s’ils abordent des questions comme celle-ci ; en attendant, 
nous pouvons les mettre de côté. 

 

 

De la Renaissance au milieu du XVIIe siècle, les érudits européens connaissaient le nom 
Macoraba de Ptolémée, mais ils ne savaient pas quoi en faire. Cela figurait dans les listes 
de données géographiques simplement parce qu'elles les avaient sous la main et que c'était 
très, très vieux, mais cela n'avait aucune signification apparente au-delà.  

Le plus ancien qui ait jamais identifié Macoraba à la Mecque est probablement Samuel 
Bochart (m.1667), un pasteur protestant Français, qui, comme de nombreux orientalistes, 
appliqua sa connaissance des langues du Proche-Orient à l'étude de la Bible. Il est surtout 
connu pour sa géographie sacrée, dont le premier volume, Phaleg (1651), est une étude 
pionnière de la dispersion et de la réinstallation du peuple de Noé après la chute de la Tour 
de Babel.  

Bochart compile des tas de données provenant de sources anciennes. C’est dans l’une de 
ses listes géographiques que l’on trouve une note brève mais significative: 
« Macoraba Ptol. Meccha rabba , c'est-à-dire «grande». 

En arabe classique, le nom hypothétique de Bochart devrait être Makkah * al-
rabbah .  Cela ne semble pas très différent de Macoraba. Le problème évident ici est que 
l’adjectif rabb (ah) n’existe pas en arabe classique ; évidemment Bochart l'a emprunté à 



5 
 

l'hébreu et à l'araméen. Il y avait d'autres langues arabes dans le Hedjaz au moment de 
l'écriture de Ptolémée, et il n'est pas impensable qu'une de ces langues ait utilisé le 
rabb (ah) comme adjectif de cette manière, mais la charge de la preuve n'a pas été assumée 
par les partisans de l'hypothèse de Bochart.  

Comme le fait remarquer Patricia Crone, nous n'avons même pas d'équivalent en arabe 
classique comme Makkah al-Kubrā pour soutenir l'idée que la Mecque n’a jamais été 
appelé « grande Mecque ». L'hypothèse de Bochart est spéculative à l'extrême. 

Néanmoins, l'identification de Macoraba a été bien reçue. Environ 18 ans plus tard, Jacob 
van Gool de l’Université de Leiden l’a reproduit dans son commentaire sur le Compendium 
of Astronomy (1669) d’Al-Farghânî : « La Mecque. Une ville construite dans une vallée, 
latitude 21 ° 40 ′, où Ptolémée localise Macoraba ”. La latitude de Van Gool ne correspond 
ni à la géographie de Ptolémée telle que nous la connaissons, ni à celle de Yâqût al-
Hammawî, mais c’est une des latitudes calculées par les géographes médiévaux 
musulmans pour La Mecque (pas Macoraba). Il a vraisemblablement recruté la latitude de 
La Mecque dans un autre ouvrage et a synthétisé l’affirmation de Bochart selon laquelle 
La Mecque est Macoraba. Il ne crédite pas directement Bochart, mais il respecte clairement 
son travail : ailleurs, il le décrit comme « le plus savant » et Phaleg comme « prééminent 
».  Les commentaires de Van Gool sur Macoraba ont ensuite été cités par Caspar Calvör, 
théologien luthérien de Basse-Saxe, dans son étude sur les diverses religions du monde 
(1705). 

  

En proposant une connexion entre La Mecque et Macoraba, Bochart pose un défi 
étymologique : pourquoi Macoraba est-elle appelée Macoraba, alors que nous l'appelons la 
Mecque ?  

Pendant plus de 75 ans, le défi est resté sans réponse. Giuseppe Simone Assemani (al-
Sim'ānī , m. 1768), un prêtre et orientaliste libanais, a été le premier à le prendre en 
compte . Son œuvre maîtresse était une bibliothèque de l'Est dans laquelle il espérait 
publier plusieurs de ces manuscrits pour la première fois. Malheureusement, une grande 
partie de ses travaux ont été détruits par un incendie dans sa maison et quatre volumes 
seulement en ont été tirés. L'un d'entre eux était un livre sur les Nestoriens syriaques 
(1728), dans lequel Assemani mentionne Macoraba. 

Assemani reconnaît d'abord l'opinion de Bochart, puis propose une alternative :  

« … Macoraba, c'est-à-dire Mecca rabba ou la grande Mecque, comme Bochart le pense 
; ou peut-être محراب  Machrab , temple, car il y avait un sanctuaire des Arabes là-bas, à 
l'intérieur duquel se trouvait l'idole Beccha ”. 

La dernière remarque fait référence au nom Bakkah, qui,  selon le Coran (3 :96), était le 
premier temple jamais construit. Les premiers érudits musulmans ont identifié 
Bakkah avec la Mecque, mais ont formulé plusieurs hypothèses pour expliquer le mot, qui 
ne sont pas concluantes.  

Les premières recherches orientalistes spéculèrent en revanche que Bakkah était au début 
le nom d'une idole, peut-être le dieu Bacchus de la mythologie gréco-romaine. En tout état 
de cause, Assemani est d'accord avec la tradition historique arabe selon laquelle La Mecque 
était un centre de culte païen avant l'Islam. Compte tenu de cette relation entre la Mecque 
et le culte, Assemani propose que Macoraba provienne du mot mihrâb qu'il transcrit plutôt 
inutilement en « machrab ». 

En Islam, un mihrâb est une niche dans le mur d'une mosquée indiquant la direction de 
la prière ; je ne suis pas le raisonnement d'Assemani dans la traduction de "temple". De 



6 
 

plus, il n’est pas évident que le mihrâb ait une histoire qui remonte à l’époque de 
Ptolémée. En tant que caractéristique architecturale de la mosquée, elle semble s'être 
développée après les conquêtes musulmanes, peut-être jusqu'au huitième siècle; et le mot 
lui-même est utilisé dans la poésie arabe ancienne et, de manière évidente, dans le Coran, 
pour désigner des caractéristiques architecturales très différentes. Même si nous avions 
des raisons de penser qu'il y avait un mihrâb à La Mecque des siècles avant l'islam, l'idée 
que la ville aurait dû être nommée d'après une niche dans un mur met à l'épreuve 
l'imagination. Enfin, il semble peu probable que l’arabe ḥ devrait être représenté par le grec 
k : En évidence plus tard, les auteurs grecs ne cherchent même pas à environ ḥ, au lieu par 
exemple représentant Abd al-Rahmân comme » le nom Abderaman. La solution 
d'Assemani ne semble pas plus utile que celle de Bochart. 

 

 

Un mihrab précoce à Qasr al-Hallabat, en Jordanie. 

  

Ces arguments ne doivent pas convaincre les spécialistes aujourd’hui : nous sommes en 
mesure de reconnaître l'un comme une chimère et l'autre comme anachronique. Mais au 
soleil levant de l'histoire scientifique, ils ont jeté une longue ombre. 

En 1739, la Mecca Rabbah se retrouva dans la première encyclopédie « moderne » en 
allemand : la grande encyclopédie audacieusement intitulée, publiée par Johann Heinrich 
Zedler.  

Zedler a également collaboré à un atlas historico-politique-géographique publié par 
Johann Samuel Heinsius, et il n'est pas surprenant que ses documents sur Macca Rabbah 
soient copiés textuellement dans le nouvel article de La Mecque (1747).  

Ces deux œuvres ont été écrites par des équipes d’érudits travaillant en collaboration, de 
manière anonyme. Nous ne savons donc pas qui a écrit le matériel sur « La Mecca Rabbah » 
; un spécialiste de l'orientalisme allemand précoce pourrait peut-être deviner. L’Atlas est 
la traduction et l'extension d'un dictionnaire géographique français par Antoine-Augustin 
Bruzen de la Martinière, dont les entrées à La Mecque et Macoraba (1735) ne relient pas 



7 
 

les deux noms. C'est-à-dire que nous pouvons probablement remercier un érudit allemand 
sans nom des années 1730 d'avoir introduit Macoraba-comme-la Mecque dans le genre de 
l'encyclopédie. Quoi qu’il en soit, ils n'ont pas cité Bochart. Ils peuvent l'avoir lu 
directement ou avoir rencontré ses idées par un intermédiaire; Assemani peut-être, mais 
puisqu'ils négligent l'argument du mihrab de ce dernier, cela semble peu probable. Il n'est 
pas impossible que l'auteur ait inventé Macca Rabbah de manière indépendante, mais 
nous ne pouvons pas le savoir. 

En 1799, l’historien omnivore prussien Konrad Mannert (m.1834) publia un article sur 
Macoraba dans sa Géographie des Grecs et des Romains, dans lequel il commentait :      « 
Je ne sais pas si le nom provient de Mecca rabba  (la grande Mecque) ou Machrab  (un 
temple)". Il est clair que Mannert dépend d’Assemani pour ce détail, dans la mesure où il 
reproduit l’inutile transcription en latin de « mihrâb » et la définition invraisemblable de    « 
temple »; ailleurs, il cite explicitement Assemani en citant Bochart. La géographie de 
Mannert s'est avérée être une référence pratique pour les chercheurs travaillant en 
allemand, et à travers eux, Macoraba a atteint un public plus large.  

En 1824, le géographe historique AHL Heeren identifia Macoraba comme la Mecque, et 
bien qu'il ne fournisse aucune citation à ce sujet, il cita Mannert dans de nombreux autres 
endroits. C'est par la traduction anglaise des études de Heeren qu'un orientaliste écossais 
appelé William Muir a reconnu Macoraba comme la Mecque de sa très influente  Life of 
Muhammad. (1858). Pour prendre un autre exemple, le géographe Carl Ritter de 
l'Université de Berlin a cité Mannert en 1846 comme autorité pour Macoraba, et c'est en 
partie grâce au travail de Ritter que Reinhart Dozy, un orientaliste néerlandais, a abordé 
la question; nous reviendrons à Dozy ci-dessous. Mannert fut également une influence 
majeure du Handbook to Ancient Geography (1824) de Friedrich Sickler, qui assimile 
Mecque à Macoraba. (La soi-disant source de Sickler à ce sujet, une page du catalogue 
d'antiquités de Joseph Eckhel, parle en fait du moka de Ptolémée dans le Sinaï.) 

Le légendaire Albert Forbiger (décédé en 1876) de l'université de Leipzig est peut-être le 
plus significatif. Il a écrit une entrée d'encyclopédie sur Macoraba, citant directement 
Mannert pour ses deux étymologies. Cela aussi a été publié en 1846 dans le cadre de 
l’Encyclopédie de l'Antiquité Classique d'Auguste Pauly, une référence dans les études 
historiques modernes. À travers la géographie de Mannert, puis à travers l'encyclopédie de 
Forbiger, Macoraba-as-Mecca jouit d'une large diffusion dans les travaux universitaires 
dès le milieu du XIXe siècle. 

  

Un homme d'église anglais, Charles Forster (m.1871), auteur du livre 
inimitable Muhammadanism Unveiled (1829), qui ignorait apparemment cette tendance 
allemande, s'opposait à l'historiographie laïque d'Edward Gibbon. Il a écrit quelques 
études quasi historiques sur le Proche-Orient, y compris une Géographie de 
l'Arabie (1844), où il discute de Macoraba. Il ne semble pas connaître Mannert et il était 
un peu trop tôt pour avoir lu Forbiger. Comme il utilise beaucoup le Phaleg de Bochart, il 
doit penser qu'il doit sa connaissance de Macoraba à Bochart. Néanmoins,  

Forster ne s’adresse pas à la « rabbah » de Bochart à la Mecque, et il n’est peut-être même 
pas au courant du « mihrab » d’Assemani ; au lieu de cela, il propose une nouvelle 
étymologie extrêmement subversive. 

Forster fait preuve d'imagination mais imprudent, sa plaidoirie commence par Pline 
l'Ancien (m.79), qui mentionne l'opinion selon laquelle le peuple Cerbani du sud-ouest de 
l'Arabie « excelle dans les armes ». Sur cette base, notre bon ami Samuel Bochart a émis 



8 
 

l’hypothèse que le nom Cerbani dérive d'un mot phénicien désignant l'esprit de guerre ; en 
hébreu, qui est lié, le mot bataille est « qerab ». Forster approuve le raisonnement de 
Bochart, mais préfère une dérivation de l'arabe classique « harb » = « guerre ». Allant plus 
loin, il postule que les Cerbani sont identiques à la tribu arabe « Arabarb », eux-mêmes 
belliqueux (dit-il). 

Forster pense que l'ancienne Mecque appartenait aux harb (harbi/guerriers), bien que la 
preuve soit aux mieux circonstancielle. Il convient avec Bochart que les Cerbani de Pliny 
sont identiques aux Carbae mentionnés dans la description de la côte de la mer Rouge (cf. 
chapitre infra, Diodore de Sicile et la Kaaba) par Agatharchides ; mais du point de vue du 
contexte, il est peut-être plus facile de situer les deux au Yémen, près des Sabéens, plutôt 
que dans les environs de La Mecque. Pendant ce temps, les harbi/guerriers n'entrent dans 
l'histoire qu'avec l'Islam, des siècles après que Pline eut décrit les Cerbani. Ils ont eu une 
forte présence dans le Hedjaz depuis lors, mais rien ne les attache à l'ancienne 
Mecque. Néanmoins, Forster suppose que La Mecque était leur ville; en effet leur 
capitale. Il suppose également que la Mecque est la Macoraba de Ptolémée. Par 
conséquent, il dérive de la même racine que « harb » : Macoraba is muḥārib (ah), 
guerrier. La Mecque serait alors « une abréviation idiomatique » de ce nom original. 

Comme nous l'avons vu, la représentation de l'arabe  ḥ par le grec  k  semble peu 
probable. Mais c’est le moindre des problèmes de Forster dans son infime fil 
d’inférence. Son affirmation encore plus grande que le Cerbani / Ḥarb sont le Qedar 
biblique est également sans fondement. Son petit-fils, le romancier EM Forster, disait 
modestement l’ancien recteur « avait l'inconvénient de reposer sur la recherche imparfaite. 
» On pourrait plutôt dire que le livre de Forster est un hommage à des œuvres comme 
Samuel Bochart, Phaleg, la théologie de tissage et de l’histoire avec beaucoup 
d’imagination, mais pas beaucoup de rigueur. 

  

Alors que Forster bavardait avec Bochart, la communauté orientaliste commençait déjà à 
l'oublier. Environ vingt ans plus tard, lorsque le radical néerlandais Reinhart Dozy (m. 
1883) s’est approché de Macoraba, il l’a fait dans des géographies récentes en allemand, y 
compris celle de Carl Ritter. Mecque. Ce qui manquait à ces régions, c’était toute tentative 
d’étymologie. Dozy en proposa un pour Les Israélites à La Mecque (1864), son application 
hors du commun de la critique biblique à l'étude des origines de l'islam. 

Dozy considère les racines arabes possibles pour  Makkah  et les rejette rapidement: le 
nom doit donc provenir de l'extérieur de l'arabe. Il raconte que les orientalistes ont parfois 
rejeté l’identification de Macoraba avec La Mecque parce que la tradition historique 
musulmane les amène à penser que la ville de La Mecque avait été fondée trop tard pour 
que Ptolémée l'ait connue.  

Reinhart Dozy accepte, mais avec un tour de force : selon lui le nom Makkah existait avant 
la ville. Macoraba est le Hebrew « makkah Rabba », 'grand abattage', comme dans 2 
Chronicles 13 :17 et 11 :33 numéros. La Mecque a été construite sur le site d'un grand 
champ de bataille. "Pas étonnant que les Arabes, qui ne connaissaient pas l'hébreu, ne 
pouvaient pas expliquer le nom !" 

Pour Dozy, ce champ de bataille est celui du Tanakh où la tribu israélienne des Siméonites 
a défait les Cananéens. Le Tanakh rapporte qu'ils ont « détruit » (ya ḥarimu) les Cananéens 
et leur ville, qui s'appelle puniment ormah. La ville n'est pas identifiée, mais Dozy la 
rapporte à l’arabe ḥaram, le sanctuaire de la Mecque.  



9 
 

Il soutient donc que les Siméonites ont conquis le pays où la Mecque finirait par pousser. À 
travers ce récit, il est capable d'expliquer certains parallèles entre le rituel musulman et 
les anciennes pratiques israélites en tant que résidus d'une conquête israélite. 

Inutile de dire que le livre de Dozy n'a pas convaincu ses collègues orientalistes, bien qu'il 
ait scandalisé de nombreux lecteurs juifs. Il est curieux que Dozy retourne à La  Mecque, 
une Rabbah si évocatrice de celle de Bochart,  mais à travers un schéma aussi 
différent. Cela ne devrait peut-être pas nous surprendre: Bochart et Dozy ont tous deux 
travaillé avec l'hébreu, utilisant le Tanakh comme texte fondamental pour leurs recherches 
plus larges sur l'histoire du Proche-Orient. Indépendamment, semble-t-il, ils ont tous deux 
vu la  rabbah  à Macoraba parce que leur formation les avait incités à penser de manière 
hébraïque. 

 

Les conclusions de Dozy ont peut-être été tournées en dérision, mais ses commentaires 
sur Macoraba ont attiré l'attention d'Aloys Sprenger (m.1893), dont la carrière de 
chercheur, de traducteur et de principal le conduisit entre l'Europe et le nord de 
l'Inde. Dans son ancienne géographie arabe  (1875), Sprenger résume la rabbah de Dozy à 
La Mecque et donne une réplique: l'élément - raba  a le sens de 'capitale', comme dans 
Rabbat-Moab, l'ancienne capitale de Moab. Nous pourrions ajouter un deuxième exemple, 
Rabbat-Ammon pour les Ammonites. 

Mais dans les deux cas, la formule est Rabbat-X, capitale de l’ untel . Cela ne semble pas 
être vrai pour Macoraba, qui est simplement «la Mecque, la capitale ».  

Sprenger prévoit cela : la Mecque appartenait aux Banu Malik et le nom officiel complet de 
la ville est enregistré dans Natural History de Pliny (§6.157) en tant que Mariaba 
Baramalacum *, Makkah-rabba (t?) - banī-Malik . 

Tout d’abord, il convient de souligner que Sprenger a changé le schéma qu’il passe 
de  Rabbat-X  à  Town-Rabbat-X  afin d’intégrer La Mecque à Macoraba et Mariaba. Cela 
vient s'ajouter à une faiblesse de sa source: Mariaba Baramalacum souffre d'une 
orthographe incohérente dans les manuscrits de Pliny. L'édition Loeb contient Maribba 
Paramalacum, que l'éditeur interprète en outre comme deux noms distincts ; de même une 
traduction en anglais cède indépendamment «Marippa,… appartenant aux Palamaces».  

Sprenger déduit d'un texte instable. Et même si nous prenons Pline pour acquis, sa 
description nous fait descendre le long de la côte de la mer Rouge, après les Minaeans, 
avant d’atteindre Mariaba Baramalacum; sachant que les Minéens se trouvaient dans le 
nord du Yémen, Mariaba Baramalacum se trouverait bien au sud de La Mecque et de 
Macoraba. Sprenger ne compense pas la prononciation probable du marqueur féminin 
t  dans la construction  Rabbat-X. Il n'explique pas dans cette section pourquoi l’arabe 
banī devrait être représenté par un bara grec, mais dans une section ultérieure du Banu 
Malik, il explique qu'il s'agit du barreau araméen, qui signifie «fils de». Certes, cependant, 
le pluriel de bar devrait être bnay , ce ne serait donc pas une explication, même si nous 
avions des raisons de placer un nom araméen à La Mecque.  

En bref, Sprenger crée un motif jordanien qui ne correspond pas tout à fait à un nom 
Hejazi. Il le modifie donc pour correspondre à une orthographe incertaine d’un nom 
étranger non-grammatical au Yémen. Tel est l'attrait de Macoraba. 

  



10 
 

Jusqu'à présent, la spéculation sur Macoraba a été travaillée avec l'hébreu, l'arabe et 
l'araméen, qui étaient tous disponibles pour les orientalistes avant le milieu du XIXe 
siècle. De nouvelles possibilités se sont ouvertes en 1841, lorsque deux érudits allemands 
ont publié leurs recherches indépendamment, déchiffrant une autre langue ancienne: le 
vieux sud-arabe. Cette langue, ou plutôt une petite famille de langues étroitement 
apparentées, était parlée au Yémen et survit principalement grâce à des inscriptions. 

Eduard Glaser (m. 1908), un archéologue de Bohême dont les travaux au Yémen ont fait 
œuvre de pionnier, a probablement été le premier à appliquer le vieil arabe du Sud à 
Macoraba. Il a écrit un résumé de l'histoire et de la géographie de l’Arabie (1890) dans 
lequel il affirme avec assurance que La Mecque est Macoraba et que Macoraba est dérivé 
d'un mot comme *mikrāb , qui signifie «temple». En fait, Glaser va plus loin : il relie 
Macoraba à Mochorbae, un port mentionné par Pline. Il propose que Mochorbae soit un 
Jedda moderne et porte le nom de Macoraba, qui lui a servi de port. 

Nous pouvons immédiatement rejeter la deuxième affirmation, car le Mochorbae de Pline 
ne se trouve pas dans le Hedjaz, mais dans le sud-est entre Oman et Hadramawt: un autre 
avertissement pour ne pas laisser nos fantaisies étymologiques avant le texte. Pourtant, 
l'étymologie de Glaser pour Macoraba mérite une réponse. Son mikrāb n’est évidemment 
pas l'arabe classique, mais un ancien mot du sud-arabe pour « temple ».  

MKRB (N) dans les inscriptions ; comparez mekuerab éthiopien, également           « temple 
».  Dans cette mesure - si nous supposons que Macoraba est la Mecque et si 
nous supposons que La Mecque était un site sacré vieux de plusieurs siècles - le nom 
pourrait peut-être lui convenir.  

Le problème est alors d’expliquer comment un nom avec une ancienne dérivation sud-
arabe a été planté dans le Hedjaz ? 

Martin Hartmann (m.1918) a tenté de donner une telle explication. Il a enseigné l’arabe et 
écrit des études islamiques à Berlin après une carrière dans les services 
diplomatiques. The Arabic Question (1909), l’un de ses livres, a été qualifié par son 
biographe de « grande corbeille de ruminations archéologiques, philologiques et historiques 
sur l’Arabie ». Hartmann observe que, selon les débuts de la tradition musulmane, des 
tribus sont venues périodiquement du Yémen et se sont établies ailleurs dans la péninsule, 
y compris à La Mecque. L'implication est que Macoraba-comme-la Mecque était autrefois 
contrôlée par des personnes qui parlaient vieux sud-arabe. D'autres recherches ont montré 
que les migrations sont plus que légendaires, mais elles ont commencé au troisième siècle, 
longtemps après Ptolémée. De plus, d'après leurs inscriptions dans la péninsule et leurs 
noms enregistrés par des étrangers, il semble que les migrants ne parlent pas le vieux sud-
arabe, mais quelque chose de plus proche de l'arabe classique. Si nous voulons une 
dérivation ancien sud-arabe pour Macoraba, nous devrions vouloir voir des preuves - plus 
qu'une inférence - que la langue était réellement parlée dans la région. 

Mikhaïl D. Boukharine, de l'Académie des sciences de Russie, a récemment formulé une 
autre objection. Il dit qu'il est peu probable que Macoraba soit sud-arabe * mikrāb, car 
le k des langues sémitiques est rarement représenté par la lettre kappa ( k )  en grec.  

Si je comprends bien, les grecs percevaient le k sémitique comme leur lettre aspirée chi 
(kh), de sorte que, par exemple, le nom arabe Malik serait transcrit en grec en tant 
que Melekh, pas Melek . Ce serait une autre raison de douter de notre hypothèse selon 
laquelle la Mecque est Makoraba : pourquoi pas * Makhoraba ?   

Au minimum, cela devrait servir d'avertissement pour consulter les experts en linguistique 
historique et comparée lorsque nous partons à la recherche d'étymologies.  

La propre suggestion de Bukharine selon laquelle Macoraba est dérivée de l'arabe pour 
'West' (maghrib) reste hypothétique, mais elle nous rappelle également combien de 



11 
 

possibilités de dérivation pourraient se situer au-delà de La Mecque, si seulement nous 
pouvions sortir des sentiers battus construits par Bochart. 

Il est intéressant de noter que l’idée de Glaser a semé la confusion, car son temple * mikrāb 
ressemble tellement au temple «Machrab» proposé par Assemani et popularisé par Konrad 
Mannert. Même un commentateur aussi savant qu'Adolf Grohmann (1928) les confond.  

Dès 1911, Martin Hartmann fut poussé à préciser la différence dans une courte lettre à 
un journal orientaliste. Il a correctement compris que «Machrab» était une tentative de 
transcription de  miḥrāb et l'a correctement rejeté. En comparaison, dit-il, la vertu de * 
mikrāb de Glaser est-ce qu'il est basé sur des inscriptions du sud de l'Arabie, auxquelles 
Mannert - et ensuite Forbiger - n'auraient pas eu accès. Cette lettre est une des premières 
preuves de l'influence durable de Mannert sur la communauté orientaliste au sens large, 
ainsi que de l'attention croissante portée à Macoraba, non pas une curiosité antiquaire, 
mais un lieu de débat philologique. 

Grâce à Glaser, Hartmann et d’autres commentateurs au tournant du siècle, mikrāb devint 
l’étymologie privilégiée de Macoraba. Cela semblait lier l'antiquité de La Mecque, le succès 
de son temple, le nom donné par Ptolémée et (par abréviation) le nom que connaissaient 
les musulmans. Les érudits ont peut-être également eu plaisir à recruter du vieux sud-
arabe pour l’étude de l’Islam ancien, tout comme certains érudits recrutent de nos jours 
le syriaque, sans vraiment comprendre les limites d’une telle approche. 

  

Le mikrāb de Glaser reste la dérivation la plus populaire, mais ce n'était pas la 
dernière. Plus de soixante ans plus tard, le chercheur iraquien Jawad Ali (m.1987) a 
présenté une variation du vieux thème de l’Arabie du Sud dans son 
« Histoire fondamentale abrégée des Arabes avant l’islam » (1951-1933). Cette étymologie 
semble être la plus récente, et elle est la première à avoir été proposée en arabe. L'argument 
d'Ali commence au Yémen. Nous savons par des inscriptions qu'un haut responsable était 
le MKRB, peut-être prononcé * mukarrib .  

Les érudits écrivant après Ali ont suggéré qu'il était un grand roi ; Ali semble penser qu'il 
était un arbitre du genre de celui que l'on trouve dans le Hedjaz avant l'Islam. Quoi qu’il 
en soit, Ali spécule que la justice de * mukarrib était la justice des dieux et il a rapproché 
le peuple de ces dieux. En arabe classique, une personne qui rapproche des choses est un 
muqarrib. Ali pose que tel est le sens de la vieille mukarrib * sud-arabe. Il tourne ensuite 
son attention vers la Mecque. Comme la * mukarriba.  La Mecque a rapproché les gens des 
dieux: c'était un sanctuaire religieux avant l'Islam. En conséquence, dit-il, la Mecque a 
gagné l’épithète « al-Muqarribah », l'endroit qui nous rapproche des dieux.Il souligne que 
les lieux saints attirent des épithètes: en arabe, Jérusalem est connue sous le nom de "Le 
Saint" et "Le Saint Sanctuaire". Cela est évident, mais le reste de l'argument d'Ali pose de 
graves problèmes. D'une part, même si nous reconnaissons que Macoraba est 
Muqarribah , le changement des voyelles est si frappant que nous devrions avoir besoin 
d'une explication. D'autre part, la racine arabe permettant de rapprocher les choses est la 
même dans le Vieux Sud-arabe :  QRB, pas KRB.  

La signification littérale du mot * mukarrib est incertaine  , mais la racine  KRB  suggère 
que cela a quelque chose à voir avec les rites sacrés. Il est peu probable que le mot 
muqarribah soit pertinent. 

Curieusement, les lexicographes arabes classiques nous disent que leur racine  KRB  peut 
en effet signifier approche et proximité. Cela ne justifie pas l'argument d'Ali, car il reste 
entièrement spéculatif. Il suppose mais ne démontre pas que Macoraba devrait être 
identifié à La Mecque. Il n'essaie pas de montrer que la Mecque, ni aucun autre lieu saint, 



12 
 

a toujours été connu pour être un lieu qui rapproche les choses. Ali commence par 
supposer que Macoraba est la Mecque, puis élabore une explication ad hoc pour 
rapprocher ces deux noms différents. 

 

Voilà pour les étymologies; mais il a été suggéré que la tradition historique musulmane 
médiévale conserve le sombre souvenir d'un lieu appelé Macoraba. Cela a été proposé par 
Jan Retsö, un arabiste de l’université suédoise, dans son ouvrage intitulé : The Arabs in 
Antiquity  (2003). Il fait référence à l'historien al-Azraqî de la Mecque, qui date du IXe 
siècle, et à ses Contes de la Mecque (akhbâr Mecca) , qui incluent des récits sur la Kaaba 
dans l'Antiquité. Al-Azraqî raconte :  

«Le site de la Kaaba a disparu et a péri dans le déluge entre Noé et Abraham. Son site était 
une colline d'argile rouge que le déluge n'a pas submergée. Pourtant, les gens savaient que 
le temple était situé là-bas, même si cela n’était pas confirmé. Ceux qui étaient opprimés 
et qui cherchaient à se protéger venaient du monde entier et l'appelaient ' al-makrūb '; il y 
avait peu de ceux qui ont appelé comme ça à qui il n'a pas répondu. Les gens ont fait un 
pèlerinage sur le site du temple jusqu'à ce que Dieu ait donné son emplacement à Abraham 
quand il a voulu que le temple soit reconstruit et que sa vraie religion et ses lois soient 
rétablies. Depuis que Dieu a envoyé Adam sur Terre, son temple n'a jamais cessé d'être 
glorifié et sanctifié nation par nation, religion après religion; et avant Adam, les anges s'y 
rendaient en pèlerinage ». 

Retsö en déduit qu'al-Azraqî n'a pas compris le sens de al-makrūb dans ce passage. Je 
suis d'accord. Habituellement, un  makrūb  est une personne anxieuse et troublée. La 
racine a de nombreuses applications sans rapport avec les lexicographes médiévaux, mais 
on ne peut en dire aucune qui convient à ce texte. Pour al- Azraqî, le nom que les gens ont 
appelé sur le site vide de la Kaaba était mystérieux. Retsö laisse entendre qu’al-makrūb 
pourrait être l'ancien nom Macoraba, transmis par la légende. 

À mon avis, l'idée de Retsö est séduisante, c'est qu'il l'enracine dans un texte local: il s'agit 
apparemment d'une légende mecquoise rapportée par un écrivain de la Mecque, qui donne 
à l'évidence plus de poids que ne le méritent les spéculations aériennes sur le Vieux Sud-
Arabien. Néanmoins, j'ai des doutes insurmontables quant à savoir si nous pouvons relier 
al-makrūb  à Macoraba. La morphologie de makrūb est assez différente de celle de 
Macoraba, et nous avons vu qu'il est relativement peu probable que le k sémite soit rendu 
par k. De manière plus pressante, je ne suis pas convaincue que ce qui s’apparente à une 
histoire ancienne sur le sanctuaire Mecquois a beaucoup de valeur historique. 

Ceux qui ont profité de Mecan Trade et d'autres études de Patricia Crone  sauront que les 
récits médiévaux sur l'Arabie avant l'Islam ont été altérés par les forces littéraires depuis 
si longtemps et avec une telle intensité que même les détails les plus factuels sont remis 
en question. Les personnages sont échangés, les détails sont effacés pour écrire la loi et 
l'exégèse, et les récits sont transférés dans de nouveaux environnements. Cette activité est 
particulièrement énergique là où les conteurs s’intéressaient le plus: au développement du 
Coran, à la vie de Muhammad et à l’histoire de La Mecque. 

Ce n’est pas le lieu d’expliquer comment la recherche académique théorise la tradition 
historique médiévale. Pour le moment, tout ce que nous pouvons dire, c’est qu’un mot 
opaque d’une histoire sacrée très tardive est peut-être trop éphémère pour être associé à 
un nom géographique attesté sept cents ans plus tôt. Ceux qui sont optimistes quant à 
l'historicité de la tradition arabe feraient bien de considérer cette anecdote dans leurs 
traitements de Macoraba; Je dois être prudent. 

  



13 
 

 

 

Les étymologies de Macoraba ont souvent été invoquées pour montrer que La Mecque était 
un site sacré bien avant l’islam. En pratique, les spécialistes ont supposé que La Mecque 
fût un ancien lieu saint, ils ont supposé que La Mecque fût Macoraba et ils sont allés 
chercher des étymologies pour s'aligner sur ces hypothèses.  

Il est révélateur qu'après 350 ans d'expérimentation, nous ayons qu’une poignée 
d'étymologies incompatibles, dont aucune ne convient parfaitement. Il est également 
révélateur que cinq interprétations très différentes ont eu recours à des langues qui ont 
fleuri hors de l’ancienne Mecque : l'araméen de Sprenger, l'hébreu de Bochart et Dozy et 
le vieux sud-arabe de Glaser et Ali. Pourquoi, alors, existe-t-il toujours un consensus sur 
le fait que Macoraba est la Mecque ? 

À moins que je ne me trompe, l'idée a été remarquée pour la première fois au XVIIe siècle 
; au XVIIIe siècle, il se retrouva dans des encyclopédies ; et au XIXe, c'était assez répandu 
parmi les orientalistes. Konrad Mannert a contribué à populariser l’idée, mais c’est 
probablement l’entrée d’Albert Forbiger dans l’Encyclopédie de Pauly qui a assuré sa place 
dans le canon de la pensée orientaliste. L’encyclopédie était si respectée qu'une nouvelle 
édition au nom de Pauly fut lancée en 1893 et achevée en 1978 ; encore un autre a été 
lancé en 1996, qui produit toujours des volumes. Les deux ont eu des entrées sur 
Macoraba; les deux déclarent qu'il est la Mecque. Grâce aux Paulys, nous pouvons 
également retracer l'évolution des attitudes à l'égard de la dérivation de Macoraba. Bien 
que Forbiger se soit contenté des étymologies de Mannert, l'entrée d'Adolf Grohmann 
(1928) est un relevé dense d'hypothèses depuis Mannert, qui privilégie mikrāb. Quelque 
quatre-vingt ans plus tard, la contribution d'Isabel Toral-Niehoff va droit au consensus : 
« Selon Ptolémée 6,7,32, ville du nord-ouest de l’Arabie Félix, déjà assimilée à la 
Mecque. Basé sur la racine sémitique sud mkrb ('temple', 'sanctuaire' mais aussi 'autel'). À 
la Mecque préislamique, il y avait un temple pour le dieu de la lune Hubal, adoré par les 
tribus du quartier » 

C’est une illustration merveilleuse du triomphe de mikrāb : ce que personne n’aurait pu 
imaginer dans le premier Pauly a ensuite été présenté comme l’hypothèse la plus forte 
dans le second et le fait incontesté dans le troisième. Comme nous l'avons vu, 
l'historiographie de Macoraba est un embarras de richesse; Le dernier Pauly élimine le 
doute en réduisant notre vision à un point de vue consensuel. Je ne veux pas dire que 
Toral-Niehoff a eu tort: son rôle consistait à énoncer le consensus pour le compte rendu, 
ce qu'elle a fait. Mais lorsqu'un consensus perdure par inertie et non par mérite, les 
encyclopédies peuvent aider les interprétations à survivre à leur utilité. 

Quand les orientalistes sont venus écrire leur propre référence centrale, l' Encyclopédie de 
l'Islam  (1913-1938), Macoraba = Mecca, a été reproduite par Henri Lammens et AJ 
Wensinck dans leurs entrées à La Mecque et à la Kaaba; Cela a été répété dans la deuxième 
génération de l' Encyclopédie  (1960-2005) de Wensinck et de W. Montgomery Watt. La 
troisième édition est en cours depuis 2007, avec les mêmes normes rigoureuses que ses 
prédécesseurs (voir par exemple l'entrée dans le «Ḥājib», à paraître). Les nouvelles entrées 
sur La Mecque et la Kaaba n’ont pas encore été publiées, mais on peut raisonnablement 
s’attendre à ce qu’elles maintiennent l’équivalence traditionnelle de La Mecque avec 
Macoraba, ce qui confirme une hypothèse très ancienne et très fragile au XXIe siècle. 

Il n’est pas impossible que la Mecque soit Macoraba, mais pour l’instant, étant donné l’état 
du terrain, il n’existe aucun moyen rigoureux de rapprocher les deux noms. Il est plus 



14 
 

facile de conclure que ce sont des endroits différents. Patricia Crone semble être justifiée, 
et j'espère que cet article sera un deuxième petit pas vers le renversement du consensus. 

  

Bibliographie 

Jawād 'ALĪ,  al- Mufaṣṣal fī Ta'rīkh al-'Arab qabl al-Islām , vol. 4, 2e éd.  (1993), 9-10. 

Giuseppe Simone ASSEMANI, Bibliotheca Orientalis , vol. 3 partie 2, De Syris Nestorianis (1728), 561 , cf. 583 . 

Muhammad al-AZRAQĪ, éd. Ferdinand Wüstenfeld,  Chroniken der Stadt Mekka  [ Akhbār Makkah ]  (1858), p . 20. 

Samuel BOCHART, Geographia Sacra , vol. 1, Phaleg  (1651), 237 . 

Mikhail D. BUKHARIN, « La Mecque des routes caravanières », 115–34 dans Angelika Neuwirth et al. (eds.),  Le Coran en 
contexte (2009), 112. 

Caspar CALVÖR, De Variis Orbis Religionibus  (1705), 1094 . 

Patricia CRONE, Le commerce Meccan  et la montée de l'islam  (1987), 134–6 . 

Reinhart DOZY, De Israelieten te Mekka  (1864), 80-1 , 94-5 . 

Joseph ECKHEL, Doctrina Numorum Veterum , première partie, vol. 3 (1794), 503 . 

Albert FORBIGER, «Makoraba», in  Real-Encyclopädie , vol. 4  (1846), 1346 . 

Charles FORSTER,  Géographie historique de l'Arabie , vol. 1 (1844), 265–6 . 

Eduard GLASER, Skizze der Geschichte et Geographie Arabiens , vol. 2 (1890), 87 , 235 . 

Jacob van GOOL,  Alfraganus (1669), 98, cf. 235. 

Adolf GROHMANN, «Makoraba», dans Paulys Realencyclopädie , vol. 14: 1, “Lysimachos – Mantike” (1928), 807–8 . 

Martin HARTMANN, Der Islamische Orient , vol. 2,  Die Arabische Frage  (1909),  121-2 . 

- “Makoraba. Eine Abwehr und eine Warnung ”, dans  Orientalistische Literaturzeitung  6  (1911), 281-22 . 

AHL HEEREN, Historische Werke , vol. 11 (1824)  111 . 

Johann Samuel HEINSIUS (pub.), Atlas Historisch-Politisch-Geographischer , vol. 7 (1747),  1006–7 . 

Henri LAMMENS et AJ WENSINCK, «La Mecque», dans  Encyclopédie de l'islam . 

Konrad MANNERT, Geographie der Griechen und Römer , vol. 6 partie 1 (1799), 113 . 

Antoine-Augustin Bruzen de la MARTINIÈRE,  Grand Dictionnaire Géographique , vol. 5 partie 2 (1735), 15 ,  235–7 . 

William MUIR, La  vie de Muhammad  (1858),  131  n. 

Jan RETSÖ,  Les Arabes dans l'Antiquité (2003), 438 et n. 61 sur 450. 

Carl Ritter, Erdkunde , vol. 12 (1846) 15, 231. 

Friedrich CL Sickler,  Handbuch der alten Geographie  (1824), 768 . 

Isabel TORAL-NIEHOFF, « Macoraba », dans  Brill's New Pauly  (1996—). 

Aloys SPRENGER, Auteur, Géographie Arabiens  (1875), 155 ,  210 . 

W. Montgomery WATT, «Makka», dans  Encyclopédie de l’islam, deuxième édition . 

AJ WENSINCK, «Ka'ba», dans  Encyclopédie de l'islam . 

AJ WENSINCK et Jacques JOMIER, «Ka'ba», dans  Encyclopédie de l'islam, deuxième édition . 

Hermann von WISSMANN, « Makoraba », Paulys Realencyclopädie ,  Supplément, vol. 12 (1970), 792. 

YĀQŪT al-Ḥamawī, éd. Ferdinand Wüstenfeld,  Mu'jam al-Buldān , vol. 4  (1869), 616. 

Johann Heinrich ZEDLER (publié),  Grosses vollständiges Universal-Lexicon , vol. 20 (1739), 8 . 

 



15 
 

Editions consultées de la géographie de Ptolémée  

 
Grec: —Ed. Karl Friedrich August Nobbe  (1845),  105 .  

 

Latin :—Valencia BH Mme 0693, Italie (1477),  44r. 
—Nancy Mme. 354, France (15ème siècle),  118v. 
- ed. Nicolaus Germanus  (1482), np 
- ed. Henricus Petrus  (1540), 115. 
—ed. Vincenzo Valgrisi (1562), 222 . 

 

Anglais 

Edward Luther Stevenson, Geography (1932), 139. ( Cette traduction est cependant  largement discréditée. ) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

“ Hiéron d'hagiōtaton hidrutai, timōmenon hupo pantōn Arabōn perittoteron. ” 

“ Un temple très sacré a été établi là-bas et est hautement vénéré par tous les Arabes. ” 

—Diodorus Siculus, tr. Stanley M. Burnstein 

 



16 
 

Les sources littéraires anciennes n’ont pas grand-chose à dire sur la côte de la mer Rouge 

en Arabie. Un roi d'Égypte, Ptolémée II Philadelphie (283 à 46 av. J.-C.), envoya une 

mission d'enquête sur la côte pour cartographier la région avant de lancer ses campagnes 

dans le nord de l'Arabie. L'expédition, dirigée par un certain Aristōn, a produit un rapport 

destiné à un usage militaire. Le rapport a disparu, mais on suppose généralement qu'il a 

été la source principale de l'historien et géographe Agatharchides (IIe siècle avant notre 

ère) dans son ouvrage phare, Sur la mer Rouge. Cela aussi a disparu, mais une partie du 

texte a été préservée et reprise dans trois études ultérieures : la Bibliotheca Historica de 

Diodorus Sicilus (Ier siècle avant notre ère), le Geographicade Strabon (1er siècle), et 

beaucoup plus tard - mais sans doute le mieux conservé- la Bibliotheca of Photius (9e ). 

Ces trois sources, lues côte à côte, donnent une idée de ce qu’Agatharchide avait à dire 

sur la côte occidentale de l’Arabie. 

 

Selon Agatharchides, quelque part au sud du golfe d'Aqaba se trouve une baie ou golfe ( 

kolpos ) qui traverse l'intérieur d'environ 500 stades - un nombre très improbable d'environ 

90 km. La bouche est trop escarpée pour être traversée par les navires. Autour de la baie 

vit un peuple de chasseurs appelé Batmizomaneis ou Banizomeneis. Diodore mentionne 

de manière unique qu'un "temple très sacré a été établi là-bas et que tous les Arabes le 

vénèrent". Quelques commentateurs modernes ont identifié ce temple avec la Kaaba, qui - 

selon la tradition islamique - les "Arabes », universellement vénéré bien avant la vie de 

Muhammad. Le premier à faire cette identification était probablement Edward Gibbon, qui 

était si confiant dans la connexion qu'il admit sa surprise que personne ne l'avait vue 

auparavant. 

Mais Gibbon s'est trompé.  

Alors que nos sources quittent la baie, vers le sud, le long de la côte, elles rencontrent les 

terres d'un peuple appelé les Thamūd (Thamoudnoi). Nous n'avons pas de frontières fixes 

pour les terres occupées par les Thamūd, mais des sources antiques et islamiques les 

situent au nord-ouest de la péninsule, non loin des Nabatéens et de l'Arabie Petraea.  

 

Gibbon place explicitement le temple entre le Thamūd au nord-ouest et les Sabaeans au 

Yémen - une zone pouvant inclure la Mecque -, alors qu'une lecture plus attentive de la 

tradition Agatharchides place la baie et son temple tant vanté au nord du Thamūd. 

 

Tenant compte de ces paramètres, des spécialistes plus récents ont suggéré la longue baie 

rocheuse près de Wadi Aynuna. Cela correspond assez bien à la description, sauf qu'il est 

loin de 500 stades de long.  

 

Personnellement, je me demande si la baie d’Agatharchides pourrait s’étendre jusqu’à 

Aynuna en provenance de l’île de Tiran, où le golfe d’Aqaba s’ouvre sur le littoral de la mer 



17 
 

Rouge. Le groupe de péninsules, d'îles et de récifs à ce moment-là peut avoir présenté un 

passage dangereux pour les navires anciens, en résonance avec son récit. De là, un 

voyageur aurait suivi la côte jusqu'à Aynuna, allant «à l'intérieur des terres» selon la vision 

d'Agatharchides, avant de virer brusquement vers le sud-est sur une côte relativement 

droite. Même cela ressemble plus à 300 stades que 500, et extrêmement spéculatif 

d'ailleurs. Nous pourrions ne jamais savoir avec certitude de quel endroit Agatharchides 

parlait. Les Batmizomaneis restent un mystère, tout comme leur temple. 

 

Il peut être tentant de conserver la description du temple tout en écartant le contexte 

géographique. Sur ce point de vue, Agatharchides / Diodore avait à moitié raison: il y avait 

un temple «très sacré» et «très vénéré par tous les Arabes», mais il se trouvait à La Mecque, 

pas au nord-ouest. Malheureusement, il s’agit d’appuyer le plus lourdement sur le point 

le plus faible de la source. Il est tout à fait plausible qu’il y ait eu un temple prospère dans 

le nord-ouest, alors qu’il est crédible que tout temple, où que ce soit, aurait dû être «vénéré 

par tous les Arabes». 

 

La tradition historique islamique médiévale présente la Kaaba comme le plus grand temple 

de l’Arabie ancienne, datant des siècles. Quels que soient les mérites et les pièges de cette 

tradition, les sources les plus anciennes ne confirment manifestement pas ce point. S'il y 

avait vraiment un temple centripète tout au long du millénaire entre Ptolémée II et 

Muhammad, alors Agatharchides / Diodore est la seule et unique source ancienne 

qui  pourrait  le décrire explicitement, et même qui le place au mauvais endroit. Les 

sources littéraires de l’Arabie antique sont étrangères et trouées, mais elles ne sont pas 

complètement ignorantes. À mon avis, leur incapacité à reconnaître un temple panarabe 

serait un oubli surprenant. 

 

Nous pouvons bien sûr choisit de supprimer le contexte géographique afin de récupérer 

une phrase commode. Mais il serait beaucoup plus facile - plus  parcimonieux  - de laisser 

la géographie se maintenir tout en modérant la signification du temple. Agatharchides et 

sa (ses) source (s) étaient des personnes extérieures qui s'intéressaient plus à la 

cartographie des territoires qu'au catalogage des pratiques religieuses. La déclaration sur 

le temple doit être lue comme une simple exagération. Il y avait un temple réussi près 

d'une baie au nord-ouest de l'Arabie. Diodorus ne mentionne pas la Kaaba. 

 

Sources 

Photius, Diodorus et Strabo (anglais): Stanley M. Burnstein (tr.),  Agatharchides of Cnidus: sur la mer 

d'Erythrée  (1989), 132–173 , en particulier. 152–3 (§92). 

Photius et Diodorus (grec avec latin): Karl Müller (éd.), Geographi Graeci Minores , vol. 1 (1855), en particulier 180–1 

(§90) . 



18 
 

Diodorus (grec avec anglais): CH Oldfather (tr.)  Diodorus of Sicily , vol. 2 (Loeb 1935), en particulier 216–7 [ anglais ]. 

Strabon (grec avec anglais): Horace Leonard Jones (tr.), La géographie de Strabon , vol. 7 (Loeb 1930), en particulier 

342–3 [ anglais ]. 

Lectures complémentaires 

Jan Retsö,  Les Arabes dans l'Antiquité  (2003), 295–300 . 

Edward Gibbon,  Decline and Fall , vol. 5 (1788), 190-1 et n. 45 . 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Un Canis flumine, Iuba,… gens Taludaei, Dabanegoris regio, Monseigneur Orsa cum portu… ” 

“Après la rivière Dog's River, selon Juba, il y a… la 

tribu Taludaei , le district Dabanegoris, le mont Orsa avec son port…” 

—Pliny l'Ancien, tr. Harris Rackham 



19 
 

 

Pline l'Ancien (décédé en 79) est indispensable pour les étudiants de l'ancienne Arabie. 

Officier militaire et administrateur du premier empire romain, il était également un érudit 

aux intérêts variés. Ses travaux sur l'histoire romaine, la tactique militaire et la rhétorique 

politique ont été perdus, mais son œuvre, qui a survécu, est également le plus long de tous 

les textes conservés en latin classique: une  histoire naturelle cela voulait dire décrire la 

nature dans son ensemble et les nombreuses façons dont nous la rencontrons. Cette 

ambition encyclopédique le conduit à écrire de longs passages sur la géographie, qui 

constituent depuis le Moyen Âge des sources fondamentales pour les géographes 

historiques. La description de Pline de la péninsule arabique est convaincante et parfois 

corroborée par d'autres écrivains anciens. Il n'y a aucune raison de penser que Pliny ait 

lui-même effectué des travaux sur le terrain en Arabie; il s'est appuyé sur des études 

antérieures, citant souvent les travaux populaires de Juba II. 

 

Avant de monter sur le trône de Mauritanie au Maghreb, Juba (décédé le 23) était un jeune 

exilé livresque à Rome qui écrivait sur des sujets aussi divers que l'archéologie, la 

linguistique, la peinture et la musique. Il n'était pas lui-même un Maurétanien, mais il 

était issu d'une lignée royale du royaume voisin de Numidia, ce qui était une sorte de 

qualification; et pour sceller l'accord, il était marié à une princesse égyptienne, fille de 

Cléopâtre et de Marc Antoine. Ces références africaines étaient suffisantes pour que 

l'empire romain l'installe comme un monarque amical. Juba a ensuite utilisé ses pouvoirs 

académiques pour cartographier son nouveau royaume, de l’Atlantique à l’Atlas et ses 

voisins de l’Est jusqu’en Égypte. 

 

Les études de Juba sur l'Afrique du Nord l'ont établi dans la sphère intellectuelle romaine 

en tant qu'autorité dominante sur la moitié méridionale du monde connu. Augustus a 

donc recruté son expertise pour une expédition à la frontière orientale de l'Empire. 

Consultant des marchands et des intellectuels locaux, ainsi que les bibliothèques 

d'Alexandrie et de Kappadokia, Juba a écrit son prochain ouvrage majeur, une étude des 

routes commerciales qui passent de l'Arabie à l'Inde. Juba n’a pas voyagé lui-même à 

travers l’Arabie, mais sa description de la péninsule est devenue une source majeure pour 

d’autres écrivains classiques, en particulier Pline, né autour de l’année de la mort de Juba. 

 

Parmi les endroits dans la description de l'Arabie par Juba figure Dabanegoris regio , «la 

région de  Dabanegoris ». En 1970, le géographe Hermann von Wissmann a proposé que 

ce soit le territoire appartenant à la Quraysh:  

« La Mecque et ses environs. Dabanegoris  signifierait alors littéralement «ce qui appartient 

aux Fils de Quraysh». 

 



20 
 

Cette dérivation ne peut pas être arabe; En fait, dhū banī Quraysh  voudrait dire tout le 

contraire, «celui qui possède les Fils de Quraysh». Wissmann l’avait plutôt tirée de l’ancien 

sud-arabe, une famille de langues qui dominait le Yémen au cours des siècles précédant 

l’islam. Dans ce cas, Dabanegoris  serait quelque chose comme  D BN QR (Y) Š. Une telle 

construction serait  grammaticalement correcte , mais Wissmann n'a pas expliqué 

pourquoi une région de l'Arabie occidentale devrait être connue sous un nom du sud de 

l'Arabie. Et c'est le moindre de ses problèmes. 

 

Tout d'abord,  Dabanegoris  aura été modifié selon les règles de la grammaire latine. Les 

noms latins véhiculent des informations grammaticales en modifiant la façon dont ils se 

terminent, comme le savent de nombreux écoliers . Dans le terme Dabanegoris regio , le 

mot  regio  «appartient» au mot  Dabanegoris , nous devrions donc nous attendre à voir ce 

dernier dans le cas du génitif; et heureusement, la fin - oris  suggérerait qu’il s’agit d’un 

nom génitif singulier dans la prétendue troisième déclinaison. Si nous inversons 

l’ingénierie Dabanegoris dans le cas nominatif, afin que le mot puisse rester autonome, 

nous devrions nous attendre à trouver une fin un peu différente : peut-être * Dabanegos. 

Vous pouvez voir le problème : Wissmann lire Qu Resh en Dabanego ris, mais - Oris est 

une déclinaison, ne fait pas partie intégrante du mot racine. Si  Dabanegoris regio  est «la 

région de  Dabanegos », il ne reste plus de place pour les Quraysh. 

De plus, comme Patricia Crone l’a observé, le terme « Fils de Quraysh» ( Banū Quraysh ) 

est un peu défectueux. 'Quraysh' est le nom de la tribu, pas un patriarche au sein de la 

tribu, donc le patronyme 'Fils de Quraysh' n'aurait eu aucun sens pour personne. En 

pratique, si les Quraysh voulaient un patronyme, ils s'appelleraient eux-mêmes les «Fils 

de Fihr», car Fihr était  un patriarche. Wissmann avait besoin de l’élément banū pour 

fabriquer Da Bane goris, mais il n'y a pas de bonne raison pour qu'il soit là. 

 

 

Même si nous approuvions la lecture du nom par Wissmann, les détails de la géographie 

seraient toujours contre. Pline, citant Juba, suit la côte d’Arabie de Charax dans le golfe 

Persique, autour d’Oman, en passant le nom de Dabanegoris regio. Juba admet que ses 

sources n’ont pas pleinement navigué sur le littoral, qui est trop rocheux, mais 

suffisamment de détails sont corroborés par d’autres sources anciennes pour que nous 

puissions raisonnablement avoir confiance en sa précision. Il est clair que  Dabanegoris 

regio  appartient au sud-est de l'Arabie et non à l'ouest. Wissmann n'a pas été le premier à 

mal interpréter ce passage, pour quelque raison que ce soit ; mais nous ne devrions pas 

répéter l'erreur. Il est évident que  Dabanegoris regio n'a rien à voir avec le Quraysh, et 

même si c'était le cas, la région ne pourrait pas inclure la Mecque. 

 



21 
 

Nous pourrions également nous demander si un peuple du nom de Quraysh aurait pu 

exister à l'époque de Pline, et encore moins à celui de Juba. Les débuts de la tribu sont 

certes clairs, tirés des traditions orales des premiers temps de la société musulmane. Nous 

pourrions en conclure que la tribu a pris le nom de Quraysh pour la première fois après 

avoir conquis la Mecque au Ve siècle ; beaucoup trop tard pour Dabanegoris regio. Là 

encore, les récits sur les origines sont peu fiables: il est possible que le nom Quraysh ait 

des racines plus profondes que le matériau semi-légendaire écrit et codifié par les érudits 

médiévaux dès le neuvième siècle. 

 

Wissmann pensait pouvoir trouver le Quraysh dans les archives historiques quelques 

siècles plus tôt que ne le permettait la tradition orale. Les rois de Hadramawt au Yémen 

organisaient des cérémonies à al-'Uqlah, où ils avaient des notes commémoratives inscrites 

sur les rochers environnants. Une inscription  (Ja 919 / RES 4862) indique qu'Ilazz Yaluṭ, 

fils de 'Ammzakhar, a été visité par un groupe de treize femmes portant des noms arabes, 

affiliées à un peuple ou à un lieu portant la mention QRŠ. Albert Jamme, qui a publié cette 

inscription en 1963, a postulé que ces femmes venaient des Quraysh; Wissmann a accepté. 

 

Il est au moins plausible que les rois yéménites aient été visités par des étrangers impliqués 

dans la route de l'encens, qui partait de l'Inde et passait par le Yémen dans les empires du 

Proche-Orient. Une autre inscription  indique que le même Il'azz Yaluṭ a été visité par des 

personnes originaires d'Inde, de Palmyre (Syrie) et de Chaldée (Irak), qui étaient 

probablement toutes reliées par cet itinéraire. Si Palmyrenes et Chaldéens étaient présents 

devant les tribunaux yéménites, il aurait facilement pu y avoir des délégués venus d’Arabie. 

 

 

Il'azz Yaluṭ régna, semble-t-il, au début du troisième siècle. Ce n'est pas assez tôt pour 

corroborer la lecture faite par Wissmann de Dabanegoris région, qui semble maintenant 

avoir échoué sur tous les fronts : même avec son ancienne preuve sud-arabe, le Quraysh 

ne serait attesté que 150 ans après Pliny et 200 ans après Juba.  Et si nous autorisons la 

possibilité que les QRŠ soient des Qurayshs, nous sommes confrontés à un nouveau 

problème: pourquoi les Qurayshs devraient-ils figurer dans les archives historiques au 

début du troisième siècle et ensuite disparaître pendant des siècles? 

 

Grâce à la tradition orale en arabe, nous pouvons être raisonnablement convaincus que 

les Quraysh existaient déjà et se sont installés à La Mecque dès le VIe siècle mais aucune 

source contemporaine ne les mentionne. Contrairement aux rois du Yémen et de Palmyre, 

les Quraysh n'ont laissé aucune trace dans les écrits de leurs voisins; leur première entrée 

garantie dans les archives historiques intervient après les conquêtes musulmanes, lorsque 

cette tribu relativement obscure fut propulsée à la gloire impériale. Dans les 400 ans qui 



22 
 

se sont écoulés entre le règne d'Ilazz Yaluṭ et la carrière prophétique de Muhammad, les 

Quraysh ne sont visibles nulle part. 

 

C'est un problème. Si nous avions une inscription comme celle d’al-'Uqlah, mais avec une 

date ultérieure - environ 550 - nous pourrions plus facilement croire que les QRŠ étaient 

les Quraysh que nous connaissons un peu plus tard. Si nous en trouvions une autre 

datant de 500 et de 400 autres, toutes deux mentionnant un peuple appelé QRŠ, nous 

pourrions alors partir du principe qu'il s'agit d'un continuum ouvrant une voie pour les 

Qurayshs, qui remonte à travers les siècles. Mais tout ce que nous avons, c’est l’inscription 

d’Ilazz Yaluṭ - une abomination lointaine - puis le silence à travers l’Antiquité tardive. Il 

peut être plus facile de conclure que les QRŠ ne sont pas des Quraysh, ou du moins, 

qu'une telle identification serait hautement spéculative et imprudente. Les Quraysh ont 

été des joueurs mineurs sur la scène mondiale jusqu'à la vie de Muhammad, et La Mecque 

était un règlement mineur; il serait assez surprenant de les trouver à Pliny, un demi-

millénaire avant l'islam. 

 

Lectures complémentaires 

Hermann von Wissmann, «Makoraba»,  supplément  à  Paulys Realencyclopädie , vol. 12 (1970), 792 . 

Patricia Crone, Meccan Trade (1987), 134–5, 169. 

H. Rackham, Pliny: Histoire naturelle , vol. 2 (1961), 448–51 (§6.32). 

Duane W. Roller, Le monde de Juba II et Kleopatra Selene  (2003). 

Albert WF Jamme, Les textes d'al-'Uqlah  (1963), 37–9. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
« L-mā Qdešāyē aḥyānē 'nūn da-bnay Hāgār » 

«Les frères Qadeshis sont-ils avec les fils de Hagar?» - 

Narai de Nisibis 

 

Dans un article récent , j'ai affirmé que «dans les siècles qui ont précédé l'Islam, aucune 

de nos sources de l'antiquité tardive ne fait référence à la Mecque, ni à la tribu de 



23 
 

Muḥammad, les Quraysh». Presque immédiatement après sa publication, quelqu'un a pris 

contact pour lui demander des informations.  

Exception : un livre de 1914 prétend avoir trouvé le Quraysh dans une source syriaque du 

Ve siècle. Si cela est vrai, ce serait très tôt. Revenons sur la prétendue source. 

 

Narsai était un érudit chrétien décédé vers l'an 500. Il enseigna l'exégèse - interprétation 

biblique - dans l'actuel sud-est de la Turquie, à l'école d'Edesse puis à l'école de Nisibe. Il 

a beaucoup écrit et au moins 81 de ses homélies ( memrē ) ont survécu. L'un d'entre eux 

était un essai sombre sur le mal de l'âge. L'humanité est inondée de péché, dit Narsai, et 

incapable de compter avec sa propre dépravation. Au moins, les démons savent ce qu’ils 

ont fait; mais même si nos cultures échouent et que nos bâtiments s'effondrent autour de 

nous, nous ne parvenons pas à comprendre et à nous racheter. Nous sommes trois fois 

exilés - rejetés d'Eden, purgés par le déluge et dispersés de Babel - et lorsque nous 

sombrons dans la décadence, les rois et les roturiers tombent dans la mendicité et la 

famine. Dans la vie, nous sommes battus et subjugués, et la mort ne peut nous échapper: 

nous sommes toujours captifs de nos péchés. 

 

Les dernières pages de cette homélie portent sur une série d'attaques dans la région 

d'origine de Narsai. Au cours de l'Antiquité tardive, les Sassanides et leurs voisins 

rRomains ont tous deux soutenu les États clients le long de la frontière avec l'Arabie, mais 

lorsque Kawad est arrivé sur le trône en 488, les Arabes se sont rebellés et ont lancé une 

série de raids en Irak, prenant esclaves et butin. Narsai les condamne amèrement; mais il 

souhaite faire une remarque plus générale.  

 

Selon la légende, les peuples d'Arabie seraient descendus d'Abraham et de sa concubine 

Hagar, par l'intermédiaire de leur fils Ismaël. Selon Narsai, les raids en Irak ont conduit les 

gens à maudire les "fils de Hagar", les "Ismaélites", et à souhaiter qu'Abraham n'ait jamais 

touché Hagar. 

 

Selon Narsai, c'était une erreur, car Abraham n'est pas responsable de la cruauté de ses 

descendants. Certaines personnes sont enclines au mal et d'autres au bien ; ce n'est pas 

la lignée mais l'inclination ( yaṣrā ) qui nous divise. Pour illustrer ce propos, il évoque deux 

autres groupes dont les violences avaient blessé la région : les Qadeshis ( Qdešāyē ) et les 

Tamuris ( Ṭmūrāyē ). Nous connaissons un peu ces groupes grâce à la  Chronique  de 

pseudo-Josué, composée à Edesse peu après la mort de Narsai. Non seulement les Arabes 

se sont rebellés pendant le règne de Kawad, dit la  Chronique (tr. Trombley & Watt): 

 

Tous les Qadishaye qui étaient sous son règne se sont également rebellés contre lui, 

cherchant à entrer dans Nisibis et à établir l'un des leurs comme roi; leur assaut contre (la 



24 
 

ville) a duré un temps considérable. Et les Tamuraye qui vivent sur le territoire persan se 

sont également révoltés contre lui quand ils ont vu qu'il ne leur donnait rien. Leur confiance 

reposait sur les hautes montagnes où ils vivaient, d'où ils descendraient pour voler et piller 

les villages et les marchands environnants, voyageurs et autochtones, puis pour revenir. 

 

Si la  chronique Il est vrai que les Tamuris, originaires des montagnes iraniennes, ont peut-

être parlé une langue iranienne. Les Qadeshis, que Narsai appelle également le «peuple de 

Qadesh», sont plus énigmatiques. D'autres historiens ont déclaré que Kawad les avait 

délibérément installés près de Nisibe avant la révolte, mais je n'ai pas pu en trouver la 

source. En tout cas, nous ne semblons pas savoir quelle langue ils parlaient ni d'où ils 

venaient. Narsai travaillait probablement dans la ville de Nisibis lorsque les Qadeshis ont 

mis le siège en état de siège, et sans surprise, ses commentaires les plus féroces leur sont 

réservés: plus sauvages que les animaux, plus destructeurs que tous les peuples du Nord 

et du Sud. Pourtant, les méchants ont leur raison d'être, conclut-il: ils servent à punir nos 

propres iniquités et, dans le processus effroyable, nous sommes obligés de faire face à nos 

péchés. Le point le plus important de Narsai, cependant, est que ces deux groupes 

rivalisent de violence et de pillage avec les Arabes, et pourtant, ils ne partagent aucune 

lignée avec les Arabes. Il demande rhétoriquement: 

l-mā Qdešāyē ayānē 'nūn da-bnay Hāgār 

d-bazūhy l-'ālmā beztā d-'ālbā l-de-'šma'lāyē 

l-mā men abrām Dra yūbālā da-mūrāyē 

d-'Abdūh l-Ātuūr emā da-malkē ayk ādītā 

 

Les frères Qadeshis sont-ils avec les fils de Hagar? 

Ils ont pillé le monde plus profondément que les Ismaélites. 

La lignée des Tamuris part-elle d'Abraham? 

Ils ont fait Aššur, la mère des rois, comme un terrain vague. 

La réponse à ces deux questions est non. il est clair que le mal n’est ni unique ni même 

particulier pour ceux qui lient leur lignée à Abraham: 

 

lā kīt ne'dūl lā l-abāhē w-lā la-bnayā 

elā l-yaṣrā d-fāreš tartēn ābtā w-bīštā 
l-yarā bīšā da-bnay Hāgār ne' dūl Khūlsā'  

wa-yātīrā'tī l-'amā  da-Qdeš ayūtānāyē 

N'accusons donc pas les pères et les fils, 

mais l'inclination qui divise ces deux choses, le bien et le mal; 

Blâmons-nous jamais pour la mauvaise inclination des fils de Hagar, 

et spécialement pour le peuple bestial de Qadesh. 



25 
 

*** 

L'homélie  du mal du temps a  été publiée pour la première fois par Alphonse Mingana en 

1905. Puis en 1914, avec Agnes Smith Lewis, il a co-écrit un livre sur certains manuscrits 

du Coran. Dans l'introduction, ils citent l'homélie de Narsai comme preuve que les Quraysh 

ont été mêlés aux affaires syriennes bien avant Muhammad. Ils citent certains des 

commentaires barbelés de Narsai contre les «fils de Hagar», puis coupent les dernières 

lignes ci-dessus, ce qu'ils traduisent ainsi: 

 

Laissez- nous toujours blâmer l'inclinaison de faute des fils de Hagar, 

et surtout les personnes (tribu de) Ḳ uraish qui sont comme des animaux. 

 

Leur traduction est très similaire à la mienne, sauf qu'ils ont «corrigé» Qadesh en Quraysh; 

alors  Qde š est maintenant lu comme Qreš et Qdešāyē comme  Qrešāyē . 

Graphiquement, le changement est très faible: en Syriaque la différence entre d ( ܕ ) et  r ( 

  .est le placement d'un seul point (ܪ

 

Sur cette lecture, Narsai se bat contre les «fils de Hagar» en général et une tribu 

de Hagarene en particulier, les Quraysh. Dans la tradition islamique classique, les 

Quraysh étaient des descendants d’Abraham et d’Ismaël, qui avaient fondé la Kaaba à La 

Mecque. Au début du XXe siècle, Mingana et Smith Lewis n’avaient peut-être pas su que 

les Qadesh étaient attestés par d’autres sources ; confrontés à un nom dénué de sens qui 

ressemblait beaucoup à un nom significatif, ils ont pris un risque éclairé. Mais comme 

nous l’avons vu, leur «correction» a en réalité moins de sens pour le texte. Narsai prétend 

que les Qadesh ne sont  pas des  fils de Hagar, mais ils ne sont pas moins sujets au mal, 

car le mal est une affaire d'inclination, pas de lignage. Nous devrions également 

reconnaître que la tradition historique arabe, qui à d'autres égards est fascinée par La 

Mecque et les Quraysh, n'a rien à dire sur le siège de Nisibe. Une campagne étrangère 

aussi ambitieuse aurait pu inspirer des poèmes ou des légendes d'héroïsme. Tout ce qui 

lie le Quraysh à l'homélie de Narsai est un point mal placé. 

*** 

Je voudrais remercier tout particulièrement le professeur Lucas Van Rompay, qui a eu la 

gentillesse de partager sa traduction en cours de Narsai. Il sera éventuellement publié dans 

une traduction complète  des œuvres de Narsai, avec plusieurs contributeurs (voir ci-

dessous). Nous serons tous plus riches pour cela. Pour l'instant, les traductions dans ce 

post sont les miennes. 

 

Sources 

Narsai (syriaque): Alphonse Mingana (éd.),  Narsai Doctoris, Syri Homiliae et Carmina (Mossoul: La 

Fraternité des Prêcheurs, 1905), vol. 1, 100-117 . 



26 
 

Narsai (Syriaque): Eshai Shimun (éd.),  Homélies de Mar Narsai  (San Francisco: Presse patriarcale, 1970), 

vol. 2, 654–7 9 . 

Narsai (anglais): Lucas Van Rompay (tr.) Dans Aaron M. Butts, Kristian S. Heal et Robert A. Kitchen 

(éd.),  Narsai: Une traduction complète (Brigham Young University Press, à paraître ). 

Frank R. Trombley et John W. Watt (très), Chronique de Pseudo-Joshua the Stylite (Presse de l'Université 

de Liverpool, 2011), 19–20. 

Alphonse Mingana et Agnes Smith Lewis (éd.), Feuilles de trois anciens Qurâns (Cambridge University 

Press, 1914), xiii. 

Lectures complémentaires 

Lucas Van Rompay et «Narsai» dans Brock et al. (eds.),  Dictionnaire encyclopédique gorgias du patrimoine 

syriaque (Piscataway: Beth Mardutho, 2011), 303–4, reproduit ici . 

Il existe une entrée bibliographique très utile sur Narsai sur syri.ac. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
“ W-kul bnayū d-Neba'ot mlakū … m-nahr Meṣrēm 'ad nahr Frāt wa-bnū Makah ” 

«Tous les fils de Nebaioth régnèrent… du fleuve d' 

Egypte au fleuve Euphrate, et ils construisirent La Mecque…» 

- Le samaritain  Asāṭīr 

 

Les commentateurs sur ce blog et ailleurs m'ont dit que la Mecque est nommée dans un 

texte samaritain du troisième siècle avant notre ère. J'ai étudié la question il y a quelque 

temps, mais j'ai hésité à écrire à ce sujet, car la recherche la plus importante sur cette 



27 
 

source a longtemps été une série d'articles en hébreu de Ze'ev Ben-Ḥayyim, et mon hébreu 

n'était pas assez bon pour lire ses arguments correctement. Ce n’est que maintenant que 

j’ai rencontré une thèse de doctorat sur la même source de Christophe Bonnard, 

heureusement écrite en français, que j’ai l’impression que je peux donner un aperçu des 

problèmes. 

 

La première édition est parue en 1927. Elle a été réalisée par Moses Gaster, rabbin 

britannique et orientaliste, à partir de manuscrits acquis à Naplouse. Gaster croyait que 

l' Asāṭīr était archaïque, reflétant un stade précoce de la pensée et de la littérature 

samaritaines, que les Samaritains de son temps ne pouvaient plus interpréter pleinement. 

Il a attiré l'attention sur certaines absences du récit, telles que la révolte des Maccabées et 

la chute du Second Temple, qui auraient dû trouver une inclusion dans un texte ultérieur, 

selon l'opinion de Gaster; et il a fait valoir que le «pur araméen» des Asāṭīr appartenait à la 

période précédant le déclin de cette langue. Tout compte fait, Gaster a annoncé une date 

d’au plus 200 ans avant notre ère. Si cette datation était correcte, le Asāṭīr serait un cas 

remarquablement précoce d'exégèse biblique, des siècles avant les textes midrashiques 

familiers de l'Antiquité tardive. 

 

La datation de Gaster est cependant intenable. L’Asāṭīr doit être considérablement plus 

tard qu'il ne le pensait. Peut-être sans surprise, il y a des moments où le texte est 

sciemment archaïque, sous l'influence d'anciens écrits samaritains ; mais ailleurs, la 

langue fait écho à l'exégèse tardive tardive (midrashim) et même à la liturgie médiévale 

(piyyuṭim ). En examinant de près, il existe plusieurs calques et mots d'emprunt en arabe, 

ce qui suggère que les auteurs ont parfois vécu sous le régime musulman; ce n'est pas un 

«pur araméen». En fait, il y a des raisons de croire l'Asāṭīrétait en conversation avec 

l'érudition musulmane et juive. Outre la Mecque, le texte contient d'autres noms de lieux 

qui reflètent les connaissances diffusées par les géographes arabes; et quelques légendes 

ont des parallèles dans la tradition musulmane, mais pas dans les premiers écrits 

samaritains. Il est tout à fait impossible de voir l'Asāṭīr comme une œuvre préislamique. 

Aucune date sécurisée n'a été proposée, mais des spécialistes - notamment Zeev 

Benayayim et Christophe Bonnard - proposent une gamme allant de la fin du Xe siècle à 

la fin du XIe.  

L'Asāṭīr n'est donc pas une référence préislamique à la Mecque. Pourtant, la place de La 

Mecque dans le texte est plutôt intéressante. Il apparaît au début du chapitre 8: 

Après la mort d'Abraham, Ismaël a régné pendant 27 ans. Tous les fils de Nebaioth ont régné 

pendant un an du temps de Ismaël, puis 30 ans après sa mort, du fleuve d'Egypte au fleuve 

de l'Euphrate, et ils ont construit la Mecque; c'est pourquoi il est dit «alors que vous vous 

dirigez vers Aššur…». 

 



28 
 

Ce passage se base sur Genèse 25, qui rapporte qu'Abraham a eu beaucoup de fils, y 

compris Ismaël; et Ismaël a eu beaucoup de fils, dont le premier-né était Nebaioth (v. 

13). Les Ismaélites se sont ensuite installés «de Hawilah jusqu'à Shur, qui se trouve avant 

l'Égypte, alors que vous vous dirigez vers Aššur» (v. 18).  

 

De toute évidence, les Asāṭīr tentent de donner un sens à la géographie biblique: alors que 

la Genèse établit un territoire approximativement entre l'Égypte et l'Irak, les Asāṭīr 

établissent des frontières définitives le long du Nil et de l'Euphrate. C'était la patrie des 

Ismaélites. 

 

Les Ismaélites ont longtemps été associés à l'islam et, avant cela, à l'Arabie. Dans 

l'Antiquité tardive, il était largement admis que les peuples d'Arabie descendaient d'Ismaël; 

et dans la légende musulmane, c’est Abraham et Ismaël qui ont fondé la Kaaba à la 

Mecque. Cette légende était bien connue: elle est abondamment attestée par des sources 

juives et chrétiennes dès le tout début de l'histoire de l'islam. Au dixième siècle, les érudits 

samaritains sous domination musulmane devaient savoir que la Mecque était associée à 

Ismaël. Dans cette optique, les Asāṭīr La décision de nommer la Mecque semble un peu 

plus rationnelle: après avoir tracé les limites du territoire ismaélite, elle attire l’attention 

sur la ville sainte d’Ismaélite. Le même raisonnement a peut-être conduit à l'inclusion de 

La Mecque dans une traduction ultérieure en arabe samaritain de la Genèse 25: dans cette 

interprétation, les Ismaélites s'installèrent «de Zawīlah à Mossoul autour de l'Égypte alors 

que vous vous dirigez vers la Mecque ( 'ilā' an tajī'a ' ilā Makkah ) ”(Zewi, p. 278). 

 

 

En plus de cela, cependant, il se peut qu'il se passe autre chose. Quelque chose de 

beaucoup, beaucoup plus étrange. Comme nous l'avons vu, lorsque l'Asāṭīr mentionne la 

Mecque, il cite immédiatement Genèse 25: «alors que vous vous dirigez vers Aššur». Le mot 

"comme vous vous dirigez vers" est écrit en hébreu comme B'KH (), qu'un érudit juif 

pourrait prononcer bo'akah ; mais un érudit samaritain, formé dans un dialecte différent, 

le prononcerait plutôt comme bākāh.  

 

Et bākāh ressemble un peu au nom arabe Bakkah , un nom qui apparaît dans le Coran 

(3:96) comme le site du «premier temple fondé pour les gens» et que les penseurs 

musulmans ont rapidement identifié comme étant la Mecque. 

 

Oui, c’est une coïncidence et pas très impressionnante; mais pour les érudits médiévaux, 

l'association punk entre bākāh et Bakkah était peut-être trop bonne pour être ignorée. La 

connexion est explicitée dans un commentaire sur le Asāṭīr , dont la date est incertaine, 

qui a été composé dans un dialecte arabe de la Samaritaine. Malheureusement, ce texte 



29 
 

n'a été publié que dans une traduction en hébreu, commandée par Gaster et écrite par un 

scribe samaritain. Nous ne pouvons donc pas être certains de la formulation arabe 

originale(?). Néanmoins, le texte que nous avons reçu est très suggestif (Gaster, p. 23): 

 

… Après la mort de notre maître Abraham, la paix soit sur lui, Ismaël régna pendant 27 ans. 

Tous les fils d'Ismaël, de la postérité de son premier-né, Nebaioth, régnèrent pendant un an 

du temps de Ismaël, puis trente autres années après sa mort, du fleuve d'Egypte au grand 

fleuve, le fleuve de l'Euphrate, et ils ont construit B'KH; C'est pourquoi il est dit au verset 18 

du chapitre 25 du Livre de la Genèse: «Alors que vous vous dirigez vers Aššur…». 

 

Bien sûr, B'KH n’est pas un mot arabe, il semble donc juste de supposer que cela a pour 

but de traduire le mot arabe Bakkah dans le manuscrit original. Si tel est le cas, 

l'association punitive entre bākāh et Bakkah est plus évidente dans ce commentaire que 

dans le Asāṭīr lui-même. La collection de manuscrits samaritains de Gaster se trouve 

maintenant à la bibliothèque John Rylands de l'Université de Manchester; J'espère qu'un 

jour je pourrai me rendre là-bas et consulter ce manuscrit original pour confirmer s'il 

utilise ou non le mot Bakkah. Ceci n’a cependant aucun rapport avec l’étude de La Mecque 

avant l’islam: l’Asāṭīr et ses derniers commentaires en arabe ont été composés sous le 

régime musulman, conformément aux idées musulmanes. 

 

 

 

 

 

 

Sources 

Moses Gaster (ed. Et tr.), The Asatir : Le livre samaritain des secrets de Moïse (Londres: Royal Asiatic 

Society, 1927). 

Ze'ev Ben-Ḥayyim, «Sefer Asaṭir, 'suis targum wa-pirush», Tarbiẓ 14 (1943) 104-125 , 174-190 ; 15 

(1944) 71–87 , 128 . 

Christophe Bonnard (thèse de doctorat), Asfår Asāṭīr , le «Livre des légendes», une réécriture araméenne 

du Pentateuque samaritain: présentation, édition critique, traduction et commentaire philologique, 

commentaire comparatif (Université de Strasbourg, 2015). 

Tamar Zewi, La version samaritaine de la traduction du pentateuque par Saadya Gaon (Leiden: EJ Brill, 

2015). 

 

 

 

 



30 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“ Ew z-Fa [] anorum Faan awan, zor karcem 'i Tačkac' Mak'a koč'el ” 

“… et Pharanitis, où se trouve la ville de Pharan [, que je pense , sont appelées à la Mecque” 

- la 'longue critique', tr. Robert H. Hewsen 

“ Ew z-Faṙnitis ur z-tun Abrahamu baǰałen ” 

“… et la pharanite, qui est bêtement nommée la patrie d'Abraham” 

- la «courte synthèse», tr. Robert H. Hewsen 

 

Bien que je ne l'aie pas vu dans la littérature scientifique, on m'a posé des questions sur 

les références à la Mecque dans une géographie arménienne attribuée à Ananias de 

Chirak. Le traducteur, Robert H. Hewsen, approuve Ananias en tant qu’auteur; mais dater 



31 
 

le travail dans son ensemble est délicat, et dater des informations spécifiques qu'il contient 

peut être encore plus difficile. 

 

Ananias était fortement influencé par les géographies antérieures en grec et en arménien, 

notamment celles de Ptolémée et de Pappus; il s’agit en réalité d’un «mélange de détails 

tirés de sources allant du deuxième au septième siècle, avec des interpolations 

effectuées jusqu’au huitième» (p. 34).  

 

Selon Hewsen, les informations sur l'Arménie natale de l'auteur reflètent le plus fidèlement 

la situation politique au cours des dernières décennies du régime Sasanian, à commencer 

par le traité de 591, qui fixait les frontières entre l'Iran et Byzance, et se terminant en 636 

avec le début de la Conquêtes musulmanes. Sur cette base, Ananias copie de première 

main de la géographiea probablement été composé du vivant de Muhammad. Cependant, 

ce manuscrit original n'a pas survécu; au lieu de cela, nous avons une longue et une courte 

synthèse qui ont été développées au cours des décennies suivantes. La longue recension 

est assez conservatrice, avec quelques ajouts ultérieurs, tandis que la courte est 

soigneusement condensée et retravaillée.  

 

Étant donné que ces deux récits ont été élaborés sous le régime musulman, nous ne 

pouvons exclure la possibilité qu’ils aient été « mis à jour par endroits » pour refléter la 

nouvelle réalité politique. Dans chacun de ces commentaires, la référence à la Mecque 

relève de la section sur « l’Arabie Rocheuse», une unité géographique enregistrée par 

Ptolémée, qui s'étend au nord-ouest de la péninsule arabique et de la péninsule du Sinaï. 

Plusieurs noms de lieux dans cette section proviennent de Ptolémée, dont la région de 

Pharanitis et sa ville éponyme, Pharan.   

Il est intéressant de noter que les récits longs et courts d’Ananias - de manière assez 

différente - identifient Pharan et Pharanitis avec La Mecque.  

-La longue recension se nomme «Pharanitis, où se trouve la ville de Pharan [que les Arabes 

appellent, selon moi, la Mecque».  

-En revanche, la courte synthèse ne mentionne pas Pharan, mais fait référence à « 

Pharanite, qui est bêtement appelée la maison d'Abraham ». 

 

Pharan est, bien sûr, loin de la Mecque. Leur identification est une question d'exégèse 

biblique. Selon Genèse 21, Hagar et son fils Ismaël sont allés vivre dans le désert de Paran. 

Dans l'Antiquité tardive, il était largement admis que les peuples d'Arabie descendaient 

d'Ismaël; ce qu'ils appellent eux - mêmes, Les Arabes étaient souvent appelés Ismaélites 

ou Hagarenes par des étrangers. Et bien sûr, dans le Coran, c'est Ismaël, avec son père 

Abraham, qui a construit le «premier temple», universellement identifié dans l'érudition 

musulmane avec la Ka'ba à La Mecque.  



32 
 

 

Dans la logique de l'exégèse(biblique), il était logique de situer la Mecque dans le désert de 

Paran. Ainsi, lorsque des écrivains arméniens ont rencontré «Pharan» dans «l'Arabie 

rocheuse» de Ptolémée, ils ont naturellement supposé qu'il s'agissait d'un Paran biblique, 

que les musulmans avaient identifié à La Mecque. S'ils avaient connu la géographie arabe 

aussi bien que les musulmans, ils auraient peut-être remarqué que Pharan était très 

éloigné de La Mecque; mais ils ont fait de leur mieux avec les ressources dont ils 

disposaient. 

 

Ces recensions sont probablement les plus anciens écrits connus associant la Mecque à 

Pharan. Et si c'était Ananias lui-même qui avait établi ce lien, écrit avant 636, cela 

constituerait un élément de preuve extraordinaire: cela voudrait dire que les Arméniens 

ont entendu parler de La Mecque et connaissent son importance mythologique avant les 

conquêtes musulmanes et peut-être même avant la carrière de Muhammad a décollé.  

 

Sommes-nous en droit d’attribuer ce petit mais puissant détail à Ananias? Ou y a-t-il des 

raisons de penser que ce détail a été ajouté à la géographie lors de ses révisions ultérieures, 

à côté de l'empire musulman naissant? 

 

L'influence de la domination musulmane est généralement subtile: par exemple, le mot 

pour parasang, une mesure de distance, est donné par p'arsax (p. 43), qui fait davantage 

écho au farsakh arabe que les formes grecques ou iraniennes du même mot. 

Heureusement, cependant, il existe des preuves tangibles que des villes ont été ajoutées à 

la  géographie après les conquêtes musulmanes. Dans sa description de l'Irak, la longue 

recension mentionne « Akałałi , site du campement de [l'armée des] Arabes». Clairement, 

c’est la ville connue en araméen sous le nom de 'Aqula, où les colons musulmans ont fondé 

la ville de garnison de Kufa. Ce détail doit avoir été ajouté au texte après le début des 

conquêtes musulmanes. Le bref commentaire met également Kufa en Irak, qui aurait « 

quatre districts : Akoła, Bassora, Babylone et Ctésiphon». en tant que capitales 

administratives des territoires conquis en Irak et en Iran; Ananias n'aurait eu aucune 

raison de mentionner Bassorah et Koufa dans son travail original. 

 

Il est possible que cette information dans la recension courte (plus tardive) ait été 

développée par rapport à celle de la récension longue (antérieure); mais les deux 

orthographes bien différentes de 'Aqula et la formulation totalement différente des deux 

passages peuvent suggérer qu'il s'agit d'interpolations séparées et indépendantes. Dans ce 

cas, deux rédacteurs travaillant sur différentes versions de Geography ont chacun 

remarqué que la section sur l'Irak était un peu dépassée et ont décidé de mettre à jour le 

texte en ajoutant le nom d'une ou de deux villes musulmanes bien en vue. 



33 
 

 

Dans les circonstances, nous devrions vraiment soupçonner que les références à La 

Mecque sont des ajouts tardifs au texte d'Ananias, tout comme Bassorah et Koufa. Dans 

chaque commentaire, le commentaire à propos de La Mecque est entre parenthèses, 

lustrant Pharan et Pharanitis sans modifier substantiellement le déroulement du texte. De 

plus, le phrasé est si distinct entre les deux recensions que l'on peut se demander si ce 

sont aussi des ajouts indépendants. On explique directement que Pharan est appelé la 

Mecque par les Arabes; l’autre exprime la même idée en termes euphémiques, à savoir que 

Pharanitis est «bêtement appelé le foyer d’Abraham», sans daigner nous dire quicroit cela. 

Mais même si nous prenons pour acquis que ces deux déclarations ont une origine 

commune, il n'y a aucune raison impérieuse de penser que cela faisait partie du travail 

original de Ananias. Après tout, il n'y a aucune preuve à l'appui que la Mecque était connue 

des écrivains arméniens ou de leurs voisins avant l'Islam; et il serait parfaitement logique 

que les éditeurs insèrent une référence à La Mecque, ainsi qu'à Koufa et à Bassorah, sous 

l'influence de l'hégémonie musulmane. 

 

La géographie d'Ananias ne serait pas seule dans cette situation. Une géographie persane 

moyenne appelée les capitales provinciales d'Iran semble avoir pris forme sous le régime 

Sassanide, mais a été développé sous le régime musulman. Parmi les villes du Proche-

Orient, on trouve la Mecque, ainsi que Kufa, Mossoul, Médine et Bagdad, qui ont 

probablement été ajoutées quelque temps après les conquêtes musulmanes. Comme nous 

l’avons vu, Kufa est devenu une capitale régionale musulmane; Mossoul aussi. Le texte 

lui-même reconnaît que Bagdad a été fondée par le calife al-Mansur. L'oasis de Yathrib n'a 

été connue que sous le nom de Médine - «la ville» - après que Mohammed y ait établi sa 

politique. De même, le texte utilise des termes géographiques arabes pour désigner la Syrie, 

le Yémen, l’Afrique du Nord et la Haute Mésopotamie. Telle est l'étendue de cette altération, 

nous sommes obligés de supposer que La Mecque était aussi un ajout ultérieur. Les 

capitales provinciales peut à d’autres égards être une source utile pour la géographie 

sassanide, mais elle peut difficilement servir de preuve de l’importance de La Mecque avant 

l’islam. La même chose, malheureusement, doit être dite pour Ananias. 

 

Bibliographie 

[la longue critique] Arsène Soukry (éd. et trad.),  Géographie de Moïse de Corène (Venise: Imprimerie 

arménienne, 1881), La Mecque sur 45 (en français) = * 37 (en arménien). 

[résumé abrégé] Jean St-Martin (éd. et trad.), Mémoires historiques et géographiques sur l'Arménie, vol. 2 

(Paris: Imprimerie royale, 1819), La Mecque, entre 368 et 369 (arménien et français). 

Robert H. Hewsen (tr.), La géographie d'Ananias de Širak (Ašxarhac'oyc '): Les longues et courtes 

recensions (Wiesbaden: Ludwig Reichert, 1992), La Mecque 70-71, 70A – 71A [ link ]. 

Tim Greenwood, «Ananias of Shirak», dans l' Encyclopædia Iranica [ lien ]. 



34 
 

Touraj Daryaee (éd. Et trad.), Šahrestānīhā-ī Ērānšahr: un texte persan du milieu sur la géographie, 

l’épopée et l’histoire de l’Antiquité tardive (Costa Mesa, CA: Mazda, 2002), La Mecque le 15 = 19 (§33) et 

commentaires sur 46–7 . 

Touraj Daryaee, “ Šahrestānīhā ī Ērānšahr ”, dans l' Encyclopædia Iranica [ lien ]. 

 

 

 

 Avec nos remerciements pour le travail de Dr Ian David Morris 
 

http://www.iandavidmorris.com/ 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

Nous complétons l'enquête du Dr Ian D.Morris par ce témoignage qui s'inscrit dans la 

suite des témoignages arméniens au sujet de la  Mecque et son identification à Pharan. 

 

Le témoignage d’Ardzrouni est mentionné par Patricia Crone dans son célèbre 

ouvrage, Hagarism[1]. Notons au passage qu’il est assez curieux que Gibson n’avait pas 

remarqué ce témoignage important alors qu’il a utilisé les arguments de Crone au sujet du 

commerce Mecquois. Patricia Crone, elle-même n’a pas donné plus de détails à ce sujet, la 

mention n’a pas dépassée une phrase en note de bas de page. Pourtant nous soulignons 



35 
 

ici que, le récit composite de Thomas Ardzrouni, fourmille de détails qui méritent la plus 

grande attention. La raison qui nous vient à l’esprit pour expliquer le peu d’intérêt pour ce 

témoignage du IXème siècle, est le fait qu’il soit traduit en Français[2] et que Patricia Crone 

n’est pas très à l’aise avec cette langue alors qu’elle est experte en langues sémitiques. L'on 

peut également penser que c’est à cause du caractère tardif de cette œuvre littéraire, 

pourtant Patricia Crone a eu recours à des sources de la même époque, comme certains 

témoignages syriaques.  Thomas Ardzrouni, rapporte que les fils d’Ismaël se trouvaient à 

Madian et que Muhammad qu’il nomme « Mhmt » est né en Arabie Pétrée à Pharan où se 

trouvait la Mecque originelle. Nous présentons ci-après, extrait de la chronique que nous 

avons vérifié à la source : Collection d’histoires arméniennes, traduite par M. Brosset: 

«[...] Au temps d’Héraclius, empereur des Hormos —des Grecs— la monarchie Perse 

touchait à sa fin ; 12000 hommes de toutes les tribus d’Israël se réunirent à Édesse, et 

voyant que les troupes perses s’étaient éloignées, laissant la ville à l’abandon, y pénétrèrent, 

fermèrent les portes et s’y fortifièrent, décidés à secouer la domination romaine.L’empereur 

Héraclius ayant ordonné de les assiéger, son frère Théodore, avec de nombreuses troupes, 

voulait les exterminer, mais l’empereur demanda qu’ils sortissent de ses domaines ; ils 

prirent donc le chemin du désert et se rendirent chez les fils d’Ismaël, dans la ville 

de Madiam(Madian), [...] En ce temps-là, dans un lieu de l’Arabie Pétrée, nommé Pharan, 

aujourd’hui Maka, il se montra des frères bandits, gens de guerre et chefs de bandes, 

adorant dans un temple les idoles Ammonites, Samam et Kabar. Il arriva qu’Abdala, l’un 

d’entre eux, mourût laissant un fils d’âge tendre, nommé Mahmet, qui fut élevé jusqu’à l’âge 

de l’adolescence par son oncle paternel Abou-Taleb, et dès qu’il atteignit l’âge requis, 

demeura chez un notable de ses parents qu’il servit avec fidélité, conduisant ses chameaux 

et faisant exécuter ses ordres. […] ». Fin de l’extrait. 

 

Pour lire l'intégralité du témoignage se référer aux références ou à mon livre : l'islam de 

Pétra, en réponse à Dan Gibson[3]. A noter qu'en dépit de ce témoignage explicite, 

Patricia Crone n’a pas retenue l’hypothèse d’une apparition de l’islam en Jordanie à 

Madian ou à Pétra. Sa thèse a situé l’apparition de l’islam plutôt au Sham (la Syrie). 

 

Sources 

[1] Crone & Cook, Hagarism: The Making of the Islamic World, p174, note 40 

[2] Traduit par Brosset en 1874 

[3] Ahmed Amine, L’islam de Pétra, réponse à la thèse de Dan Gibson, 2è Ed 2019.p.108 
 

Document à caractère pédagogique publié selon   

www.ahemedamine.net (01/12/2019). 


