L’approche du Professeur Guillaume Dyé

« Vue d’ensemble d’'un scepticisme prudent »
Ahmed Amine, le 14/06/19

Il serait périlleux de synthétiser I'approche duQillaume Dye en quelques pages
tout en restituant intégralement son contenu, sthadélogie et les résultats de ses
recherches. L'objet de ce papier est de faire uasegmtation générale permettant une
vue d’ensemble, une sorte de panorama qui perreetrdvoir I'orientation générale
de ce chercheur, chacune des questions abord@peesi- mériterait une revue critique
dans un article a part.

Nous pensons que l'approche Guillaume Dye est ahmmin entre |'école
classique et le courant hypercritique dans la neesurd’une part, il remet en cause le
paradigmeNoldekien (dépendant de la tradition) et d’autre part, ilnifeste une
certaine prudence par rapport aux théories hypiepees. Par exemple, Dye ne remet
pas en cause l'existence historique de Muhammad earriere atiedjazméme s'il
considere que le portrait dépeint par la tradigshprobablement tres loin de la réalité
historique.

Si I'on prend comme exemple I'histoire de la compos-transmission du Coran,
texte fondateur de I'islam ; Dye reconnait qu'it &sut a fait plausible de trouver des
logia qui remontent a I'époque prophétique, transmitgaleiment de maniéere orale et
mises par écrit par la suite. Clegjia sont retenus et transmis avec les aléas de
I'oralité, leur transcription secondaire implique facto, un processus rédactionnel qui
obéit aux impératifs théologiques, cultuels, cdtsiet surtout politiques des croyants.

Ce travail de composition implique également la ig® d’'une augmentation de
la prédication initiale par des rajoutmitérpolationy rependant aux besoins de la
communauté naissante, d’autant plus que celle-€iéamise dés sa formation, au
contact d’autres communautés, judéo-chrétiennepagticulier et notamment avec
I'expansion de I'empire arabe si I'on peut utiligerterme.

En effet Dye affirme que la mentionles Arabes> n'a été cité qu’'une seule fois
par I'un des observateurs externes contemporaiféngergence du mouvement qui
donnera naissance a lislam un peu plus?afd 'origine "l'islam" aurait été un
mouvement monothéiste indifférencié si I'on veytremdre les termes d€D. Névo et
F.Imbert ou le mouvement des croyants au sens large (protoimasg) selon
F.Donner Le meétissage culturel et théologique susmenticam&it joué un role
conséquent pour étoffer le corpus coranique pifingtii va étre fixé et canonisé dans
la deuxiéme moitié du 7é siécle a I'époqikbdel Malek Ibn Marwan

! Professeur en islamologie & I'université libre dax@lles, pour plus d’'information sur son domaine
recherche et ses publications, visiter sa pagesatiacedu https://ulb.academia.edu/GuillaumeDye

? Quelques témoignages chrétiens de la conquéte awabe s :
https://www.youtube.com/watch?reload=9&v=xErXLIJwn@A




Ce processus impligue comme I'affirme la traditidle-enéme, des remaniements
[pertes de matériaux et modifications liées a lacdiisation durasm mais pas
seulement...]Ce travail aurait été achevé grosso-modo, une aimgine d’années
aprés la mort présumée de Muhammad en 632 E@st question de rajouts de
différents textes d'origines diverses, comme enofgne l'analyse de quelques
péricopes coraniques, comme celle qui relate l'ackement de Myriam sous un
palmier et que I'on retrouve dans des textes jupgEryphe$par la grande Eglise.
Leur écho se trouve dans la Sourate 19. L’autrecspui se rattache clairement a une
tradition chrétienne spécifique a la Palestine isdfaentification de Mariam
coranique & la Myriam biblique sceur d’Aatdla prophétesse de I'ancien testament).

A ce sujet, Dye fait remarquedt juste titre-que l'usage trés allusif de références
bibligues et parabibliques, fait du Coran un textie rig peut étre vraiment compris
qgue par un auditoire trés familier avec ces themes.

Il est difficile de classer Dye dans un couransldinologie en particulier mais il
s'inscrit clairement dans une école que I'on paugaalifier de « fragmentaire », dans
le sillage deJohn Wansbrouglsans pour autant affirmer qu’il accepte sa thésesd
son intégralité. Le lien commun est gu'il considéeetexte coranique comme un
assemblage de textes hétéroclites d’origines digeses variées, formé autour ldgia
prophétigues que nous avons cité précédemment.

Par ailleurs, Dye considere que la pseudo-cohérdmdexte coranique releve elle-
méme d’'un travail délibéré de composition. A tifexemple, le fait que le début de
chaque sourate est souvent lié a la fin de celldagprécede par un theme commun,
sous-forme d’un mot ou d’'une « phrase crochet pewg-étre que I'ceuvre d’un comité
de scribes. Il a écrit & ce propos un article quifi sur la méthodologie dilichel
Cuypersafin démontrer que la cohérence d’ensemble du teetst pas originale et
témoigne d’un arrangement volontaire lors du pregesédactionnel sous les Califes.
A cette occasion, Dye pointe du doigt, I'aspectlegétique des écrits musulmans et
reproche habilementMichel Cuypersie relayer cet aspect.

Dans la méme veine il a commenté quelques artiél@ts dans un ouvrage
collectif sous la direction &ngélica Neuwirthet Nicolas Sinai dans une étude
intitulée «Le Coran et son contexte, remarques sur un ouvraggent°. Il a
commenté I'ensemble des contributions qui accordentant soit peu, du crédit au
récit traditionnel, selon le schemklgcca-Hegra-Medinpet notamment les travaux
qui se basent sur la chronologie coranique teleedgfinit paNoldeke

* S.JShoemaker, The Death of a Prophet , The End of kiuhed's Life and the Beginnings of Islam,
Philadelphia, University of Pennsylvania Press,1Z6iapl et 2).

* Cf. Evangile du pseudo-Mathieu par exemple.

®Le Pére Gallez interpréte I'identification des dédaries & un théme commun, le « rocher » source de
I'eau de vie, qui n’est autre que le christ.

® G.Dye, Remarque méthodologiques sur la rhétorigustijue, in Controverses sur les écritures
canoniques de l'islam, édition Cerf, 2014

” The Quran in Context, Historical and Literary Intigations into the Qufinic Milieu, Angelika

Neuwirth, Nicolai Sinai, and Michael Marx, LeideBpston: Brill (Text and Studies on the @ui6), 2010

®https://www.academia.edu/4287472/Le_Coran_et_sonegte. Remarques_sur_un_ouvrage_r%C3%A9
cent



Je reproduis ici son propos synthétique conceretie question fondamentale:

« Il est évidemment impossibléidier ici cette question avec toute la rigueucessairé.
Il convient toutefois &n dire quelques mots, car on ne peut pas compeexdihe Qui@n in
Context » si on oublie quéuh des objectifs de sa ligne éditoriale est pé&mient de défendre

cet aspect précis detduvre de Noldeke (quels que soient les aménagementctifs ou
améliorations qui sont proposes) ».

En guise d’exemple, Dye prend les travauNimlai Sinai notamment « The Qtan
as Process, pp. 407-439 ».

« Nicolai Sinai entend ainsi fonder sa défenseadehronologie de Noéldeke sur des bases
uniguement philologiques.

En réalité, la chronologie de Noldeke est substdletnent dépendante de la&(et elle lest

méme davantage que Sinakst prét a le reconnaitre), et les considérationdistiques
présentées par Sinai ne semblent pas suffisantestablir sa validité ». En effet, que les
sourates classées dans un méme groupe (trois @&riotkcquoises, une période meédinoise)
possédent des affinités stylistigues est patenis iae ces affinités révelent forcément une
évolution chronologique n’est pas si clair. Celaup&ventuellement étre le cas s'il s'avéere
(entre autres choses) que le Coran n'a qu'unl sauteur et que les différences de genre
littéraire entre sourates, tout comme l'activitditériale des scribes (dans leur collecte et
leur réarrangement des péricopes originellesle peuvent expliquer ces différences
stylistiques—or ce sont la des hypothéses quileant’étre établies.

Enfin, I'idée que la tradition musulmane nous fdwait des éléments fiables pour les
datations relatives des sourates (par exemple, tantradition, sur quoi se fonder, dans
bien des cas, pour dire que telle sourate nescquoise ?) est encore une autre
hypothese ».

Il nous apparait clairement que le professeur Ryepartie des chercheurs qui ne
s'inscrivent pas dans le paradigméldekien La démarche repose sur des travaux
relativement récents, qui pointent de sérieusdgulies dans ce paradigme soutenu
par les promoteurs d@orpus CornicumJe cite en particulier de Gustave Reifink
Van Bladel!, Tommaso Tes# et autres qui voient en la périco@d 8 :83-102 la
meilleure preuve que la chronologieldékiennerésente une limite explicatit’e

Professeur Dye penche pour sa part, pour une iédait# la péricope en question
aprées la mort du Prophéete. Nous consacrons a lstignedu récit deDhul Qarnyn
versusNeshanaun article a part pour ne pas alourdir le prapbs

° Dye renvoie vers les travaux de G.S Reynolds «rbblpme de la chronologie du Coran », Arabica 58,
2011, pp. 477-502. Mais aussi, vers A-L De Prénmaewjd Power, Shoemaker ...

'°G. J. Reinink, Das syrische Alexanderlied, Die @ekzensionen, CSCO 454, 455, Script. Syri 195, 196,
Leuven, 1983, 2 voll

" van Bladel, Kevin, “The Alexander legend in the @or18:83-102, in "The Qurkn in Its Historical
Context", Ed. Gabriel Said Reynolds, New York: Reddge, 2007.

2 Tommaso Tesei, The Prophecylif-l-Qarnayn (Q 18:83-102) and the Origins of the ‘gnic Corpus,”
Miscellanea arabica 2013-2014, 273-90

B Les chercheurs ont tendance & oublier facilemesttpst Noledeke qui a été le premier & pointer la
possible influence de ldeshanaur 1eQ18 :83-102.



L'exemple le plus parlant de I'approche fragmemtadu texte coranique de
Guillaume Dye et son article qui traite de la ndit Destin e la Mesurg qu'il
considére— tout commelLuxenberg- comme une péricope évoquant la nuit de la
nativité" et non pas la descente du Coran partant du primgifileserait insensé que
cette péricope puisse parler du Coran dans la mesuiten’était pas encore descendu
dans sa totalité.

Cette vision parcellaire ditdiachroniquedu texte coranique peut étre nuancée par
une étude holistique du texte qui met en exergueaspect autoréférentiel, sa méta-
textualité, sa cohérence glob&l@vec un projet de prédication assez cohérent domin
par un débat avec des destinataires familiers &&dhemes bibligues. Sa méta-
textualité que nous allons aborder dans des atisle I'approchesynchroniqué,
n'est pas du tout prise en compte dans les trastalrofesseur Dye.

Pour revenir a I'exemple de la nuit de la natividéée a Q97, 'historieaniel
Becka produit une bonne réfutation dans un article lgqurepeut traduire par keilat
al-Qadar: la célébration de la descente du sauveur célestRédtitation du rituel
communautaire chrétiest”.

L’'approche diachronique qui se base sur plusiegnsnaents difficile & résumer ici,
dont I'aspect apparemment décousu du texte coraniga problématiques liées a sa
transmission et sa canonisation et d’autres indio¢sonduit Dye a considérer chaque
péricope coraniqgue comme un texte propre et n'egs s de la relier au reste sauf s'il
repere des raisons valables pour le faire, commexgmple les péricopes traitant du
statut de Jésus dans le Coran dont il leur a cohsacrarticle & part ou ceux qui
évoquent le lien entre la Mariam coranique etadition de I'église du Khatisma

www.ahmedamine.net

* Guillaume Dye & Fabien Nobilio (éds), Figures hipies en islam, 2011. La nuit du Destin et la deit
la nativité, P.107
> Voir & ce propos les travaux de Geneviére Gobiflahe-Sylvie Boisliveau, Michel Cuypers, Daniel

Madigan, Rymond Farrin et bien d’autres
'* Cf. www.ahmedamine.net/articles

Y baniel Beck, Leilat al-Qadar(Q97): Celebrating @elestial Savior's Descent and Refuting Christian
Communal Ritual, in Evolution of the Early Qam: From Anonymous Apocalypse to Charismatic
Prophet », Peter Lang, 2018.

18 G.Dye, Mapping the Sources of the Qur'anic JeBaper for the 8th Nangeroni Meeting, Florence 12-
16 June 2017
° G.Dye, Lieux saints communs, partagés ou confisqaég sources de quelques péricopes coraniques

(Q19 :16-33), in Partage du sacré, éd E.M.E 2012.



